
Вестник юридических исследований            2025, Том 4, № 5 ISSN 3034-140X 
Bulletin of Law Research           2025, Vol. 4, Iss. 5 https://blr-journal.ru 

  
 

 49 

 

 

Научно-исследовательский журнал «Вестник юридических исследований / Bulletin of 

Law Research» 

https://blr-journal.ru 

2025, Том 4, № 5 / 2025, Vol. 4, Iss. 5 https://blr-journal.ru/archives/category/publications 

Научная статья / Original article 

УДК 321.01 

 

Концепции власти в политической мысли античности и средневековья 
 
1 Сиушкин А.Е., 
1 Пензенский государственный университет 

 

Аннотация: в статье исследуются концептуальные подходы к феномену политической власти, харак-

терные для эпохи Античности и Средних веков. Автор считает, что основы и направленность первых дис-

куссий о власти заложило учение Платона, который описывает власть как способность устанавливать пра-

вильные и справедливые нормы человеческого общежития. Аристотель рассматривает власть в контексте 

социального общения. Власть расценивается им как явление неизбежное и естественное для жизни челове-

ческого сообщества. Наличие отношений господства и подчинения между людьми необходимо ради сов-

местной пользы и установления общего блага. В Древне Риме власть обычно означала определенный тип 

правоотношений. Она не считалась самостоятельной сущностью, а скорее набором властных полномочий, 

закрепленных действующим правом. Для христианства власть имеет трансцендентную природу, так как 

установлена Богом. При этом если Августин Аврелий говорит о греховной природе политической власти, 

то Фома Аквинский, продолжая традицию Античности, определяет власть как способ достижения всеобще-

го блага и справедливости. По мнению автора статьи, между всеми теориями имеется много общего: власть 

рассматривается как разновидность социального общения, в оправдании власти всегда присутствует отсыл-

ка к неким высшим ценностям или религии, осуществление власти в сознании мыслителей Античности и 

Средних веков тесно связано с правотворчеством. Также для всех точек зрения характерно представление о 

власти как о институте достижения справедливости и социального благополучия. 

Ключевые слова: политическая власть, Платон, Аристотель, Августин Аврелий, Фома Аквинский, 

законы, история политических учений, благо, справедливость 

 

Для цитирования: Сиушкин А.Е. Концепции власти в политической мысли античности и средневеко-

вья // Вестник юридических исследований. 2025. Том 4. № 5. С. 49 – 57. 

 

Поступила в редакцию: 23 июля 2025 г.; Одобрена после рецензирования: 20 сентября 2025 г.; Принята к 

публикации: 18 ноября 2025 г. 

 
 

Concepts of power in political thought of Antiquity and the Middle Ages 
 

1 Siushkin A.E., 
1 Penza State University 

 

Abstract: the article examines conceptual approaches to the phenomenon of political power, characteristic of 

the era of Antiquity and the Middle Ages. The author believes that the foundations and direction of the first discus-

sions about power were laid by the teachings of Plato, who describes power as the ability to establish correct and 

fair norms of human community. Aristotle considers power in the context of social communication. He regards 

power as an inevitable and natural phenomenon for the life of a human community. The presence of relations of 

dominance and subordination between people is necessary for the sake of mutual benefit and the establishment of 

the common good. In ancient Rome, power usually meant a certain type of legal relationship. It was not considered 

https://blr-journal.ru/


Вестник юридических исследований            2025, Том 4, № 5 ISSN 3034-140X 
Bulletin of Law Research           2025, Vol. 4, Iss. 5 https://blr-journal.ru 

  
 

 50 

an independent entity, but rather a set of powers enshrined in applicable law. For Christianity, power has a tran-

scendental nature, since it is established by God. At the same time, if Augustine Aurelius speaks of the sinful nature 

of political power, then Thomas Aquinas, continuing the tradition of Antiquity, defines power as a way to achieve 

the common good and justice. According to the author of the article, all theories have much in common: power is 

considered as a type of social communication, the justification of power always includes a reference to some higher 

values or religion, the exercise of power in the minds of thinkers of Antiquity and the Middle Ages is closely con-

nected with lawmaking. Also, all points of view are characterized by the idea of power as an institution for achiev-

ing justice and social well-being. Keywords: political power, Plato, Aristotle, Augustine Aurelius, Thomas Aqui-

nas, laws, history of political doctrines, good, justice. 

Keywords: political power, Plato, Aristotle, Augustine Aurelius, Thomas Aquinas, laws, history of political 

doctrines, good, justice 

 

For citation: Siushkin A.E. Concepts of power in political thought of Antiquity and the Middle Ages. Bulletin 

of Law Research. 2025. 4 (5). P. 49 – 57. 

 

The article was submitted: July 23, 2025; Approved after reviewing: September 20, 2025; Accepted for publica-

tion: November 18, 2025. 

 

Введение 

В отечественной политологии неоднократно предпринимались попытки концептуализации феномена 

политической власти. Естественно, что авторы данных начинаний предваряли их обращением к опыту 

предшественников, пытаясь аналитически освоить соответствующий массив источников. Как примеры 

можно привести исследования Н.М. Кейзерова [1], В.Ф. Халипова [2], В.Г. Ледяева [3], А.Ф. Филиппова 

[4]. 

Актуальность темы настоящей статьи предопределяется тем, что как справедливо замечает А.В. Марей 

[5, с. 88], одной из общих черт названных работ является отсутствие в них обращения к наследию античной 

и средневековой политико-правовой традиции. Подобное ограничение может быть связано с тем, что в ос-

нову современного знания о власти кладется, прежде всего, система знания эпохи Модерна. Самым ранним 

мыслителем, в полной мере привлекаемым исследователями к концептуальному анализу власти, обычно 

оказывается Т. Гоббс – представитель XVII столетия. Авторы, конечно, упоминают классическую тради-

цию Античности и Средневековья, но делают это крайне скупо, как некую дань уважения и, главное, вне 

связи с последующими теоретическими разработками.  Между тем, основные подходы к пониманию власти 

начали формироваться уже в контексте античной и средневековой философии как обобщение политическо-

го опыта соответствующих эпох. 

Актуальность темы предопределяет цель исследования – рассмотреть основные концепции феномена 

политической власти, имевшие место в Античности и Средневековье. Поскольку объективно данные кон-

цепции содержатся в трудах лучших представителей античной и средневековой философии – Платона, 

Аристотеля, Августина Аврелия и Фомы Аквинского, то в качестве задач исследования следует обозначить 

последовательный анализ представлений о природе и сущности политической власти указанных авторов. 

Также в качестве задачи обозначим необходимость сформулировать итоговые выводы по результатам про-

деланного исследования. 

Материалы и методы исследований 

Автором применялись традиционные для сугубо гуманитарных наук исторический и сравнительный 

подходы, а также такие общелогические методы как анализ, синтез, обобщение и типизация. В качестве 

материалов исследования послужили классические труды представителей античной и средневековой фило-

софии, а также публикации современных авторов, затрагивающие проблематику исследования. 

Результаты и обсуждения 

Учение Платона об идеальном государстве [6], заложило основы и направленность первых дискуссий о 

власти и политике в целом.  Платон рассматривал власть как способность, основанную на специфическом 

знании правления, которым могут обладать лишь некоторые наиболее компетентные граждане – философы. 

Они, имея познание истины, и являясь носителями так называемого разумного начала человеческой души, 

по мнению Платона лучше способны усматривать, что справедливо в обществе, а что несправедливо. 

Справедливость Платон называет главным человеческим благом (добродетелью). Благо – это высшая и 

неоспоримым ценность, выводимая Платоном из своей идеалистической онтологии, а точнее из его извест-

ного учения о мире вечных идей. Всего Платон выделяет восемь благ божественных и человеческих. Боже-



Вестник юридических исследований            2025, Том 4, № 5 ISSN 3034-140X 
Bulletin of Law Research           2025, Vol. 4, Iss. 5 https://blr-journal.ru 

  
 

 51 

ственные блага – это здоровье, красота, сила и богатство; их наличие у человека во многом зависит от при-

роды и случайности. Человеческие блага – разум, умеренность (благоразумие), справедливость, мужество. 

Их люди могут воспитывать в себе сами. Высшее благо в государстве – справедливость, соединяющая му-

жество, разум и умеренность. Можно сказать, что справедливость – основа устройства идеального государ-

ства у Платона. Все в государстве – и политическое устройство, и общественная иерархия, и законодатель-

ство должны быть основаны на принципе справедливости. Справедливость предполагает, что общее благо, 

интересы целого (т.е. государства), стоят выше интересов отдельных граждан. Также этот принцип означа-

ет, что каждый элемент целого должен выполнять присущие ему функции в соответствии со своими спо-

собностями и предназначением. В этой связи всё население идеального государства у Платона делится на 

три сословия. Кроме правителей-философов, есть еще воины – носители начала яростного, и производите-

ли (крестьяне, ремесленники), для которых ведущим является начало вожделеющее. Каждый из граждан 

выполняет в государстве свои функции в соответствии с доминирующим в его душе началом и не вмеши-

вается в дела других. Таким образом, все сословия по-своему служит общим интересам, т.е. идеалам спра-

ведливости. 

В своих сочинениях Платон не задается вопросами, собственно, того, что сегодня принято называть 

концептуальным анализом власти. Он не конструирует само понятие власти, не раздумывает глубоко над 

структурой и типологией ее отношений. Для политико-философской мысли античности такая проблемати-

ка, очевидно, еще преждевременна. Однако, современные исследователи в платоновских рассуждениях все 

же усматривают корни так называемой «несекционной» концепции власти, представителями которой, 

например, являютя Т. Парсонс и Х. Арендт, отвергающей идею «нулевой суммы» и допускающей, что 

власть может осуществляться ко всеобщей выгоде. В данной традиции власть представляется как способ-

ность достичь какого-то общественного блага; подчеркивается ее принадлежность не отдельным индиви-

дам или группам, а коллективам людей или обществу в целом. [3, c. 28]. 

Своеобразие платоновского понимания власти, на взгляд автора статьи, состоит в том, что она рассмат-

ривается как способность устанавливать правильные и справедливые нормы человеческого (т.е. государ-

ственного) общежития. Принятие конкретных управленческих решений в рамках этих норм, конечно, тоже 

важно и является неотъемлемой функцией осуществления власти, но нормотворческая деятельность все же 

приоритетна. У Платона правители (философы) – это, в первую очередь, все же законодатели. Лишь они в 

силу обладания необходимым знанием способны к выработке правильных устоев и предписаний обще-

ственного порядка. Без них такой порядок будет либо вовсе невозможен, либо несовершенен. 

Анализ творческого наследия Платона, в особенности его диалога «Законы» [7], не оставляет сомнений, 

что право в системе устроения идеального государства вообще играет основополагающую роль. Дело в 

том, что законы, согласно учению великого древнегреческого философа, являются ничем иным как вопло-

щением вечного и совершенного порядка мира идей (как пишет А.Ф. Лосев «вечных законов бытия» [8, с. 

303]). Порядок мира идей безупречен, любые отклонения от него – суть отказ от попытки достижения со-

вершенства и идеала государственного устройства. 

При этом законы, да и само государство по мысли Платона устанавливаются, прежде всего, ради дости-

жения счастья. «Они <законы> правильны», – пишет Платон, – «так как делают счастливыми тех, кто ими 

пользуется, предоставляя им все блага» [7, с. 83-84]. Само собой разумеется, что не всякие, а лишь пра-

вильные законы, установленные в соответствии с миром совершенных идей компетентными правителями, 

способствуют счастью. Оговоримся при этом, что само счастье Платон понимает своеобразно. По его мне-

нию, человек будет полностью счастливым, если в жизни его в полной мере будут присутствовать выше-

упомянутые блага, в том числе и справедливость, предполагающая помимо прочего жесткую сословность 

общества и авторитарные методы правления, что заставляет в очередной раз вспомнить критические выска-

зывания о Платоне как апологете тоталитаризма и враге демократии [см. напр. 9]. 

Ученик и великий последователь Платона (а в дальнейшим и его главный критик) – Аристотель (он же 

Стагирит по месту рождения – городу Стагире) в своем учении о власти и государстве также обращается к 

концепции блага. Государство мыслится им как разновидность межчеловеческого (социального) общения, 

цель которого состоит в достижении разного рода благ. «Поскольку ... всякое государство», – пишет Ари-

стотель, – представляет собой своего рода общение, всякое же общение организуется ради какого-либо бла-

га (ведь всякая деятельность имеет в виду предполагаемое благо), то, очевидно, все общения стремятся к 

тому или иному благу, причем больше других, и к высшему из всех благ стремится то общение, которое 

является наиболее важным из всех и обнимает собой все остальные общения. Это общение и называется 

государством или общением политическим» [10, с. 269]. 



Вестник юридических исследований            2025, Том 4, № 5 ISSN 3034-140X 
Bulletin of Law Research           2025, Vol. 4, Iss. 5 https://blr-journal.ru 

  
 

 52 

Проблема социального общения с самого начала рассматривается Аристотелем как проблема отношений 

власти. Как подчеркивает Ю.Н. Давыдов: «Говорить ли об общении или отношении господства/подчинения 

– это для Аристотеля одно и то же...» [11, с. 53]. Стагирит рассматривает разные виды общения, т.е. господ-

ства/подчинения. Это могут быть отношения рабовладельческого характера, связь мужа и жены или отца и 

детей, а также общение политическое в сфере государственного управления. Аристотель при этом обраща-

ет внимание на то, что «власть господина и власть государственного мужа, равно как и все виды власти, не 

тождественны, как-то утверждают некоторые. Одна – власть над свободными по природе, другая – власть 

над рабами. Власть господина в семье – монархия (ибо всякая семья управляется своим господином монар-

хически), власть же государственного мужа – это власть над свободными и равными» [10, с. 278]. 

Власть в учении Стагирита расценивается как явление необходимое и естественное для жизни человече-

ского сообщества. В самой сути вещей коренится порядок, в силу которого одни предназначены к подчине-

нию, другие – к властвованию. Например, власть господина над рабом существует потому, что «…в целях 

взаимного самосохранения необходимо объединяться попарно существу, в силу своей природы властвую-

щему, и существу, в силу своей природы подвластному. Первое благодаря своим умственным свойствам 

способно к предвидению, и потому оно уже по природе своей существо властвующее и господствующее; 

второе, так как оно способно лишь своими физическими силами исполнять полученные указания, является 

существом подвластным и рабствующим. Поэтому и господину, и рабу, полезно одно и то же». [10, с. 270] 

Иным образом выстраиваются отношения власти в полисе. Поскольку последний рассматривается как 

общение свободных и равных людей с целью достижения общего блага, то участие в управлении государ-

ственными делами в идеале должно быть совместным. Аристотель критически воспринимает авторитарные 

и уравнительные черты платоновского идеального государства. При этом в своих логических рассуждениях 

он исходит из двух основных посылок. Первая – власть в полисе должна принадлежать лучшим, наиболее 

способным и компетентным гражданам. Вторая – в силу уже сформировавшейся ко временам Аристотеля 

греческой политической традиции полисного управления исключить из него демократический элемент 

полностью не представляется возможным. Отсюда стремление Стагирита выработать форму «нормальной» 

демократии, избегающей власти толпы и обеспечивающей наиболее стабильную комбинацию социальных 

сил в обществе. Для этого «надо всегда отстранять худшие части населения от участия в управлении» [10, с. 

440], распределяя власть таким образом, чтобы решающую роль в государстве играли люди не бедные, но и 

не богатые, в силу владения собственностью умеренные в своих желаниях и амбициях, не склонные к по-

литическим авантюрам. К таким гражданам Аристотель относит, прежде всего, земледельцев. Реальная же 

власть в плане принятия политических решений должна принадлежать, лучшим гражданам, т.е. аристокра-

там, воспитанным в духе добродетели и уважения к закону. Народная же масса должна что-то решать толь-

ко там, где, может выступить как единое целое, например, на собраниях. Такая форма правления (Аристо-

тель именует ее «политей») по сути есть плебисцитарная демократия, где народ царствует, но не правит. 

При это в вопросе легитимации политической власти Аристотель в своем учении не чуждается техник ма-

нипуляции толпой, такими как актерство, демагогия и т,д. Все с целью достижения у демоса иллюзии, что 

высшей властью обладает именно он. Таково условие стабильности существования не только политии, но и 

любой другой формы полисного устройства, даже тирании. 

Аристотель в целом продолжает развивать платоновское понимание государства как института, обеспе-

чивающего людям достижение блага  справедливости и о праве как наиболее организованном ее выраже-

нии.  Однако, Аристотель в отличие от Платона в своих изложениях не фокусируется на праве до такой 

степени, когда власть редуцируется к законотворчеству. Властвование и легислативная деятельность для 

Стагирита не одно и тоже. При этом право, как и власть, имеет органическую природу. Аристотель выделя-

ет естественное право, к которому относятся нормы, не требующие письменного закрепления, и условное 

право, установленное людьми в виде законов и обычаев. Право регулирует жизнь полиса, дает гражданам 

защиту и обеспечивает их благополучие. Государство не может существовать без права, человек, живущий 

вне закона по словам Аристотеля «наихудший из всех» [10, с. 272]. 

Описывая специфику понимания сущности власти во времена Античности, конечно, нельзя ограничить-

ся анализом Платона и Аристотеля, и хотя бы немного не сказать о древнеримской традиции, где трактова-

ние природы господства особенно тесно переплеталось с природой права. Властные отношения для рим-

ских мыслителей, например, Цицерона [12], обычно означали определенный тип правоотношений. В этом, 

как утверждает А.В. Марей, и была, пожалуй, наиболее важная особенность римского восприятия власти. 

«Власть в Риме ни в одном из своих обликов не могла принадлежать конкретной личности, но всегда при-

писывалась той или иной социальной или политической позиции (власть консула, претора или диктатора 

принадлежала не данному человеку, а занимаемой им позиции, магистратуре). ... Подобная формально-



Вестник юридических исследований            2025, Том 4, № 5 ISSN 3034-140X 
Bulletin of Law Research           2025, Vol. 4, Iss. 5 https://blr-journal.ru 

  
 

 53 

правовая природа власти предполагала предельную ее рационализацию. Существовали определенные пра-

вила и процедуры, позволявшие достичь той или иной магистратуры, получить те или иные полномочия». 

[5, с. 92] Власть, таким образом, виделась не неким самостоятельным феноменом или сущностью, а скорее 

набором полномочий, определенных действующим правом. Вслед за понятием власти в Риме произошла и 

юридизациция понятия справедливости, которая стала рассматриваться как правильное состояние вещей 

(лат. aequitas), которое должно быть отражено в праве, либо как последовательное применение норм и пра-

вил (лат. justitia). Как верно замечает Д.И. Кирюхин: «В римском праве находит свое завершение идущая от 

греков традиция, которая связывает справедливость с гармонией природы, и одновременно закладываются 

основания для новой интерпретации идеи справедливости – справедливости как благодати, справедливости 

как правды, нашедшей свое воплощение в христианской теологии» [13, с. 76]. 

Революция в понимании сущности власти произошла благодаря апостолу Павлу, заявившем в первом 

стихе 13-й главы «Послания к Римлянам»: «Всякая душа да будет покорна высшим властям, ибо нет власти 

не от Бога; существующие же власти от Бога установлены. Посему противящийся власти противится Бо-

жию установлению. А противящиеся сами навлекут на себя осуждение». С этого момента развитие евро-

пейской политической мысли, в том числе и касательно вопроса осмысления сущности политической вла-

сти в основном протекало в русле христианской доктрины. Наиболее известными представителями этой 

эпохи, чьи взгляды обычно представляют интерес для современных исследователей-кратологов являются 

Августин Аврелий (Блаженный) и Фома Аквинский. 

Наиболее важным сочинением Августина касательно темы политики является труд «О граде Божьем», 

написанный в 413-427 гг. В книге XIX своего творения Августин раасуждает о рабстве, которое, по его 

мнению, является следствием человеческой греховности и не должно существовать в мире, который Бог 

изначально создал для человека. «Он <Бог> хотел, - пишет Августин, – чтобы разумное по образу Его тво-

рение господствовало только над неразумным: не человек над человеком, а человек над животным». «По-

этому первые праведники, – продолжает он, – явились скорее пастырями ... , чем царями человеческими». 

Состояние же рабства «по праву назначено грешнику». «В Писании мы не встречаем раба прежде, чем пра-

ведный Ной покарал  этим именем грех сына» [14, с. 989]. 

Такие высказывания Августина обычно воспринимаются как доказательство, того что политическая 

власть для него имеет общую природу с рабством. Согласно Августину, до грехопадения господство чело-

века над человеком осуществлялось в виде другого рода власти – отцовской, подобной той, которую, 

например, ветхозаветный патриарх имел над своей женой и детьми. Это не была та политическая власть, 

которую, монарх осуществляет над своими подданными. Тем не менее, явного утверждения, что политиче-

ская власть имеет с рабством одну природу в рассуждениях Августина все же нет; строго говоря, в упоми-

наемом отрывке он пишет только о рабстве. В научной литературе встречаются разные мнения по этому 

вопросу. Например, зарубежной исследователь наследия Августина Р.А. Маркус, поддерживает приведен-

ную точку зрения, в доказательство которой приводит среди прочих следующие аргументы: 

1) наиболее естественным способом прочтения текста Августина, где он говорит о подчинении чело-

века человеку, является восприятие этого подчинения «в целом», включая в его рамки подчинение людей 

их правителям; 

2) Августин цитирует Бытие, тот стих, где Бог дает человеку власть над птицами, рыбами и пресмы-

кающимися. Августин цитирует его, чтобы подчеркнуть тот факт, что Бог изначально не дал одним людям 

господства над другими. Сопоставление этого стиха с цитатой о пастухах и царях подразумевает, что Авгу-

стин явно отождествлял суть рабства с политической властью [15, с. 72-73]. 

П.Дж. Вейтман, напротив, утверждает, что Августин все же отличает природу рабства от природы поли-

тической власти, т.к. он приписывает ей особую функцию, которую нельзя применить к отношениям раба и 

господина. Эта функция, заключается в установлении того, что Августин называет «Земным Градом», т.е. 

государства.  Августин говорит о том, что государство в отличии от Града Божьего (Церкви) – это изна-

чально греховный и насильственный институт, данный человеку в наказание за первородный грех. Но гос-

ударство необходимо людям, поскольку обеспечивает им безопасность и общение. Его власть использует 

карательные и принудительные методы, чтобы поддерживать мир между людьми и по мере возможности 

удовлетворять их материальные потребности. Эта функция власти также важна, хотя она и не может быть 

гарантированно реализована в силу того, что состояние земного мира характеризуется вероломством и по-

стоянной опасностью гражданских и внутренних распрей [16]. 

В любом случае Августин трактует политическую власть как следствие грехопадения. Источником же 

всякой власти является только Бог. Граждане обязаны повиноваться своему монарху в соответствии с 

принципом «Богу Богово, а кесарю кесарево». При этом непосредственно прямое божественное происхож-



Вестник юридических исследований            2025, Том 4, № 5 ISSN 3034-140X 
Bulletin of Law Research           2025, Vol. 4, Iss. 5 https://blr-journal.ru 

  
 

 54 

дение имеет только власть церкви, которая делегирует ее светским правителям для управления земными 

делами. 

Размышления о власти и государстве в августиновской концепции типично для рассматриваемого нами 

исторического периода соединяются с рассуждениями о праве. Продолжая античную традицию, Августин 

придерживается мнения о разделении права на естественное и государственное. Естественное право интер-

претируется им в теологическом ключе и тождественно воле Бога. Ее выражением является Священное Пи-

сание. Государственный закон – это проявление естественного, божественного закона в земном граде, «Ибо 

Царь и Основатель этого града ..., открыл в Писании Своем народам определение божественного закона...». 

[14, с. 3] Государственные законы, таким образом, не могут противоречить божественным, и в случае кон-

фликта между ними позитивное право утрачивает свою легитимность. 

Подобно своим предшественникам не забывает Августин и о понятии справедливости, которую он тол-

кует с точки зрения христианства. Сущность справедливости по Августину – воздаяние Богом каждому по 

заслугам. Справедливость реализуется в результате божественного правосудия в соответствии с боже-

ственными законами во внеземной сфере. В земной жизни человеку не дано достигнуть справедливости в 

полной мере. Тем не менее государство должно стремиться к справедливости, насколько это возможно. 

Стремление это заключается в служении церкви, направлении земного мира к миру небесному, сохранении 

и поддержании единства образа человеческих мыслей и желаний. «Итак, при отсутствии справедливости, – 

восклицает Августин, – что такое государства, как не большие разбойничьи шайки ... И они также пред-

ставляют собою общества людей, управляются властью начальника, связаны обоюдным соглашением и де-

лят добычу по добровольно установленному закону» [14, с. 158]. 

О справедливости как качественной характеристике власти пишет и другой величайший философ Сред-

невековья – Фома Аквинский. Для него, как и для Августина, власть – порядок отношений господства и 

подчинения, установленный Богом. В тоже время Аквинский рассматривает власть как способ достижения 

всеобщего блага и справедливости, что, по его мнению, является добродетелью. В этом он существенно 

расходится с Августином, скептически относившемся ко всем намерениям выстроить справедливую и доб-

родетельную жизнь в условиях изначально греховного по своей сути Града Земного. При этом, несмотря на 

то, что власть у Аквинского создана Богом и потому имеет благое начало, конкретные способы ее проис-

хождения, завладения, удержания, осуществления и т.п. могут быть дурными и несправедливыми. Такое 

возможно если власть предержащие нарушают божественные установления и не следуют велениям церкви. 

Положительный взгляд Аквинского на сущность и функции политической власти, безусловно, генетиче-

ски связан с наследием Аристотеля, чье учение, как известно, было воспринято Аквинатом в качестве осно-

вы построения собственной теологической доктрины. Так, государство вслед за Аристотелем он рассмат-

ривает как форму общения. Что касается закона, то согласно Аквинскому главное его намерение «состоит в 

том, чтобы он производил дружбу между людьми» [17, с. 411] (развернутое учение о дружбе как доброде-

тельном и равном общении граждан также создал Аристотель). «Перенятие Аквинским концепции граж-

данской дружбы у Аристотеля и связи, которые он устанавливает между ней и направленным стремлением 

к общему благу, – пишет П. Вейтман, – оказались ... решающими в его разрыве с политическим учением 

Августина». [16, c. 375] Таким образом, отказавшись от дихотомии двух градов, и, одновременно, указав на 

возможность благого начала политической жизни, Фома Аквинский заложил основы концепции нового ти-

па христианского государства. Такое государство по словам Д. Бигоньяри «было, согласно Св. Фоме, ча-

стью вселенской империи, которую создал и которою правит Бог. Ее законы являются или могут быть сде-

ланы особенными детерминантами свода вечных правил <eternal code> этой империи; а власть, которая 

придает силу этим законам происходит также от Бога» [18, vii]. 

Продолжая тему закона, следует отметить, что Аквинат выделяет несколько его видов: вечный, есте-

ственный, человеческий и божественный. В данной концепции обращает на себя внимание роль монарха, 

которого Аквинский рассматривает как творца земного права, непосредственно сообщающегося с вечным 

законом и задающего на его основе правила государству. Данная точка зрения на функции правителя госу-

дарства, очевидно, близка воззрениям Платона. А.Ф. Филиппов утверждает в этой связи, что тем самым 

концепция Фомы Аквинского приходит к логичному завершению: ««Великая цепь бытия» представлена 

весьма впечатляющим образом, а мировой порядок носит совершенный и завершенный характер: народ – 

властитель – закон человеческий – закон естественный – закон божественный и закон вечный». Однако 

идея властителя как «живого» закона, отмечает автор, концептуально весьма рискованна в том отношении, 

что ставит сложные проблемы в оценке тирании и произвола. Недаром в свое время они были предметом 

длительных и тяжелых философских споров [19,с. 93]. От себя добавим, что обозначенный подход объяс-

няет, почему в Средневековье право издавать законы считалось практически священной прерогативой. В 



Вестник юридических исследований            2025, Том 4, № 5 ISSN 3034-140X 
Bulletin of Law Research           2025, Vol. 4, Iss. 5 https://blr-journal.ru 

  
 

 55 

правотворческом процессе тогда определенно усматривали прямую аналогию с творением мира, а власть 

тем самым ассоциировалась с Богом – творцом. Такие взгляды сохраняли свою актуальность вплоть до 

эпохи Просвещения. 

Выводы 

По итогам проведенного исследования можно сделать следующие выводы. 

1. Интерес к изучению феномена политической власти и первые попытки ее теоретического обоснова-

ния широко наблюдаются   задолго до начала эпохи Модерна – во времена Античности и Средневековья.  

Именно тогда закладывается проблематика и многие ключевые пункты последующих дискуссий на эту те-

му. 

2. Кратологические построения Античности и Средневековья еще не различают в явной степени соци-

альное и политическое. Социальные отношения (определяемые обычно как отношения общения) в них не-

отличимы от отношений власти, а государство тождественно обществу. 

3. Для указанных построений крайне важна этическая составляющая. В идеалистических представле-

ниях о государстве и власти в рассматриваемую эпоху практически всегда присутствует отсылка к неким 

высшим ценностям или нормам, описываемым такими терминами как благо, справедливость, добродетель, 

дружба, божественные установления и т.п. Здесь, безусловно, наблюдается преемственность между антич-

ными и средневековыми авторами. 

4. Понимание природы власти, а также оправдание существующего политического господства имело в 

описываемое время преимущественно трансцендентный характер. Власть считалась сакральной, ее источ-

ник обычно искали вне земной действительности, например, в некоем сверхчувственном пространстве (мир 

идей Платона) или в Боге (Августин, Аквинат). 

5. Осуществление власти в сознании мыслителей Античности и Средних веков тесно увязывалось с 

правотворчеством. Такая традиция берет свое начало от Платона, который рассматривал властную деятель-

ность, в первую очередь, как законодательную. Законы для Платона выступают отражением порядка вечно-

го и неизменного мира идей. Только правители-философы, обладая высшим знанием о этом мире, могут 

издавать правильные (справедливые) законы, направленные на достижение всеобщих благ. Иное понима-

ние соотношения между властью и правом мы видим в Древнем Риме. Там последняя не рассматривалась 

исключительно как законодательная деятельность, но ее функциональная направленность трактовалась в 

формально-юридическом ключе как разновидность правовых отношений. Власть в целом мыслилась раци-

онально, хотя, отдельные теократические элементы, например, религиозное почитание правителей, ей в той 

или иной мере также были присущи, что для рассматриваемой эпохи было практически неизбежно. Макси-

мальной же сакрализации образ власти достигает в Средневековье, когда она предстает как прямая проек-

ция божественной воли. При этом вновь обретает актуальность идея власти как правосоздающей инстан-

ции, что было обусловлено содержанием мифологической доктрины христианства, проводившей явную 

аналогию между сотворением мира и правотворчеством. 

6. В целом почти для всех рассмотренных нами воззрений характерно представление о власти как о 

институте достижения справедливости и социального благополучия. Такой идеалистический, но в то же 

время, безусловно, позитивный подход к пониманию целей существования данного института сохранился в 

последующем и в итоге явился той межконцептуальной и межвременной константой, которая заложила 

фундамент дальнейшего теоретического осмысления феномена власти в уже в эпоху Модерна. 

 

Список источников 

1. Кейзеров Н.М. Власть и авторитет: Критика буржуазных теорий. М., 1973. 263 с. 

2. Халипов В.Ф. Власть: Кратологический словарь. М., 1997. 429 с. 

3. Ледяев В.Г. Власть: концептуальный анализ. М., 2001. 384 с. 

4. Филиппов А.Ф. Власть. Энциклопедическая статья // Философские науки. 2019. N62(10). С. 139-159. 

5. Марей А.В. О Боге и его наместниках: христианская концепция власти // Полития: Анализ. Хроника. 

Прогноз (Журнал политической философии и социологии политики). 2019. № 2(93). С. 85 – 107. 

6. Платон. Государство и политика: пер., введ. и коммент. В.Н. Карпова. М., 2017. 493 с. 

7. Платон (427-347 до н. э.). Законы; Послезаконие; Письма / Платон; вступ. ст. Я.А. Слинин. Санкт-

Петербург: Наука, 2014. 517с. 

8. Лосев А.Ф. Очерки античного символизма и мифологии. М.: Мысль, 1993. 959 с. 

9. Поппер К. Открытое общество и его враги. Т. I. Чары Платона. Перевод с английского языка под 

общей редакцией В.Н. Садовского. М., 1992. 448 с. 



Вестник юридических исследований            2025, Том 4, № 5 ISSN 3034-140X 
Bulletin of Law Research           2025, Vol. 4, Iss. 5 https://blr-journal.ru 

  
 

 56 

10. Аристотель. Метафизика; Политика; Поэтика; Риторика: трактаты / Аристотель: пер. с др.-греч. В. 

Аппельрота, С. Жебелёва, А. Кубицкого, Н. Платоновой. СПб., 2023. 704 с. 

11. Давыдов Ю.Н. Социальная философия Аристотеля: от «Этики» к «Политике».  // История 

теоретической социологии. Предыстория социологии. 3 изд., перераб. и доп. М., 2020. С. 46 – 60. 

12. Цицерон Марк Туллий. О законах // Цицерон Марк Туллий. О государстве. О законах: пер. с лат. 

В.О. Горенштейна; Прим. И.Н. Веселовского, В.О. Горенштейна; Послесл. С.Л. Утченко. М., 2020. С. 131 – 

224. 

13. Кирюхин Д.И. Справедливость как aequitas и justitia в философско-правовой мысли Древнего Рима // 

Вестник Московского университета. Серия 7, Философия. 2013. № 3. С. 63 – 77. 

14. Августин, Аврелий. О граде Божием: пер. с латинского. Москва., 2023. 1248 с. 

15. Markus R.A. Two Conceptions of Political Authority: Augustine, De Civitate Dei, XIX. 14-15, and some 

Thirteenth-Century Interpretations // The Journal of Theological Studies new series. Vol. 16. No. 1 (april 1965). P. 

68 – 100. 

16. Weithman, Paul J., Augustine and Aquinas on Original Sin and the Function of Political Authority // Journal 

of the History of Philosophy. July 1992. Vol. 30. N. 3. P. 353 – 376. 

17. Норман Л. Гайслер. Энциклопедия христианской апологетики. СПб. 2004. 1184 с. 

18. The political ideas of St. Thomas Aquinas. Representative selections / Ed. with an Introduction by Dino 

Bigongiari. N.Y., 1953. 260 pp. 

19. Филиппов А.Ф. Естественное право в концепции Фомы Аквинского. // История теоретической 

социологии. Предыстория социологии. 3-е изд., перераб. и доп. М., 2020. С. 88 – 94. 

 

References 

1. Keizerov N.M. Power and Authority: Critique of Bourgeois Theories. Moscow, 1973. 263 p. 

2. Khalipov V.F. Power: A Cratological Dictionary. Moscow, 1997. 429 p. 

3. Ledyaev V.G. Power: Conceptual Analysis. Moscow, 2001. 384 p. 

4. Filippov A.F. Power. Encyclopedic Article. Philosophical Sciences. 2019. No. 62(10). Pp. 139-159. 

5. Marey A.V. About God and His Viceroys: The Christian Concept of Power. Polity: Analysis. Chronicle. 

Forecast (Journal of Political Philosophy and Sociology of Politics). 2019. No. 2(93). P. 85 – 107. 

6. Plato. State and Politics: trans., introduction and commentary by V.N. Karpova. Moscow, 2017. 493 p. 

7. Plato (427-347 BC). Laws; Post-Law; Letters. Plato; introduction by Ya.A. Slinin. St. Petersburg: Nauka, 

2014. 517 p. 

8. Losev A.F. Essays on Ancient Symbolism and Mythology. Moscow: Mysl’, 1993. 959 p. 

9. Popper K. The Open Society and Its Enemies. T. I. The Charms of Plato. Translation from English, edited by 

V. N. Sadovsky. Moscow, 1992. 448 p. 

10. Aristotle. Metaphysics; Politics; Poetics; Rhetoric: treatisesю Aristotle: translated from ancient Greek by V. 

Appelrot, S. Zhebelev, A. Kubitsky, N. Platonova. St. Petersburg, 2023. 704 p. 

11. Davydov Yu.N. Social Philosophy of Aristotle: from "Ethics" to "Politics". History of Theoretical Sociolo-

gy. Prehistory of Sociology. 3rd ed., revised and enlarged. Moscow, 2020. P. 46 – 60. 

12. Cicero Marcus Tullius. On the Laws. Cicero Marcus Tullius. On the State. On the Laws: translated from 

Latin by V.O. Gorenshtein; Notes by I.N. Veselovsky, V.O. Gorenshtein; Afterword by S.L. Utchenko. Moscow, 

2020. P. 131 – 224. 

13. Kiryukhin D.I. Justice as Aequitas and Justitia in the Philosophical and Legal Thought of Ancient Rome. 

Bulletin of Moscow University. Series 7, Philosophy. 2013. No. 3. P. 63 – 77. 

14. Augustine, Aurelius. City of God: trans. from Latin. Moscow, 2023. 1248 p. 

15. Markus R.A. Two Conceptions of Political Authority: Augustine, De Civitate Dei, XIX. 14-15, and some 

Thirteenth-Century Interpretations. The Journal of Theological Studies new seriesю Vol. 16. No. 1 (April 1965). P. 

68 – 100. 

16. Weithman, Paul J., “Augustine and Aquinas on Original Sin and the Function of Political Authority.” Jour-

nal of the History of Philosophy. July 1992. Vol. 30. N. 3. P. 353 – 376. 

17. Norman L. Geisler. Encyclopedia of Christian Apologetics. St. Petersburg, 2004, 1184 p. 

18. The political ideas of St. Thomas Aquinas. Representative selections. Ed. with an Introduction by Dino Big-

ongiari. New York, 1953, 260 p. 

19. Filippov A.F. “Natural Law in the Concept of Thomas Aquinas.” History of Theoretical Sociology. Prehis-

tory of Sociology. 3rd ed., revised and enlarged. Moscow, 2020. P. 88 – 94. 



Вестник юридических исследований            2025, Том 4, № 5 ISSN 3034-140X 
Bulletin of Law Research           2025, Vol. 4, Iss. 5 https://blr-journal.ru 

  
 

 57 

Информация об авторe 

 

Сиушкин А.Е., кандидат социологических наук, доцент, Пензенский государственный университет 

 

© Сиушкин А.Е., 2025 


