
Вестник филологических наук 2025, Том 5, № 10 ISSN 2782-5329 
Philological Sciences Bulletin 2025, Vol. 5, Iss. 10 https://vfn-journal.ru 
  

 

5 

 

 

Научно-исследовательский журнал «Вестник филологических наук / Philological Sciences 

Bulletin» 

https://vfn-journal.ru 

2025, Том 5, № 10 / 2025, Vol. 5, Iss. 10 https://vfn-journal.ru/archives/category/publications  

Научная статья / Original article 

Шифр научной специальности: 5.9.1. Русская литература и литературы народов Российской 

Федерации (филологические науки) 

УДК 821.161.1 

 

 
 
1 
Бедина Н.Н. 

1 
Северный (Арктический) федеральный 

университет имени М.В. Ломоносова 

 

Религиозно-этические основы трагедии А.К. Толстого «Царь Фёдор Иоаннович» 
 

Аннотация: актуальность определения основ национального самосознания обусловливает неизменный 

исследовательский интерес к текстам художественной литературы, в которых ставятся мировоззренче-

ские (историософские) вопросы. Драматургия А.К. Толстого относится к таким текстам. В статье реша-

ется исследовательская задача показать, что понимание Толстым человеческой природы и природы исто-

рического процесса, с одной стороны, определено включенностью русской дворянской культуры в общеевро-

пейский культурный процесс (прежде всего, укоренено в романтической традиции), а с другой – демонстри-

рует устойчивость религиозно-этических основ русской национальной культуры, сформировавшейся в 

лоне восточно-христианского православия. Несмотря на то, что средневековый монашеский идеал гармо-

ничного синтеза покаянной молитвенной практики и деятельной любви в отечественной культуре Нового 

времени перестает быть всенародным, герменевтический анализ текстов XIX века показывает, что та-

кие понятия, как грех, смерть, наказание, милосердие и спасение в их православном толковании, остаются 

в ней основополагающими. Сопоставление текста трагедии А.К. Толстого «Царь Фёдор Иоаннович» с ро-

маном Ф.М. Достоевского «Идиот» позволяет вписать произведение Толстого в широкий художественно-

философский контекст и выявить один из ключевых мировоззренческих вопросов русской истории и культу-

ры – напряженный выбор между активным действием по нравственному преобразованию мира и созерцани-

ем красоты мира, уже преображенного провиденциальным замыслом Бога о человеке. 

Ключевые слова: А.К. Толстой, драматургическая трилогия, трагедия, историософия, православная 

антропология 

 

Для цитирования: Бедина Н.Н. Религиозно-этические основы трагедии А.К. Толстого «Царь Фёдор 

Иоаннович» // Вестник филологических наук. 2025. Том 5. № 10. С. 5 – 11. 

 

Поступила в редакцию: 02 сентября 2025 г.; Одобрена после рецензирования: 16 сентября 2025 г.; При-

нята к публикации: 07 октября 2025 г. 

 
 
1 
Bedina N.N. 

1 
Northern (Arctic) Federal University 

named after M.V. Lomonosov 

 

Religious and ethical foundations of the A.K. Tolstoy's tragedy "Tsar Fyodor Ioannovich" 
 

Abstract: the relevance of defining the national identity foundations determines of the constant research interest 

in the artistic texts, which pose philosophical (historiosophical) issues. The A.K. Tolstoy's dramaturgy refers to 

such texts. The article solves the research task of showing that Tolstoy's understanding of human nature and the 

historical process nature, on the one hand, is determined by the inclusion of Russian noble culture in the pan-

European cultural process (primarily it is rooted in the romantic tradition). On the other hand, the article demon-

strates the stability of the religious and ethical foundations of Russian national culture, formed in the bosom of the 

Eastern Christian Orthodoxy. The medieval monastic ideal of a harmonious synthesis of penitential prayer practice 

https://vfn-journal.ru/
https://archives/category/publications


Вестник филологических наук 2025, Том 5, № 10 ISSN 2782-5329 
Philological Sciences Bulletin 2025, Vol. 5, Iss. 10 https://vfn-journal.ru 
  

 

6 

and active love became no longer popular in the Russian culture of Modern times. However, hermeneutic analysis 

of texts from the 19th century shows that concepts such as sin, death, punishment, mercy and salvation in their Or-

thodox interpretation remain fundamental in the Russian culture. Comparison of the A.K. Tolstoy's tragedy "Tsar 

Fyodor Ioannovich" with the F.M. Dostoevsky's novel "The Idiot" allows us to fit Tolstoy's work into a wide artistic 

and philosophical context and identify one of the key philosophical issues of Russian history and culture. It is a 

tense choice between active action for the moral world transformation and contemplation of the beauty of the 

world, already transformed by God's providential plan for man. 

Keywords: A.K. Tolstoy, drama trilogy, tragedy, historiosophy, Orthodox anthropology 

 

For citation: Bedina N.N. Religious and ethical foundations of the A.K. Tolstoy's tragedy "Tsar Fyodor Ioan-

novich". Philological Sciences Bulletin. 2025. 5 (10). P. 5 – 11. 

 

The article was submitted: September 02, 2025; Approved after reviewing: September 16, 2025; Accepted for 

publication: October 07, 2025. 

 

Введение 

Имя Алексея Константиновича Толстого (1817-1875) в силу жизненных обстоятельств окружено целым 

рядом других замечательных имен русской дворянской культуры. Его мать (А.А. Перовская) происхожде-

нием связана с сановитыми Разумовскими, отец (К.П. Толстой) был прямым потомком П.А. Толстого – 

ближайшего сподвижника Петра I. Граф Л.Н. Толстой приходился Алексею Константиновичу троюродным 

братом. После развода матери с отцом воспитателем Алексея Константиновича стал его дядя А.А. Перов-

ский – писатель Антоний Погорельский (его знаменитая «Чёрная курица» была написана специально для 

воспитанника), оказавший на Толстого очень большое влияние. Им же Толстой как начинающий поэт был 

представлен А.С. Пушкину в 1836 г. Другой его дядя, по отцу, – известный скульптор-медальер первой по-

ловины XIX века Федор Петрович Толстой. В 1850 г., будучи по делам службы, Алексей Константинович 

остановится в доме приятельницы Пушкина А.О. Смирновой-Россет, здесь он встретится с Н.В. Гоголем. 

Большое значение в жизни Толстого имело и то, что он принадлежал к детскому окружению наследника 

престола – будущего Александра II.  

С десятилетнего возраста А.К. Толстого возят за границу. Он прекрасно по-европейски образован. Ему 

можно было сделать блестящую карьеру. Однако всякая государственная служба Толстого тяготит. 

«...служба, какова бы она ни была, – пишет он Александру II, – глубоко противна моей натуре...» – и в 1861 г. 

получает наконец отставку [18, с. 319]. А с середины 1860-х гг. его ждет социальная изоляция, разорение и 

тяжелые болезни (по некоторым сведениям – астма и почти не прекращающаяся головная боль). В 58 лет 

Алексей Константинович умер от большой дозы морфия. 

В 1850-51 гг. А.К. Толстой полюбил жену полковника конной гвардии Софью Андреевну Бахметеву-

Миллер. Она оставила семью и мужа, но брак ее с Алексеем Константиновичем был оформлен лишь в 1863 г. 

(в связи с препятствованием со стороны матери Толстого и мужа Софьи Андреевны). Открытая совместная 

жизнь А.К. Толстого и С.А. Миллер воспринималась в свете как вызов, и обоим пришлось много пережить. 

Дмитрий Стремоухов высказал предположение, что прототипом Вронского в романе Л.Н. Толстого «Анна 

Каренина» стал троюродный брат писателя – Алексей Константинович (сходство имен: граф Алексей Кирил-

лович Вронский – граф Алексей Константинович Толстой, оба флигель-адъютанты [6, с. 462]. В черновиках 

романа Л.Н. Толстой называл Вронского поэтом. Можно найти также прямые отголоски лирики А.К. Толсто-

го в «Анне Карениной»). В черновике у Толстого сказано о Вронском: «Ты нынче увидишь его. Во-первых, 

он хорош, во-вторых, он джентльмен в самом высоком смысле этого слова, потом он умен, поэт и славный, 

славный малый» [2, с. 780]. Конец жизни А.К. Толстого также вписывается в атмосферу романа. 

С.А. Миллер посвящена почти вся любовная лирика А.К. Толстого. Самое известное, может быть, сти-

хотворение «Среди шумного бала, случайно...», так как оно воспринимается публикой прежде всего, как 

романс П.И. Чайковского. Композитор называл Толстого «одним из самых симпатичных [ему] поэтов», 

«неисчерпаемым источником текстов под музыку» [18, с. 329]. В письме своему заочному другу и меценату 

Н.Ф. фон-Мекк он так характеризовал Алексея Константиновича: «Это талант не первоклассный и не гени-

альный, но не лишенный своеобразия оригинальности, и всегда изящный» [16, с. 251]. 

Любовь и красота воспринимались А.К. Толстым как высшее духовное начало, которое одухотворяет 

бытие и в «раздробленном» состоянии присутствует в обычной жизни. Любовь знает не только «приливы», 

но и «отливы», так как связана с временным состоянием духа и обстоятельствами жизни. Но степень пол-

ноты жизни зависит прежде всего от этих «приливов» и «отливов». Красота жизни человека в лирике Тол-



Вестник филологических наук 2025, Том 5, № 10 ISSN 2782-5329 
Philological Sciences Bulletin 2025, Vol. 5, Iss. 10 https://vfn-journal.ru 
  

 

7 

стого связывалась и с жизнью природы. Об особом влиянии на себя различных ее состояний Толстой гово-

рил не раз (кстати, Толстой был страстным охотником, обладал большой физической силой и один ходил 

на медведя). Его пейзажная лирика музыкальна и пластична. Стихотворение «Благословляю вас, леса...» 

стало также популярнейшим романсом Чайковского. Вообще более половины стихов Толстого (а при жиз-

ни автора вышел только один его стихотворный сборник – в 1857 г.) положены на музыку и известны как 

романсы Чайковского, Мусоргского, Римского-Корсакова, Рахманинова. 

Поэтическое и в целом литературное творчество А.К. Толстого укоренено в общеевропейской традиции 

романтизма. Его ранние фантастические произведения обусловлены этой традицией, так же как интерес к 

средневековой истории в зрелом творчестве. «Вальтер-скоттовский» роман Толстого «Князь Серебряный» 

(1862) отражает его историософские воззрения, в основе которых всегда лежит нравственная идея [3, 10, 15]. 

«А.К. Толстой выступает как яркий представитель моральной философии, поскольку исторические процес-

сы и факты рассматривает с точки зрения соблюдения нравственных норм, которые кажутся ему одинаково 

применимыми и к прошлому, и к настоящему, и к будущему» [5, с. 61]. В связи с этим важным представля-

ется определить религиозно-этические основания представлений о добре и зле, на которых строится, по 

мысли автора, универсальный закон истории. 

Материалы и методы исследований 

В период с 1866 по 1870 гг. А.К. Толстой создает драматическую трилогию в стихах, в основу которой 

легли события из истории Московского царства: «Смерть Ивана Грозного» (1866), «Царь Фёдор Иоаннович» 

(1868), «Царь Борис» (1870). Пьеса «Царь Фёдор» прочно вошла в классический репертуар отечественного 

театра. Интересно, что именно этим спектаклем открылся в 1898 г. Московский Художественный театр. С 

ролью царя Фёдора Иоанновича был связан первый сценический успех М.А. Чехова (племянника писателя 

А.П. Чехова). В роли царя Фёдора на сцене выступали такие замечательные актеры, как И.М. Москвин, 

Н.П. Хмелев, И.М. Смоктуновский, Ю.М. Соломин. Именно трагедия «Царь Фёдор Иоаннович» по праву 

считается вершиной творчества А.К. Толстого, и в ней в полной мере нашли отражение его представления 

о человеке в целом и русской истории в частности. 

Она является основным материалом для исследования в настоящей статье, где с применением приемов 

герменевтического и сопоставительного анализа решается исследовательская задача показать, что историо-

софия Толстого, с одной стороны, укоренена в европейской романтической традиции, а с другой – в право-

славной религиозной этике и антропологии. 

Результаты и обсуждения 

С одной стороны, как уже было сказано выше, Толстой воспринял романтическую традицию в отно-

шении средневековой истории. Он идеализировал Киевскую Русь и Новгородскую республику. Будучи 

так называемым «патриотическим западником», он считал, что домосковская Русь была близка Западной 

Европе эпохи рыцарства и воплощала высший тип культуры и разумное общественное устройство, со-

здающее условия для свободного проявления достойной личности. Отношение Толстого-романтика к ис-

тории можно назвать этическим и даже эстетическим. Он пишет о «красоте нашей истории до проклятых 

монголов и до проклятой Москвы, еще более позорной, чем самые монголы...» [1, с. 85], то есть считает, 

что монгольское иго и московский деспотизм привели нацию к моральному распаду, и рассматривает со-

временность как прямое продолжение «позорного» московского периода истории. Идеал домосковской 

Руси Толстой воплотил в балладах и былинах, создав красочные легенды, где почти нет границ между 

историей и фольклором и психология героев раскрывается не в конкретно-исторических, а в общечелове-

ческих чертах («Илья Муромец», «Алеша Попович», «Садко» и пр.). Этой «красоте истории и человека» 

он противопоставляет эпоху Ивана Грозного и его преемников в своей драматической трилогии, где «все 

виноваты и все наказаны», и «не какою-нибудь властию, но силою вещей», то есть обстоятельствами. 

Неоднократно в тексте трагедии герои, невольно послужившие орудием этой силы, сокрушенно воскли-

цают, как князь Шаховской: «Боже! Что сделал я!» [14, с. 250]. Как отмечает А.В. Федоров, в сюжетном 

строении трилогии «обращает на себя внимание присутствие некоторых признаков античной трагедии 

рока» [15, с. 712]. 

Трагизм русской истории кажется Толстому неизбежным, независимо от того, кто у власти – деспот 

Грозный, добрый Фёдор или умный Борис... Все, что происходит, – это порождение и проявление обще-

национального кризиса, когда в силу забвения традиций славного прошлого люди утратили понятия о 

чести, достоинстве и, следовательно, законности. Социально-политическое противопоставление «бояр-

ство – самодержавие» для Толстого несущественно, так как падение нравов обнаруживается общее и 

лишь немногие сохранили лучшие качества своих предков. Заканчивая роман «Князь Серебряный», Тол-

стой пишет: «Люди, подобные Василию Блаженному, князю Репнину, Морозову или Серебряному, явля-



Вестник филологических наук 2025, Том 5, № 10 ISSN 2782-5329 
Philological Sciences Bulletin 2025, Vol. 5, Iss. 10 https://vfn-journal.ru 
  

 

8 

лись нередко как светлые звезды на безотрадном небе нашей русской ночи, но, как и самые звезды, они 

были бессильны разорвать ее мрак, ибо светились отдельно и не были сплочены, ни поддерживаемы об-

щественным мнением» [13, с. 304]. 

Именно с этих позиций надо читать и трагедию Толстого. Этим объясняется и факт ее «современно-

сти» в любую эпоху.  

С другой стороны, в тексте трагедии нашла отражение русская национальная картина мира, к 1860-м гг. 

уже активно проговариваемая в литературных текстах, прежде всего в русском классическом романе [17], с 

которыми трилогия А.К. Толстого входит в единое культурное пространство. На наш взгляд, знамена-

тельно, что, в то время как Толстой создавал образ царя-юродивого, Ф.М. Достоевский воплощал замы-

сел о «положительно прекрасном человеке» – в образе князя Мышкина в романе «Идиот» (1868). Герои 

Толстого и Достоевского живут в разное время, занимают различное социальное положение, их образы 

заключают в себе неодинаковое идейно-смысловое и художественное содержание. Царь Фёдор тяготится 

своим положением и хотел бы оставить мир, кн. Мышкин, наоборот, приезжает из Швейцарии на родину, 

и все в России ему интересно, особенно люди, в дела которых он с участием входит, горячо и искренне 

желая помочь (ему – не царю – не надо никого наказывать, и он, прощая, готов любить всех). Но объек-

тивно оба героя свидетельствуют о глубоком распаде общественной жизни и разладе человека с самим 

собой. И царь Фёдор и князь Мышкин добры и милосердны, сердце имеют по-детски чистое. Это прояв-

ляется, во-первых, в том, что их религиозность непосредственна, проста и глубока одновременно. За лю-

бовь к церковному колокольному звону и православной службе за Фёдором закрепилось прозвище «по-

номарь». Царица Ирина утешает мужа: «Ты ангела лишь слушай своего, и ты не ошибешься!» – и Фёдор 

пытается править государством, опираясь на непосредственное нравственное чувство:  

Какой я царь? Меня, во всех делах, 

И с толку сбить и обмануть нетрудно. 

В одном лишь только я не обманусь: 

Когда меж тем, что бело иль черно , 

Избрать я должен – я не обманусь. 

Тут мудрости не нужно, шурин, тут 

По совести приходится лишь делать [14, с. 225-226]. 

О религиозном чувстве князя Мышкина мы узнаем как бы опосредованно, через восприятие им чувств 

другого человека – простой бабы с ребенком на руках: «Смотрю, она так набожно, набожно вдруг пере-

крестилась. “Что ты, говорю, молодка?” ˂…˃ “А вот, говорит, точно так, как бывает материна радость, 

когда она первую от своего младенца улыбку заприметит, такая же точно бывает и у Бога радость всякий 

раз, когда Он с неба завидит, что грешник перед Ним от всего своего сердца на молитву становится”. Это 

мне баба сказала, почти этими же словами, и такую глубокую, такую тонкую и истинно религиозную 

мысль, такую мысль, в которой вся сущность христианства разом выразилась, то есть всё понятие о Боге, 

как о нашем родном Отце и о радости Бога на человека, как отца на свое родное дитя – главнейшая 

мысль Христова» [4, с. 183-184]. Достоевский видит такую веру сохранившейся в XIX веке только в про-

стых людях, но устами Мышкина он говорит о ней как о вере подлинной, несущей «главную мысль» 

Христа. Именно такой верой верует и царь Фёдор Толстого – как человек Древней Руси (создавая образ 

царя, Толстой опирался на исторические сочинения и тексты конца XVI – начала XVII в.).  

Кроме того, детская невинность героев проявляется в отношении к женской красоте – в проявлениях 

любви оба они не знают чувственности. Наконец, героев сближает болезненное состояние: и сам князь и 

окружающие постоянно вспоминают о его «падучей», царя же Фёдора заговорщики объявляют недееспо-

собным по слабоумию. Иными словами, их обоих называют идиотами, что может трактоваться и как сла-

бость, душевный недуг, и как безумие юрода, по ап. Павлу: «Если кто из вас думает быть мудрым в веке 

сем, тот будь безумным, чтобы быть мудрым. Ибо мудрость мира сего есть безумие пред Богом». Оба 

героя если не святые, то, по крайней мере, идущие по этой дороге. 

Нет, он святой! 

Бог не велит подняться на него – 

Бог не велит! Я вижу, простота  

Твоя от Бога, Фёдор Иоанныч, – 

Я не могу подняться на тебя! – 

«в сильном волнении» говорит князь Иван Петрович Шуйский [14, с. 245]. 

Вместе с тем, все усилия и царя Фёдора, и князя Мышкина оказываются тщетны – примирение невоз-

можно, и люди, которых они пытаются спасти, гибнут. Н.О. Лосский отмечает «недостаток дисциплини-



Вестник филологических наук 2025, Том 5, № 10 ISSN 2782-5329 
Philological Sciences Bulletin 2025, Vol. 5, Iss. 10 https://vfn-journal.ru 
  

 

9 

рованной духовной силы» у героя Достоевского: «Образ князя Мышкина чрезвычайно привлекателен, он 

вызывает сочувствие и сострадание, но от идеала человека он весьма далек. Ему не хватает той силы ду-

ха, которая необходима, чтобы управлять своею душевною и телесною жизнью и руководить другими 

людьми, нуждающимися в помощи» [7]. Эту характеристику вполне можно переадресовать и царю Фёдо-

ру А.К. Толстого. Однако, по нашему мнению, не в одной недисциплинированности дело – здесь находит 

отражение православное представление о природе человека, тесно связанное с идеей греха. 

Если в западной христианской традиции грех, прежде всего, связан со страстью, слабостями человека 

(в первую очередь телесными), то и победа над грехом возможна через как раз дисциплинирование духа 

и тела, умеренность и доброделание – средства, вполне доступные человеку. В восточной же христиан-

ской церкви грех толкуется как причина «изменения [человеческого] естества к страсти, тлению и смер-

ти» [8, с. 111]. Смертность – главное следствие греха: «Посему, как одним человеком грех вошел в мир, и 

грехом смерть, так и смерть перешла во всех человеков». Как пишет прот. Иоанн Мейендорф, в святооте-

ческом учении и наиболее ясно у свт. Иоанна Златоуста «смертность – это своего рода болезнь, порож-

дающая страх, который в свою очередь служит причиной борьбы за существование. В этой борьбе каж-

дый стремится выйти победителем за счет своего ближнего; в этом и состоит суть греха, который есть 

обратное любви ˂…˃ результат первородного греха есть наследственная смертность, которая в свою оче-

редь порождает грех. Грех и смерть, взаимно порождая друг друга, образуют порочный круг» [9], кото-

рый самому человеку разорвать невозможно. Только с приходом Христа смерть, говоря словами свт. 

Иоанна Златоуста, утратила «свое жало», став путем к восстановлению изначального человеческого есте-

ства, а потому страх смерти может быть преодолен любовью. Православная антропология определяет ме-

сто человека в русской национальной картине мира: здесь цель человеческой жизни не в преобразовании 

мира и преодоления собственной конечности, а в преображении собственного взгляда на себя самого и на 

мир, в восстановлении гармонии с ним.  

В трагедии А.К. Толстого все герои, кроме царя Фёдора, живут в страхе утраты власти и борются за 

«место под солнцем», даже царица Ирина, настаивая на самовластии мужа, пугает горделивых бояр при-

зраком Ивана Грозного:  

Скажи мне, князь, когда бы ты теперь 

Не пред царем Феодором стоял, 

Но пред отцом его, царем Иваном, 

Раздумывал бы столько ты? [14, с. 174]. 

Только Фёдор Иоаннович тяготится своей властью и сам готов отдать ее ради примирения любимых 

им людей. Однако и он берет на себя слишком много – обещая Борису Годунову помирить его с князем 

Иваном Петровичем Шуйским, он цитирует Евангелие от Луки «Бог же весть сердца ваша», перенося эти 

слова на себя: 

Ты этого, Борис, не разумеешь! 

Ты ведай там, как знаешь, государство, 

Ты в том горазд, а здесь я больше смыслю, 

Здесь надо ведать сердце человека!... 

Я завтра ж помирю вас [14, с. 159]. 

И, как следствие, все усилия блаженного царя приводят только к многочисленным смертям. А в ко-

нечном итоге страх (потерять любимую жену Ирину) и гнев оказываются известны и ему самому царю 

Фёдору, заставляя принимать опрометчивые и роковые решения. К такому же фиаско приходит и герой 

Ф.М. Достоевского, «поскольку герой берет на себя непосильную роль исправления человечества, спасе-

ния мира исходя из своего личного представления о правде. И закономерно не справляется с ней, что ве-

дет к гибели и самого героя, и всех, кто оказывается рядом с ним». 

В романе Достоевского порочный круг греха, смерти, страха и страсти воплощен в жутком образе чудо-

вища из сна Ипполита Терентьева. Стоящий на пороге гибели молодой человек пишет «Мое необходимое 

объяснение», которое начинается с разговора с князем о смерти и дурных снах, а далее пересказывает сам 

сон, где Ипполиту является ужасное животное: «Оно было вроде скорпиона, но не скорпион, а гаже и го-

раздо ужаснее, и, кажется, именно тем, что таких животных в природе нет, и что оно нарочно у меня яви-

лось, и что в этом самом заключается будто бы какая-то тайна» [4, с. 323]. Нарушающее естество чудовище 

преследует героя, прячась и одновременно нападая, и только черный пес по кличке Норма побеждает его, 

схватив гада зубами. Образ пса, спасающего человека от греха и страха смерти, может содержать аллюзию 

к 1-й песни Дантовской «Божественной Комедии», где пророчество о грядущем избавлении Италии тракту-

ется комментаторами по-разному, однако в любом случае имеет нравственно-эсхатологический смысл. У 



Вестник филологических наук 2025, Том 5, № 10 ISSN 2782-5329 
Philological Sciences Bulletin 2025, Vol. 5, Iss. 10 https://vfn-journal.ru 
  

 

10 

Достоевского Норма жертвует собой, погибая в схватке с скорпионом, чем заканчивается весь сон: «…Тут 

я проснулся, и вошел князь». Есть ли смысл в жертвенной схватке с грехом самого князя? Как есть ли 

смысл в нравственных усилиях русских самодержцев, изображенных А.К. Толстым? 

Выводы 

Думается, вопрос о выборе между нравственным действием, всегда содержащим в себе потенциальную 

опасность греха гордыни, необоснованных претензий человека на роль Спасителя, и созерцательным без-

действием, чреватым потворством греху, остается одним из «проклятых вопросов» русской истории и рус-

ской культуры. 

Во второй половине XIX века к нему обращаются самые разные авторы с самыми разными мировоз-

зренческими установками. Во время создания Алексеем Константиновичем Толстым его драматической 

трилогии Иван Александрович Гончаров заканчивает работу над своей романной трилогией, публикуя в 

1869 г. роман «Обрыв» (вторая часть трилогии «Обломов» опубликована еще в 1859 г.). Лев Николаевич 

Толстой в это время завершает работу над романом о счастливых людях – «Война и мир» (1863-1869) – и в 

1873 г. уже начинает работу над романом «Анна Каренина», представив свою версию нравственного 

осмысления взаимосвязи греха, страсти, страха и смерти. Николай Семенович Лесков начинает работу над 

циклом «о праведниках» и в 1875 г. публикует повесть «На краю света», где высказывает надежду на воз-

можность преодоления воли к власти и страха смерти евангельским светом Преображения. Все эти произ-

ведения прочно вошли в национальный культурный код и отражают религиозно-нравственную основу кар-

тины мира русской культуры. 

 

Список источников 

1. Антюхов А.В., Шаравин А.В. Концепция «славянского» и «русского» в эпистолярном наследии А.К. Тол-

стого // Вестник Брянского государственного университета. 2016. № 3. С. 82 – 87. 

2. Бабаев Э. Примечания // Толстой Л.Н. Анна Каренина / примеч. Э. Бабаева, ил. О. Верейского. М.: 

Художественная литература, 1976. С. 775 – 797. 

3. Громова П.С. Проза А.К. Толстого: проблемы жанровой эволюции: дис. … канд. филол. наук: 

10.01.01. Тверь, 2011. 188 с. 

4. Достоевский Ф.М. Полное собрание сочинений: в 30 т. Идиот: Роман в четырех частях. Ленинград: 

Наука, 1973. Т. 8. 512 с. 

5. Емельяненко В.Д., Садовая Л.В. Этический характер историософии А.К. Толстого // Альманах совре-

менной науки и образования. Тамбов: Грамота, 2015. № 8 (98). C. 60 – 63. 

6. Литературное наследство. Толстой и зарубежный мир. М.: Наука, 1965. Т. 75. 614 с. 

7. Лосский Н.О. Достоевский и его христианское миропонимание. Нью-Йорк: Изд-во им. Чехова, 1953. 

URL: https://dostoevskiy-lit.ru/dostoevskiy/bio/losskij-hristianskoe-miroponimanie/glava-vi-polozhitelno-

prekrasnyj-chelovek.htm (дата обращения: 20.07.2025). 

8. Максим Исповедник, преп. Вопросоответы к Фалассию. Вопрос XLII // Творения преподобного Мак-

сима Исповедника / пер. и коммент. С.Л. Епифанович, А.И. Сидоров. М.: Мартис, 1993. Ч. 1. С. 111. 

9. Мейендорф Иоанн, прот. Введение в святоотеческое богословие: Конспекты лекций Минск: «Лучи 

Софии», 2007. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Mejendorf/vvedenie-v-svjatootecheskoe-bogoslovie/16 

(дата обращения: 20.07.2025). 

10. Немзер А.С. Вальтер-Скоттовский историзм, его русские изводы и «Князь Серебряный» // При свете 

Жуковского. Очерки истории русской литературы. М.: Время, 2013. С. 547 – 572.  

11. Паршева Е.М. К вопросу о киноинтерпретации литературного текста: князь Мышкин Ф.М. Достоев-

ского и князь Мышкин В. Бортко // Вестник Кемеровского государственного университета культуры и ис-

кусств. 2022. № 58. С. 31 – 37. 

12. Степанян К.А. Достоевский и Сервантес: диалог в большом времени. М.: Языки славянской культу-

ры, 2013. 368 c. 

13. Толстой А.К. Князь Серебряный; Стихотворения. М.: Художественная литература, 1986. 384 с. 

14. Толстой А.К. Царь Фёдор Иоаннович (Трагедия в пяти действиях) // Толстой А.К. Избранное. М.: 

Книга. Просвещение. Милосердие, 1997. С. 141 – 274. 

15. Фёдоров А.В. Алексей Константинович Толстой и русская литература его времени: 200-летию со дня 

рождения Алексея Константиновича Толстого посвящается. М.: Русское слово, 2017. 748 с. 

16. Чайковский П.И. Письмо от 24/12 марта 1878 г. (784) // П.И. Чайковский. Переписка с Н.Ф. фон-

Мекк. М.: Academia, 1934. Т. 1. С. 251 – 252. 



Вестник филологических наук 2025, Том 5, № 10 ISSN 2782-5329 
Philological Sciences Bulletin 2025, Vol. 5, Iss. 10 https://vfn-journal.ru 
  

 

11 

17. Швецова Т.В. Художественная картина мира в русском классическом романе XIX века // Националь-

ные коды в европейской литературе ХIХ-XXI вв. Литературный канон в контексте межкультурной комму-

никации: коллективная монография. Нижний Новгород: Изд-во Нижегородского госун-та им. Н.И. Лоба-

чевского, 2020. С. 44 – 51. 

18. Ямпольский И.Г. А.К. Толстой // История русской литературы: в 10 т. Литература шестидесятых го-

дов. М.: Изд-во АН СССР, 1956. Т. 8. С. 315 –348. 

 

References 

1. Antyukhov A.V., Sharavin A.V. The Concept of "Slavic" and "Russian" in the Epistolary Heritage of A.K. Tol-

stoy. Bulletin of Bryansk State University. 2016. No. 3. P. 82 – 87. 

2. Babaev E. Notes. Tolstoy L.N. Anna Karenina. Notes by E. Babaev, ill. O. Vereisky. Moscow: 

Khudozhestvennaya Literatura, 1976. P. 775 – 797. 

3. Gromova P.S. A.K. Tolstoy's Prose: Problems of Genre Evolution: Diss. … Cand. of Philological Sciences: 

10.01.01. Tver, 2011. 188 p. 

4. Dostoevsky F.M. Complete Works: in 30 vol. The Idiot: A Novel in Four Parts. Leningrad: Nauka, 1973. Vol. 8. 

512 p. 

5. Emelyanenko V.D., Sadovaya L.V. The Ethical Character of A.K. Tolstoy’s Historiosophy. Almanac of Modern 

Science and Education. Tambov: Gramota, 2015. No. 8 (98). P. 60 – 63. 

6. Literary Heritage. Tolstoy and the Foreign World. Moscow: Nauka, 1965. Vol. 75. 614 p. 

7. Lossky N.O. Dostoevsky and His Christian Worldview. New York: Izd-vo im. Chekhov, 1953. URL: 

https://dostoevskiy-lit.ru/dostoevskiy/bio/losskij-hristianskoe-miroponimanie/glava-vi-pozhozhitelno-prekrasnyj-

chelovek.htm (date of accessed: 20.07.2025). 

8. Maximus the Confessor, Venerable. Questions and Answers to Thalassius. Question XLII // Works of St. Maxi-

mus the Confessor. Translated and commented by S.L. Epifanovich, A.I. Sidorov. Moscow: Martis, 1993. Part 1. 111 p. 

9. Meyendorff John, Archpriest. Introduction to Patristic Theology: Lecture Notes Minsk: "Rays of Sophia", 2007. 

URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Mejendorf/vvedenie-v-svjatootecheskoe-bogoslovie/16 (date of accessed: 

20.07.2025). 

10. Nemzer A.S. Walter Scott's Historicism, Its Russian Versions, and "Prince Silver". In the Light of Zhukovsky. 

Essays on the History of Russian Literature. Moscow: Vremya, 2013. P. 547 – 572. 

11. Parsheva E.M. On the Question of Film Interpretation of Literary Text: Prince Myshkin by F.M. Dostoevsky 

and Prince Myshkin by V. Bortko. Bulletin of the Kemerovo State University of Culture and Arts. 2022. No. 58. P. 31 

– 37. 

12. Stepanyan K.A. Dostoevsky and Cervantes: Dialogue in Great Time. Moscow: Languages of Slavic Culture, 

2013. 368 p. 

13. Tolstoy A.K. Prince Serebryany; Poems. Moscow: Fiction, 1986. 384 p. 

14. Tolstoy A.K. Tsar Fyodor Ioannovich (Tragedy in Five Acts). Tolstoy A.K. Selected Works. Moscow: Book. 

Education. Mercy, 1997. P. 141 – 274. 

15. Fedorov A.V. Aleksey Konstantinovich Tolstoy and Russian Literature of His Time: Dedicated to the 200th 

Anniversary of the Birth of Aleksey Konstantinovich Tolstoy. Moscow: Russkoe slovo, 2017. 748 p. 

16. Tchaikovsky P.I. Letter of March 24/12, 1878 (784). P.I. Tchaikovsky. Correspondence with N.F. von Meck. 

Moscow: Academia, 1934. Vol. 1. P. 251 – 252. 

17. Shvetsova T.V. Artistic Picture of the World in the Russian Classical Novel of the 19th Century. National 

Codes in European Literature of the 19th–21st Centuries. Literary Canon in the Context of Intercultural Communica-

tion: A Collective Monograph. Nizhny Novgorod: Publishing House of the Nizhny Novgorod State University named 

after N.I. Lobachevsky, 2020. P. 44 – 51. 

18. Yampolsky I.G. A.K. Tolstoy. History of Russian Literature: in 10 volumes. Literature of the Sixties. Moscow: 

Publishing House of the USSR Academy of Sciences, 1956. Vol. 8. P. 315 – 348. 

 

Информация об авторах 

 

Бедина Н.Н., кандидат филологических наук, доктор культурологии, доцент, профессор, кафедра культуро-

логии и религиоведения, ФГАОУ ВО «Северный (Арктический) федеральный университет имени М.В. Ломо-

носова», bedina-nat@yandex.ru 

 

© Бедина Н.Н., 2025  


