
Вестник филологических наук 2025, Том 5, № 9 ISSN 2782-5329 
Philological Sciences Bulletin 2025, Vol. 5, Iss. 9 https://vfn-journal.ru 
  

 

5 

 

 

Научно-исследовательский журнал «Вестник филологических наук / Philological Sciences 
Bulletin» 
https://vfn-journal.ru 
2025, Том 5, № 9 / 2025, Vol. 5, Iss. 9 https://vfn-journal.ru/archives/category/publications  
Научная статья / Original article 
Шифр научной специальности: 5.9.1. Русская литература и литературы народов Российской 
Федерации (филологические науки) 
УДК 82.0 
 

 
 
1 Кадлубинская П.В. 1 Национальный исследовательский Нижегородский 

государственный университет им. Н.И. Лобачевского 
 

Представление и возникновение тезиса «Веры толстовской не принял» 
в системе мировоззрения Л. Андреева 

 
Аннотация: статья посвящена анализу рецепции тезиса «Веры толстовской не принял» в исследованиях 

творчества Леонида Андреева. Автор рассматривает возникновение и особенности цитирования данного 
тезиса и его интерпретацию в работах исследователей и публицистов (Л.А. Иезуитовой, Н.В. Скороход, 
Л.Н. Афонина, Н.Н. Фатова, В.В. Брусянина). Делается вывод о трактовке тезиса в контексте исследования 
философско-религиозного мировоззрения Андреева. 

Ключевые слова: Л. Андреев, Л. Толстой, вера, литературная критика, Иезуитова, Скороход, Афонин, 
Фатов, Брусянин, Серебряный век 
 

Для цитирования: Кадлубинская П.В. Представление и возникновение тезиса «Веры толстовской не 
принял» в системе мировоззрения Л. Андреева // Вестник филологических наук. 2025. Том 5. № 9. С. 5 – 9. 

 
Поступила в редакцию: 17 июля 2025 г.; Одобрена после рецензирования: 06 августа 2025 г.; Принята к 

публикации: 22 августа 2025 г. 
 

 
1 Kadlubinskaya P.V. 1 National Research Lobachevsky State 

University of Nizhny Novgorod 
 

The presentation and emergence of the thesis “I did not accept Tolstoy’s faith” 
in the worldview system of L. Andreev 

 
Abstract: the article analyzes the reception of the thesis “He did not accept Tolstoy’s faith” in studies on Leonid 

Andreyev’s works. The author examines the emergence and peculiarities of how this thesis has been quoted and inter-
preted in the research of scholars and critics (L.A. Iezuitova, N.V. Skorokhod, L.N. Afonin, N.N. Fatov, V.V. Brusya-
nin). The study concludes with an interpretation of the thesis in the context of Andreyev’s philosophical and reli-
gious worldview. 

Keywords: L. Andreyev, L. Tolstoy, faith, literary criticism, Iezuitova, Skorokhod, Afonin, Fatov, Brusyanin, Sil-
ver Age 

 
For citation: Kadlubinskaya P.V. The presentation and emergence of the thesis “I did not accept Tolstoy’s 

faith” in the worldview system of L. Andreev. Philological Sciences Bulletin. 2025. 5 (9). P. 5 – 9. 
 
The article was submitted: July 17, 2025; Approved after reviewing: August 06, 2025; Accepted for publication: 

August 22, 2025. 
 

https://vfn-journal.ru/
https://archives/category/publications


Вестник филологических наук 2025, Том 5, № 9 ISSN 2782-5329 
Philological Sciences Bulletin 2025, Vol. 5, Iss. 9 https://vfn-journal.ru 
  

 

6 

Введение 
Творчество Леонида Андреева – это лабиринт философских идей, в котором переплетаются Ницше и 

Шопенгауэр, Толстой и Достоевский, но сам писатель так и не стал последователем ни одного из них. Од-
нако, по мнению многих исследователей, именно столкновение с текстами этих философов оставило в 
наследии Андреева яркий след, особенно трактат Льва Толстого «В чём моя вера». Это религиозно-
философская работа, в которой яснополянский мыслитель не просто излагает свои религиозные взгляды, а 
пересматривает саму суть христианства. Отвергая церковные догмы и официальное богословие, Толстой 
обращается к учению Христа, но трактует его радикально: как философию ненасилия, всеобщей любви и 
непротивления злу.  

В исследованиях творчества Леонида Андреева нередко встречается тезис о том, что Андреев трактат 
прочитал, но «веры толстовской не принял». С целью установления генезиса и релевантности исследуемого 
тезиса был проведён комплексный анализ ключевых работ о творчестве Л.Н. Андреева, включая исследо-
вания Л.А. Иезуитовой, Н.В. Скороход, Л.Н. Афонина, Н.Н. Фатова и В.В. Брусянина. 

Материалы и методы исследований 
Для прослеживания эволюции интерпретаций тезиса «веры толстовской не принял» в контексте иссле-

дования мировоззрения Л. Андреева был применён рецептивный анализ научной традиции. Источниковед-
ческий анализ работ Н.С. Скорохода, Л.А. Изезуитовой, Л.Н. Афонина и Н.Н. Фатова позволил верифици-
ровать цитируемые ими первоисточники. Полемический анализ использовался для выявления логических 
противоречий и уязвимых аргументов в ключевом первоисточнике тезиса – монографии В.В. Брусянина 
«Леонид Андреев: жизнь и творчество». 

Результаты и обсуждения 
В 2013 г. выходит книга театроведа, драматурга, сценариста и педагога Н.В. Скороход «Леонид Ан-

дреев», в которой автор утверждает, что Андреев «признавался», что тщательно «проштудировал» произ-
ведение Толстого, выразил согласие с автором о лицемерии церковных служителей и несовершенстве 
людей [7]. Далее Н.В. Скороход закавычивает цитату и дает ссылку на работу другого исследователя, 
Л.Н. Афонина, вышедшую в далеком 1959 г.: «Положительную часть учения – веру в Бога, совершенство-
вание личной жизни ради одной цели – Бог – не воспринял и отбросил как нечто, чуждое мне» [1, с. 22]. В 
контексте работы Н.В. Скороход представляется методологически важным осуществить анализ не только 
кавычной части цитаты, но и её контекстуального окружения, сопроводив подобный анализ корректной 
библиографической ссылкой на авторитетный источник, который позволил бы уточнить, какие именно 
аспекты толстовского учения Леонид Андреев в конечном итоге интегрировал в свою систему взглядов. 
Однако в рамках текущего этапа работы мы фокусируемся на реконструкции историко-литературной 
традиции, прослеживая преемственность интерпретаций от Н.В. Скорохода к Л.Н. Афонину.  

Русский советский писатель и журналист, литературовед, театральный критик, педагог Л.Н. Афонин в 
вышеупомянутой работе 1959 г. пишет: «Прочел, – вспоминал Л. Андреев, – но веры толстовской не вос-
принял. Положительную часть учения – веру в бога, совершенствование личной жизни ради одной цели – 
бог, – не воспринял и отбросил как нечто чуждое мне, и осталось только то, что отрицалось Толстым до 
пределов его положительного учения». Здесь Афонин делает ссылку на «Русскую литературу ХХ века». 
Однако следует отметить определенную неточность в данной части работы: заключая в кавычки тезис о 
неприятии Андреевым толстовского учения, автор тем самым придает ему видимость аутентичного вы-
сказывания писателя. Однако наше исследование не подтверждает существования такой прямой цитаты, 
что ставит под вопрос корректность подобного представления материала. Более того, материал «Русской 
литературы ХХ века» должен был содержать автобиографию Андреева от 1910 г., где не было подобной 
цитаты. А если такая цитата была, то в качестве первоисточника необходимо было указать работу В.В. Бру-
сянина [2, с. 52-53].  

В процессе историко-литературной реконструкции особого внимания заслуживает статья известного 
литературоведа и одного из ведущих исследователей творчества Леонида Андреева, Л.А. Иезуитовой 
«Рассказ Леонида Андреева христиане: репортаж? Пародия? Притча?», написанной в 2000 г. В ней Люд-
мила Александровна делает важную ссылку на автора тезиса о непринятии толстовской веры и пишет: 
«По свидетельству секретаря Андреева В.В. Брусянина», а выражения «веры толстовской» и «не воспри-
нял, отбросил как нечто чуждое»» берет в кавычки [2, с. 52-53]. Принципиально важным в данном случае 
представляется наличие ссылки на автора высказывания, что обеспечивает достоверность проводимого 
анализа. Как справедливо отмечает Л.А. Иезуитова в той же статье, в тексте Брусянина обнаруживается 
существенное противоречие: с одной стороны, автор утверждает, что Андреев «веры толстовской не при-



Вестник филологических наук 2025, Том 5, № 9 ISSN 2782-5329 
Philological Sciences Bulletin 2025, Vol. 5, Iss. 9 https://vfn-journal.ru 
  

 

7 

нял», с другой – сам же свидетельствует, что для Л.Н. Андреева толстовский трактат являлся «книгой 
великих исканий» [5, с. 373].  

Вместе с тем, следует отметить ряд спорных моментов в раннем исследовании Л.А. Иезуитовой. В её 
фундаментальном труде «Творчество Леонида Андреева 1892-1906 гг.» [4, с. 10] утверждается, что зна-
комство Андреева с трактатом Л.Н. Толстого «В чем моя вера?» произошло в студенческие годы. Однако 
при обращении к наиболее достоверному источнику – автобиографическим заметкам самого писателя, 
созданным в январе 1910 года и опубликованным в антологии «Русская литература XX века» под редак-
цией С.А. Венгерова, – обнаруживается, что данное произведение было прочитано Андреевым ещё в чет-
вертом или пятом классе гимназии. На этот же момент обращает внимание и исследователь О.Е. Смирно-
ва в статье «Л.Н. Андреев и Л.Н. Толстой: динамика мировоззренческих расхождений» [8]. 

Более того, исследователь, цитируя фрагмент о влиянии Толстого, заключает в кавычки утверждение, 
будто бы толстовское учение заставило Андреева «отбросить как нечто чуждое» представления о Боге, 
тем самым повторяя методологическую ошибку, допущенную ранее Афониным, – приписывание автору 
суждений, которые не находят прямого подтверждения в его собственных текстах. 

Современные исследователи, например, Д.С. Тихомиров, подчеркивают, что прямолинейные оценки 
Толстого Андреевым игнорируют сложность его отношения к Толстому, где сочетались и интерес к кри-
тике церкви, и неприятие догматизма [9, c. 184]. 

В результате проведённого анализа становится очевидным, что некорректное цитирование постсовет-
ских исследователей творчества Л.Н. Андреева приводит к искажённому пониманию его мировоззренче-
ских позиций. В этой связи представляет научный интерес вопрос о том, как интерпретировали тезисы, 
связанные с толстовским трактатом, исследователи более раннего периода. Значимым видится обраще-
ние к работе советского литературоведа Н.Н. Фатова, который в 1924 году опубликовал книгу «Молодые 
годы Леонида Андреева», основанную на воспоминаниях современников писателя. В отличие от позд-
нейших исследователей, Фатов демонстрирует более осторожный подход к источникам, отмечая, что 
определённые сведения «переданы Брусяниным в его книжке об Андрееве» [10]. Особого внимания за-
служивает комментарий учёного: «этот рассказ очень характерен, поэтому я привожу его почти цели-
ком». Ключевым в данном контексте является употребление определения «характерен», которое требует 
дополнительного анализа: идёт ли речь о характерности для самого Андреева или же для Брусянина, чьи 
работы нередко отличаются весьма поверхностным изображением действительности. 

В завершение анализа целесообразно обратиться к самой монографии В.В. Брусянина «Леонид Андре-
ев: Жизнь и творчество» (1912), которая занимает особое место в корпусе ранних исследований творче-
ства писателя. В научной литературе встречается утверждение о близких отношениях между Андреевым 
и Брусяниным, вплоть до гипотезы о выполнении последним функций секретаря писателя. Подобный 
статус, если бы он был подтверждён документально, действительно мог бы придать работе Брусянина 
значение особо авторитетного источника, однако в контексте нашего исследования необходимо подверг-
нуть критическому анализу сам текст монографии, чтобы выявить степень его достоверности и объек-
тивности. Особого внимания заслуживают те фрагменты, где Брусянин интерпретирует мировоззренче-
ские позиции Андреева, в частности его отношение к религиозно-философским идеям Л.Н. Толстого.  

В вышеупомянутом труде тезис о неприятии Андреевым «веры толстовской» воспроизводится два-
жды. Первое упоминание встречается на страницах 28-29, где автор, предваряя цитату словами: «Чтобы 
установить пути умственного развития Л.Н. в годы детства и отрочества, обратимся к непосредственному 
рассказу самого писателя» [2, с. 28-29], приводит дословную выдержку из автобиографии Андреева 1910 
года. Подобная подача материала представляется методологически некорректной, так как Брусянин не 
указывает точный источник цитирования, что создаёт ложное впечатление о наличии непосредственного 
рассказа Андреева, специально записанного исследователем. 

Данный случай демонстрирует характерную для Брусянина тенденцию к неявному преобразованию 
документальных свидетельств, что требует особой осторожности при использовании его работы в каче-
стве научного источника. 

Брусянин пишет: «Побуждаемый желанием исследовать вопрос о том, какими путями шло миросозер-
цание писателя с юношеских лет до настоящего момента, и кто из писателей или философов, а также, ка-
кие обстоятельства жизни оказывали влияние на миросозерцание этого человека, я задал ряд вопросов и 
получил ответы» [2, с. 52-53]. Цитата прямо свидетельствует о том, что между Андреевым и Брусяниным 
состоялся диалог, в котором писатель отвечал на животрепещущие вопросы исследователя. Приводим 
его изложение полностью: «Андреев вспоминал первые шаги сознательного чтения и сознательного от-



Вестник филологических наук 2025, Том 5, № 9 ISSN 2782-5329 
Philological Sciences Bulletin 2025, Vol. 5, Iss. 9 https://vfn-journal.ru 
  

 

8 

ношения к жизни. Гартман и Шопенгауэр, а позднее – Ницше, – владели сознанием будущего писателя в 
те годы. Затем выступил Лев Толстой со своей неуклонно-властной и утопической проповедью.  

Увлекся я произведением Толстого «В чем моя вера?», увлекся и проштудировал книгу великих иска-
ний… Прочел, но веры толстовской целиком не воспринял. Положительную часть учения – веру в Бога, 
совершенствование личной жизни ради одной цели – Бог, – не воспринял и отбросил, как нечто чуждое 
мне, и осталось только то, что отрицалось Толстым до пределов его положительного учения. И я спраши-
вал себя: какая цель моей жизни, если во мне нет стремления к Богу по существу толкований «великого 
писателя земли русской»?» [2, с. 52-53]. 

Проведенный анализ демонстрирует, что рассматриваемая цитата структурно дублирует фрагмент на 
страницах 28-29 работы Брусянина, отличаясь лишь наличием авторского комментария, касающегося ин-
терпретации трактата. Исследователь утверждает, что Л. Андреев, отвергая служение Богу как смысл 
жизни, тем не менее разделял критические позиции Л.Н. Толстого в отношении церковной иерархии и 
божественной природы Христа.  

Однако представляется методологически оправданным ограничиться в исследовательской практике 
ссылками исключительно на страницы 28-29, тогда как приводимый Брусяниным на страницах 52-53 
диалог требует критического рассмотрения.  

Основания для сомнений в компетентности исследователя включают: 
1. отсутствие документального подтверждения указанного диалога (время, место и конкретное содер-

жание беседы не поддаются верификации); 
2. структурное сходство с цитатой из автобиографического источника; 
3. наличие других случаев методологически сомнительных интерпретаций в работе Брусянина. 
Последнее проявляется, в частности, в поверхностной трактовке антропологических взглядов Андре-

ева, где исследователь усматривает у писателя «любовь к людям и полулюдям», интерпретируя эту пози-
цию через метафору «Аннибаловой клятвы – служить меньшому брату, служить тупому и бессмыслен-
ному большинству» [2, с. 107].  

Другие исследователи, например, П.В. Кузнецов, делает акцент на том, что тезис «веры толстовской 
не принял», не является прямой цитатой Л.Н. Андреева [6], а А.А. Громова подтверждает отсутствие до-
кументальных свидетельств о диалоге между Брусяниным и Андреевым [3].  

Другой методологически значимый пример – противоречивость суждений Брусянина относительно 
марксистских симпатий Андреева. С одной стороны, исследователь утверждает, что контакты писателя с 
марксистскими кружками носили эпизодический характер: «Марксизм того времени еще не захватывал 
широких кружков молодежи... К одному из таких кружков примкнул и Андреев, но его отношения к 
марксистам носили характер случайных встреч» [2, с. 46]. Однако далее Брусянин констатирует серьез-
ность теоретической подготовки Андреева в области политической экономии: «Это не помешало ему са-
мостоятельно изучить политическую экономию и знал он науку о народном хозяйстве довольно основа-
тельно» [2, с. 46]. 

Подобная непоследовательность в аргументации заставляет с осторожностью относиться к выводам 
исследователя, в том числе касающимся восприятия Андреевым религиозно-философских идей Л.Н. Тол-
стого. В данной связи представляется методологически оправданным ограничиться констатацией факта 
знакомства Андреева с работой Толстого «В чем моя вера?» без категоричных суждений о степени при-
нятия или неприятия писателем толстовских воззрений – по крайней мере, до обнаружения дополнитель-
ных документальных подтверждений. 

Выводы 
Проведённый анализ выявил методологическую проблему в исследованиях о мировоззрении Л.Н. Ан-

дреева: тезис о неприятии им «веры толстовской», восходящий к работе В.В. Брусянина (1912), многократ-
но ретранслировался последующими учёными (Л.Н. Афониным, Л.А. Иезуитовой, Н.В. Скороход) без кри-
тической верификации. Установлено, что: цитата из Брусянина структурно дублируется в разных частях 
его монографии с варьированием контекста; отсутствуют документальные свидетельства прямого диалога 
Брусянина с Андреевым; автобиографические заметки писателя (1910) не содержат буквального совпаде-
ния с приведённой формулировкой. 

Обнаружены повторяющиеся нарушения научной этики: необоснованная атрибуция – заключение в ка-
вычки суждений, не подтверждённых текстами Андреева (у Афонина, Иезуитовой); контекстуальные ма-
нипуляции – подмена цитирования автобиографии 1910 г. мнимым «рассказом» Андреева (у Брусянина); 
хронологические неточности – ошибочное датирование знакомства с трактатом Толстого студенческим пе-
риодом (у Иезуитовой).  



Вестник филологических наук 2025, Том 5, № 9 ISSN 2782-5329 
Philological Sciences Bulletin 2025, Vol. 5, Iss. 9 https://vfn-journal.ru 
  

 

9 

Научная новизна работы заключается в деконструкции устоявшегося исследовательского мифа через ис-
точниковедческую экспертизу и дискурс-анализ. Полученные результаты подчёркивают необходимость 
осторожного обращения с нарративами ранних андреевоведов и важность опоры на аутентичные тексты 
писателя. 

 
Список источников 

1. Афонин Л.Н. Леонид Андреев. Орел: Орловское книжное издательство, 1959. 156 с.  
2. Брусянин В.В. Леонид Андреев: жизнь и творчество. М.: Книгоиздательство К.Ф. Некрасова, 1912. 

288 с.  
3. Громова А.А. Рецепция толстовства в творчестве Леонида Андреева: новые архивные данные // Рус-

ская литература. 2021. № 3. С. 78 – 95. 
4. Иезуитова Л.А. Творчество Леонида Андреева: 1892-1906 гг. Л.: Издательство Ленинградского уни-

верситета, 1976. 240 с.  
5. Иезуитова Л.А. Леонид Андреев и литература Серебряного века: избранные труды. СПб.: Издатель-

ский дом «Петрополис», 2010. 373 с.  
6. Кузнецов П.В. Проблема аутентичности мемуарных источников в андреевоведении // Вестник Мос-

ковского университета. Сер. 9: Филология. 2022. № 1. С. 112 – 128. 
7. Скороход Н.С. Леонид Андреев. М.: Молодая гвардия, 2013. 430 с. URL: http://teatr-

lib.ru/Library/Skorohod/andreev/ (дата обращения: 01.07.2024). 
8. Смирнова О.Е. Л.Н. Андреев и Л.Н. Толстой: динамика мировоззренческих расхождений // Литерату-

роведческий журнал. 2020. № 49. С. 45 – 63.  
9. Тихомиров Д.С. Методологические ошибки в исследованиях религиозных взглядов писателей Сереб-

ряного века // Вопросы литературы. 2023. № 2. С. 176 – 194. 
10. Фатов Н.Н. Андреев. Молодые годы. М.: Федерация, 1929. 302 с. 
 

References 
1. Afonin L.N. Leonid Andreev. Orel: Oryol Book Publishing House, 1959. 156 p. 
2. Brusyanin V.V. Leonid Andreev: Life and Work. Moscow: K.F. Nekrasov Book Publishing House, 1912. 

288 p. 
3. Gromova A.A. Reception of Tolstoyism in the Works of Leonid Andreev: New Archival Data. Russian Litera-

ture. 2021. No. 3. P. 78 – 95. 
4. Jesuitova L.A. Leonid Andreev’s Works: 1892-1906. Leningrad: Leningrad University Publishing House, 1976. 

240 p. 
5. Jesuitova L.A. Leonid Andreev and the Literature of the Silver Age: Selected Works. St. Petersburg: Publishing 

house "Petropolis", 2010. 373 p. 
6. Kuznetsov P.V. The problem of authenticity of memoir sources in Andreev studies. Bulletin of Moscow Uni-

versity. Ser. 9: Philology. 2022. No. 1. P. 112 – 128. 
7. Skorokhod N.S. Leonid Andreev. M.: Young Guard, 2013. 430 p. URL: http://teatr-

lib.ru/Library/Skorohod/andreev/ (date of access: 01.07.2024). 
8. Smirnova O.E. L.N. Andreev and L.N. Tolstoy: dynamics of ideological differences. Literary journal. 2020. No. 

49. P. 45 – 63. 
9. Tikhomirov D.S. Methodological errors in the study of religious views of writers of the Silver Age. Questions of 

Literature. 2023. No. 2. P. 176 – 194. 
10. Fatov N.N. Andreev. Young years. Moscow: Federation, 1929. 302 p. 
 

Информация об авторах 
 

Кадлубинская П.В., Национальный исследовательский Нижегородский государственный университет им. 
Н.И. Лобачевского, pkadlubinskaya@yandex.ru 

 
© Кадлубинская П.В., 2025  


