
Педагогическое образование 2025, Том 6, № 11 https://po-journal.ru 
Pedagogical Education 2025, Vol. 6, Iss. 11 ISSN 2712-9950 
  

 

84 

 

 
Научно-исследовательский журнал «Педагогическое образование» / Pedagogical 
Education 
https://po-journal.ru 
2025, Том 6, № 11 / 2025, Vol. 6, Iss. 11 https://po-journal.ru/archives/category/publications 
Научная статья / Original article 
Шифр научной специальности: 5.8.2. Теория и методика обучения и воспитания (по 
областям и уровням образования) (педагогические науки) 
УДК 37.013 

 
Принципы и педагогические условия развития межкультурной 
восприимчивости и эмпатии у учащихся в поликультурном 
образовательном пространстве  

 
1 Скопа В.А.,  
1 Крахмалева О.В.,  
1 Алтайский государственный педагогический университет 

 
Аннотация: межкультурная коммуникация трансформируется сегодня в сложное полифоническое про-

странство смыслов, где культурные коды не просто пересекаются, а вступают в глубокий диалектический 
диалог. Каждый акт взаимодействия представляет собой уникальный креативный процесс культурной 
трансляции и реинтерпретации, где участники выступают одновременно трансляторами собственной иден-
тичности и активными реципиентами альтернативных мировоззренческих контекстов. Коммуникативное 
пространство перестает быть линейным каналом передачи информации, превращаясь в сложную когнитив-
ную систему взаимного обогащения и смыслового обмена. Здесь культурные различия становятся не барь-
ером, а источником потенциальных смысловых трансформаций, где каждый участник диалога выступает 
носителем уникальной перспективы и одновременно проводником процессов культурной конвергенции. 
Межкультурная коммуникация сегодня – это не просто обмен сообщениями, а глубинный процесс взаим-
ного порождения смыслов, где граница между «своим» и «чужим» становится все более подвижной и про-
ницаемой. В данном контексте внимание уделено принципам и педагогическим условиям развития меж-
культурной восприимчивости и эмпатии у учащихся в поликультурном образовательном пространстве. 

Ключевые слова: поликультурность, образование, эмпатия, обучающийся, толерантность 
 

Для цитирования: Скопа В.А., Крахмалева О.В. Принципы и педагогические условия развития меж-
культурной восприимчивости и эмпатии у учащихся в поликультурном образовательном пространстве // 
Педагогическое образование. 2025. Том 6. № 11. С. 84 – 89. 

 
Поступила в редакцию: 20 августа 2025 г.; Одобрена после рецензирования: 19 сентября 2025 г.; Приня-

та к публикации: 27 октября 2025 г. 
 

Principles and pedagogical conditions for the development of intercultural 
sensitiveness and empathy in students in a multicultural educational space 
 
1 Skopa V.A., 
1 Krakhmaleva O.V., 
1 Altai State Pedagogical University 

 
Abstract: intercultural communication is today transforming into a complex, polyphonic space of meanings, 

where cultural codes not only intersect but engage in a profound dialectical dialogue. Each act of interaction repre-
sents a unique, creative process of cultural translation and reinterpretation, where participants simultaneously act as 
translators of their own identity and active recipients of alternative worldview contexts. The communicative space 
ceases to be a linear channel for information transfer, becoming a complex cognitive system of mutual enrichment 
and semantic exchange. Here, cultural differences become not a barrier, but a source of potential semantic trans-
formations, where each participant in the dialogue is both the bearer of a unique perspective and a conduit for cul-

http://po-journal.ru/
http://po-journal.ru/archives/category/publications


Педагогическое образование 2025, Том 6, № 11 https://po-journal.ru 
Pedagogical Education 2025, Vol. 6, Iss. 11 ISSN 2712-9950 
  

 

85 

tural convergence. Intercultural communication today is not simply an exchange of messages, but a profound pro-
cess of mutual meaning-generation, where the boundary between "us" and "them" is becoming increasingly fluid 
and permeable. Special attention is given to the principles and pedagogical conditions for developing intercultural 
sensitivity and empathy in students in a multicultural educational environment. 

Keywords: multiculturalism, education, empathy, student, tolerance 
 
For citation: Skopa V.A., Krakhmaleva O.V. Principles and pedagogical conditions for the development of 

intercultural sensitiveness and empathy in students in a multicultural educational space. Pedagogical Education. 
2025. 6 (11). P. 84 – 89. 

 
The article was submitted: August 20, 2025; Approved after reviewing: September 19, 2025; Accepted for pub-

lication: October 27, 2025. 
 

Введение 
Современная геополитическая динамика формирует вызовы для межнационального взаимодействия, ко-

торые характеризуются нарастанием социальных противоречий и усложнением коммуникативных барьеров 
между различными этническими сообществами. Параллельно с эскалацией напряженности процессы гло-
бальной интеграции объективно расширяют горизонты межкультурного диалога, создавая принципиально 
новые плоскости профессиональной и социальной коммуникации [9]. Это предъявляет принципиально 
иные требования к подготовке специалистов, способных выступать медиаторами в пространстве культур-
ного многообразия. Трансформация образовательных стратегий должна быть направлена на формирование 
принципиально нового типа межкультурной компетентности – гибкой, адаптивной, основанной на глубо-
ком понимании культурных различий и готовности к конструктивному диалогу [4]. Речь идет о развитии не 
только профессиональных навыков, но и сложного социокультурного интеллекта, позволяющего эффек-
тивно решать сложные коммуникативные задачи в условиях нарастающей глобальной напряженности. 
Процесс трансформации культурных ландшафтов, который можно назвать культурной конвергенцией, ха-
рактеризуется интенсивным обменом смыслами, традициями, идеями между различными сообществами. 

Межкультурная коммуникация сегодня выступает не просто каналом передачи информации, а сложным 
динамическим механизмом взаимного обогащения и переосмысления культурных кодов, где каждый 
участник диалога одновременно и транслирует собственную идентичность, и впитывает элементы иных 
культурных парадигм. Ключевой особенностью современных межкультурных взаимодействий является их 
мгновенность, многоканальность и принципиальная открытость, что кардинально трансформирует тради-
ционные представления о культурной дистанции и уникальности [6]. 

Образовательные системы нового поколения все больше фокусируются на формировании гибких соци-
альных компетенций, способности слышать и понимать собеседника поверх языковых и национальных ба-
рьеров. Межкультурная восприимчивость сегодня представляет собой многогранный социально-
психологический конструкт, который можно рассматривать через призму трех взаимосвязанных измере-
ний: 

1. Ментальный пласт (когнитивный компонент), который раскрывается посредством глубокого понима-
ния культурного ландшафта; способности декодировать имплицитные культурные коды и критически ре-
флексировать межкультурные различия. 

2. Эмоциональный резонанс (эмоциональный компонент) предстает перед нами развитием эмпатической 
чувствительности; способностью к аутентичному сопереживанию и готовностью принимать альтернатив-
ные эмоциональные контексты. 

3. Адаптивная стратегия (поведенческий компонент) может быть представлена гибкостью коммуника-
тивных векторов развития; пластичностью социального поведения и конструктивным преодолением куль-
турных разногласий. 

Педагогическая стратегия межкультурного взаимодействия сегодня фокусируется на создании инклю-
зивного образовательного пространства, где различность рассматривается не как барьер, а как ресурс вза-
имного обогащения. Современный подход предполагает формирование у подрастающего поколения глубо-
кого понимания культурного многообразия через призму эмпатии, уважения и диалога. Ключевой методо-
логической установкой становится признание самоценности каждой социальной общности, её права на са-
мобытность и уникальную культурную матрицу [1]. Центральной идеей такого подхода является утвержде-
ние принципа культурного плюрализма, где «непохожесть» рассматривается как естественное и ценное яв-
ление человеческого сообщества. 



Педагогическое образование 2025, Том 6, № 11 https://po-journal.ru 
Pedagogical Education 2025, Vol. 6, Iss. 11 ISSN 2712-9950 
  

 

86 

 
Материалы и методы исследований 

Методологический базис исследования представляет собой комплексную междисциплинарную плат-
форму, интегрирующую фундаментальные философские принципы, современные теоретические кон-
структы и практико-ориентированные подходы к пониманию процессов личностного развития в поли-
культурном контексте. Системообразующим элементом методологии выступает диалектическая концеп-
ция взаимодействия универсальных и уникальных характеристик социокультурного пространства. Осо-
бое внимание уделяется динамике взаимосвязей между общими закономерностями развития личности и 
индивидуальными траекториями межкультурной адаптации. Теоретический базис исследования форми-
руется на стыке философских рефлексий, педагогических парадигм и психологических концепций, что 
позволяет создать многомерную модель интерпретации процессов межкультурной коммуникации и лич-
ностного становления. Ключевым методологическим принципом является холистический подход, рас-
сматривающий образовательные системы как живые, саморазвивающиеся организмы, способные к по-
стоянной трансформации и самообновлению в контексте глобальных социокультурных изменений. Такая 
методологическая стратегия обеспечивает комплексное, многоуровневое осмысление феноменов меж-
культурной восприимчивости и эмпатии в современном образовательном пространстве. 

 
Результаты и обсуждения 

Становление толерантной модели поведения подростка представляет собой многоуровневый, много-
компонентный процесс, который разворачивается в сложной системе социальных координат – от макро-
социальных институтов до личностных микроструктур. Каждый уровень – федеральный, региональный, 
муниципальный, личностный выступает самостоятельным, но взаимосвязанным пространством форми-
рования толерантных установок. Стратегическая цель такого подхода заключается в создании целостной 
социокультурной среды, где толерантность становится не просто декларируемой нормой, а живой прак-
тикой повседневных взаимодействий. 

Принципиальная особенность данной модели – её гибкость и адаптивность. Каждый уровень имеет 
собственную логику развития, специфические механизмы трансляции ценностей и норм, но при этом они 
образуют взаимодополняющую систему, где индивидуальный опыт подростка резонирует с более широ-
кими социальными контекстами. Ключевым системообразующим элементом выступает личность педаго-
га, который не просто транслирует определенные модели поведения, но и создает пространство диалога, 
взаимопонимания и личностного роста [10]. Такой многоуровневый подход позволяет рассматривать то-
лерантность не как абстрактную категорию, а как живую, динамичную практику социального взаимодей-
ствия, укорененную в конкретных жизненных контекстах. 

Достижение подлинной толерантности – это не столько внешняя задача воспитания, сколько глубокий 
внутренний процесс личностного становления, где ключевым результатом является сформированная по-
требность в самопознании и непрерывном самосовершенствовании. Методологическая сложность данно-
го процесса заключается в необходимости создания целостной, динамичной системы, где различные 
уровни и подуровни не просто сосуществуют параллельно, а образуют взаимопроникающую, взаиморе-
зонирующую структуру [8]. Системообразующими основаниями такой модели выступают: 

- личность подростка как активный, самоорганизующийся субъект социокультурных трансформаций; 
- диалектическое единство теоретических концепций и практических стратегий; 
- трансформационная логика перевода общих принципов толерантности в конкретные педагогические 

инструменты. 
Принципиальная особенность данного подхода – его контекстуальность и адаптивность к реальным 

условиям образовательного пространства, где речь идет не о формальном усвоении норм, а о глубокой 
интериоризации ценностей толерантного взаимодействия. Такая методология позволяет рассматривать 
толерантность как живой, развивающийся социокультурный феномен, укорененный в личностном опыте 
и социальных практиках конкретного подростка. В данном контексте уместным является рассмотреть 
принципы развития межкультурной эмпатии. 

Принцип диалогичности в межкультурной коммуникации представляет собой сложный механизм 
трансформации социальных взаимодействий, где ключевым становится не просто обмен информацией, а 
глубинное смысловое событие участников коммуникативного процесса. Сущностные характеристики 
такого диалога включают создание транспарентного коммуникативного пространства, где различность 
культурных кодов рассматривается как ресурс, существует установка на безоценочное восприятие и дей-
ствует принцип равноправия позиций. Развитие коммуникативных компетенций представляется актив-



Педагогическое образование 2025, Том 6, № 11 https://po-journal.ru 
Pedagogical Education 2025, Vol. 6, Iss. 11 ISSN 2712-9950 
  

 

87 

ным слушанием, эмпатическим пониманием действительности и способностью улавливать контекстуаль-
ные нюансы. Формирование культуры межэтнического уважения происходит через деконструкцию сте-
реотипов, расширение горизонтов культурной перцепции и трансформацию личностных установок [5]. В 
целом диалогичность выступает не методом, а особой антропологической практикой встречи и взаимо-
понимания, где различность становится источником взаимного обогащения. 

Принцип культурной рефлексии представляет собой сложный, многоуровневый процесс самоиденти-
фикации и самопознания личности через призму межкультурных взаимодействий. Ключевые измерения 
культурной рефлексии включают в себя внутреннюю динамику самоопределения, которая раскрывается 
осознанным конструированием собственной культурной идентичности, критическим анализом личност-
ных культурных оснований и пониманием субъективности индивидуального культурного опыта. Так же 
деконструкция социокультурных стереотипов может быть представлена демонтажем устоявшихся 
предубеждений, развитием когнитивной гибкости и формированием многомерного восприятия культур-
ных различий. Трансформационная логика самосознания в рассматриваемом контексте раскрывается 
расширением культурных горизонтов через диалог, переосмыслением личностных границ, а также обре-
тением способности к метакультурной рефлексии [7]. Культурная рефлексия выступает в данном контек-
сте не просто механизмом познания, а инструментом постоянного личностного становления, где каждая 
новая культурная встреча – это возможность глубинного самопреобразования. Принципиальная особен-
ность такого подхода – превращение культурных различий из потенциального конфликта в пространство 
личностного роста и взаимообогащения. Принцип культурной рефлексии проявляется в актуализации 
собственной культурной идентичности, критическом осмыслении стереотипов и культурных предубеж-
дений, а также развитии самосознания через познание других культур. 

Принцип интерактивности трансформирует образовательное пространство в динамичную, многовек-
торную систему живых коммуникативных практик, где обучение становится процессом совместного 
смыслотворчества. Ключевыми стратегическими направления являются: методологический инструмента-
рий, который заключается в разработке кейс-технологии; ролевом моделировании; интерактивной симу-
ляции и проблемных диалоговых площадках. Формы коммуникативного взаимодействия раскрываются 
посредством групповых проектов межкультурной направленности; творческих мастерских; мультикуль-
турных воркшопов; командных исследовательских инициатив. Когнитивные трансформации представле-
ны развитием социальной креативности; формированием навыков контекстной адаптивности; преодоле-
нием коммуникативных барьеров и конструированием горизонтальных образовательных траекторий. В 
целом, принцип интерактивности заключается в использовании активных методов обучения, моделиро-
вании межкультурных ситуаций и включении обучающихся в совместную проектную деятельность. 

Методологическая глубина разработанных принципов межкультурного взаимодействия обеспечивает-
ся фундаментальным психолого-педагогическим базисом, который раскрывает внутренние механизмы и 
детерминанты культурного становления личности. Принципиальная особенность такого подхода – рас-
смотрение межкультурной коммуникации как живого, саморазвивающегося процесса, где теоретические 
конструкты постоянно трансформируются под влиянием конкретных социокультурных контекстов [3]. 
Психолого-педагогический фундамент выступает не жестким алгоритмом, а гибкой методологической 
матрицей, способной улавливать нюансы и потенциалы межкультурного взаимодействия. 

Становление гибкой и открытой модели поведения юношества органично вписывается в динамику со-
циальных трансформаций и процессы личностного становления. Современные социокультурные реалии 
диктуют потребность в целенаправленной стратегии воспитания подрастающего поколения, способного 
конструктивно взаимодействовать в многополярном и разнородном мире [2]. Актуальность данного под-
хода обусловлена необходимостью создания целостной системы педагогических и психологических ин-
струментов, позволяющих сформировать у молодежи гибкую коммуникативную культуру, основанную 
на принципах взаимоуважения, эмпатии и диалога. 

Ключевой задачей становится разработка комплексной программы, интегрирующей образовательные, 
воспитательные и социально-психологические механизмы развития межкультурной компетентности под-
ростков. В данном контексте целесообразным является рассмотреть педагогические условия развития 
межкультурной восприимчивости. 

1. Создание поликультурного образовательного пространства. Данное конструирование предполагает 
целостную стратегию культурной интеграции и трансформации традиционных педагогических парадигм. 
Речь идет о создании динамичной, гибкой интерактивной среды, где различные культурные традиции 
выступают не барьером, а ресурсом взаимного обогащения и диалога. Ключевыми механизмами такого 
подхода становится внедрение инновационных программ межкультурного обмена, разработка адаптив-



Педагогическое образование 2025, Том 6, № 11 https://po-journal.ru 
Pedagogical Education 2025, Vol. 6, Iss. 11 ISSN 2712-9950 
  

 

88 

ных образовательных траекторий, расширение спектра коммуникативных практик, развитие кросс-
культурной методологии преподавания [11]. Стратегическая цель – формирование открытого, флектив-
ного пространства, где различия становятся источником взаимного развития, а не конфронтации. 

2. Применение инновационных образовательных технологий. Внедрение прогрессивных методологи-
ческих подходов в образовательный процесс выступает ключевым механизмом формирования межкуль-
турной сензитивности личности. В спектр инновационных стратегий развития поликультурной компе-
тентности целесообразно включить: кейс-технологии с глубоким межкультурным погружением, интерак-
тивные тренинговые программы межкультурной коммуникации, дистанционные стажировки с погруже-
нием в международное образовательное пространство и транснациональные совместные проекты с муль-
тикультурным контентом [10]. Данные методики позволяют создавать гибкие образовательные траекто-
рии, способствующие расширению социокультурных горизонтов и формированию толерантного воспри-
ятия культурного многообразия. Ключевой особенностью предложенных технологий является активное 
включение субъекта в диалоговые межкультурные коммуникативные практики. 

3. Индивидуальный подход к развитию межкультурной компетентности. Персонализированный век-
тор формирования межкультурной компетентности предполагает многоуровневый методологический 
подход, включающий комплексную диагностику начального уровня межкультурной восприимчивости; 
разработку индивидуализированных образовательных маршрутов; целевое психолого-педагогическое 
сопровождение. Стратегическими механизмами реализации в данном случае выступают: входное тести-
рование коммуникативных установок и культурных барьеров, построение гибких траекторий личностно-
го развития с учетом индивидуальных характеристик, адресное консультирование и тьюторское сопро-
вождение, а также мониторинг динамики межкультурной сензитивности. Принципиальная особенность 
подхода – трансформация стандартизированной модели обучения в личностно-ориентированную систему 
культурного развития, где целевой результат будет заключаться в формировании уникальной межкуль-
турной субъектности с высоким адаптационным потенциалом [5]. 

Процесс становления толерантной личности напрямую связан с глубоким и всесторонним наполнени-
ем образовательного пространства. В этом контексте принципиальное значение приобретают мировоз-
зренческие установки, духовно-нравственные ориентиры, социокультурные и правовые принципы, а 
также комплекс компетенций, позволяющих формировать индивидуальность с развитым потенциалом 
межличностного взаимодействия. Стратегические направления воспитания толерантности детерминиро-
ваны социальным запросом на личность, способную конструктивно выстраивать коммуникации в поли-
культурном пространстве, демонстрируя уважение к многообразию форм человеческого самовыражения 
и готовность к продуктивному диалогу. Содержательная модель формирования толерантного поведения 
органично интегрирует ценностные, когнитивные и практико-ориентированные компоненты, обеспечи-
вающие целостное развитие социально адаптивной личности. 
 

Выводы 
Таким образом, стратегические ориентиры современной педагогики фокусируются на создании интегра-

тивной среды, где межкультурный диалог и интеллект становятся ключевыми механизмами личностного 
роста. Процесс трансформации образовательного пространства предполагает целенаправленное формиро-
вание социокультурной восприимчивости, основанной на принципах эмпатии, взаимоуважения и когни-
тивной гибкости. Речь идет не просто о профессиональной подготовке, а о становлении глобально мысля-
щей личности, способной декодировать культурные коды и выстраивать продуктивную коммуникацию в 
поликультурном контексте. Непрерывное совершенствование межкультурных компетенций требует от 
субъектов образовательного процесса постоянной рефлексии, преодоления стереотипов и готовности к 
конструктивному диалогу. Ключевым результатом такого подхода является не только академическое зна-
ние, но и развитие глубинного понимания культурного многообразия как ценностного ресурса человече-
ства. 

 
Список источников 

1. Глебкин В.В. Толерантность и проблема понимания: толерантное сознание как атрибут Homo 
intellegens. TEXTARCHIVE.RU. URL: https://textarchive.ru/c-2468963.html (дата обращения: 21.08.2025). 

2. Гурин В.Е. Формирование нравственного сознания и поведения старшеклассников. М., 1988. 257 с. 
3. Ершов В.А. Поликультурное образование в системе общеобразовательной подготовки учащихся 

средней школы: дис. … канд. пед. наук: 5.8.2. М., 2000. 221 с. 



Педагогическое образование 2025, Том 6, № 11 https://po-journal.ru 
Pedagogical Education 2025, Vol. 6, Iss. 11 ISSN 2712-9950 
  

 

89 

4. Комаров В.П. Теоретические основы воспитания культуры межнационального общения учащихся 
средней профессиональной школы: дис. … канд. пед. наук: 5.8.2. Казань, 1996. 342 с. 

5. Корнилова М.В. Динамика межкультурной компетентности в моно- и поликультурных группах (на 
материале межкультурного тренинга): дис. ... канд. психол. наук: 5.8.2. М., 2012. 212 с. 

6. Лабунская В.А. Экспрессия человека: общение и межличностное познание. М., 1999. 608 с. 
7. Логащенко Ю.А. Социокультурные факторы межкультурной сензитивности студентов // Вестник Бал-

тийского федерального университета. 2015. № 5. С. 92 – 103. 
8. Малхозова Ф.М. Социально-психологические особенности этнической толерантности в поликультур-

ном регионе: дис. … канд. псих. наук: 5.8.2. М., 1999. 225 с. 
9. На пути к толерантному сознанию. М., 2000. 187 с. 
10. Скрябина О.В. Педагогические условия формирования коммуникативной толерантности у старше-

классников: дис. … канд. пед. наук: 5.8.2. Кострома, 2000. 223 с. 
11. Янкина Н.В. Межкультурная толерантность как компонент межкультурной коммуникации // Вестник 

Оренбургского государственного университета. 2006. № 1. С. 82 – 88. 
 

References 
1. Glebkin V.V. Tolerance and the Problem of Understanding: Tolerant Consciousness as an Attribute of Homo 

Intellegens. TEXTARCHIVE.RU. URL: https://textarchive.ru/c-2468963.html (date of accessed: 21.08.2025). 
2. Gurin V.E. Formation of Moral Consciousness and Behavior of High School Students. Moscow, 1988. 257 p. 
3. Ershov V.A. Multicultural Education in the System of General Education of Secondary School Students: Diss. 

… Cand. Ped. Sciences: 5.8.2. Moscow, 2000. 221 p. 
4. Komarov V.P. Theoretical Foundations of Fostering a Culture of Interethnic Communication in Secondary Vo-

cational School Students: Diss. … Cand. Ped. Sciences: 5.8.2. Kazan, 1996. 342 p. 
5. Kornilova M.V. Dynamics of Intercultural Competence in Mono- and Multicultural Groups (Based on Intercul-

tural Training): Cand. Sci. (Psychology): 5.8.2. Moscow, 2012. 212 p. 
6. Labunskaya V.A. Human Expression: Communication and Interpersonal Cognition. Moscow, 1999. 608 p. 
7. Logashchenko Yu.A. Sociocultural Factors of Students' Intercultural Sensitivity. Bulletin of the Baltic Federal 

University. 2015. No. 5. P. 92 – 103. 
8. Malkhozova F.M. Social and Psychological Features of Ethnic Tolerance in a Multicultural Region: Cand. Sci. 

(Psychology): 5.8.2. Moscow, 1999. 225 p. 
9. Towards a Tolerant Consciousness. Moscow, 2000. 187 p. 
10. Skryabina O.V. Pedagogical Conditions for the Formation of Communicative Tolerance in High School Stu-

dents: Diss. … Cand. Ped. Sciences: 5.8.2. Kostroma, 2000. 223 p. 
11. Yankina N.V. Intercultural Tolerance as a Component of Intercultural Communication. Bulletin of the Oren-

burg State University. 2006. No. 1. P. 82 – 88. 
 

Информация об авторах 
 

Скопа В.А., доктор исторических наук, профессор, Алтайский государственный педагогический универ-
ситет, sverhtitan@rambler.ru 
 
Крахмалева О.В., Алтайский государственный педагогический университет 

 
© Скопа В.А., Крахмалева О.В., 2025 

   


