
Обзор педагогических исследований                       2025, Том 7, № 2 ISSN 2687-0428 

Review of Pedagogical Research                        2025, Vol. 7, Iss. 2 https://opi-journal.ru 
  

 

6 

ПСИХОЛОГИЧЕСКИЕ НАУКИ 
 

 
Научно-исследовательский журнал «Обзор педагогических исследований» 

https://opi-journal.ru 

2025, Том 7, № 2 / 2025, Vol. 7, Iss. 2 https://opi-journal.ru/archives/category/publications 

Научная статья / Original article 

Шифр научной специальности: 5.3.5. Социальная психология, политическая и экономическая 

психология (психологические науки) 

УДК 159.9.07 

 

 
 

 
 

Психологические защиты и вера в сверхъестественное: границы между 

дезадаптивным избеганием и конструктивным совладанием 
 

1 Егоров И.В., 
1 Московский институт психоанализа 

 

Аннотация: в данной статье рассматривается феномен веры в сверхъестественное (религиозные убеж-

дения, эзотерические практики, магическое мышление) как возможный механизм психологической защиты 

или элемент копинг-стратегий. Актуальность темы связана с тем, что в периоды кризисов и повышенной 

тревожности люди нередко обращаются к иррациональным объяснительным моделям, чтобы снизить субъ-

ективное чувство неопределённости и экзистенциальной тревоги. С опорой на психоаналитические, когни-

тивно-поведенческие и экзистенциальные подходы обсуждаются механизмы, позволяющие вере в сверхъ-

естественное выполнять как дезадаптивную (уход от реальности, избегание) [7, 10], так и конструктивную 

роль (поддержка, поиск смысла, снижение напряжённости). В работе предлагается разграничение между 

бессознательными защитами и осознанными копинг-стратегиями, а также указывается на необходимость 

междисциплинарного и межкультурного подхода к исследованию данного феномена. Авторы подчёркива-

ют, что дальнейшая эмпирическая верификация сможет уточнить границы адаптивности «магических» 

убеждений и их взаимосвязь с классическими психологическими защитами (вытеснением, отрицанием, 

проекцией и др.). 

Ключевые слова: психологические защиты, магическое мышление, вера в сверхъестественное, копинг-

стратегии, экзистенциальная тревога, иррациональные убеждения 

 
Для цитирования: Егоров И.В. Психологические защиты и 

вера в сверхъестественное: границы между дезадаптивным 

избеганием и конструктивным совладанием // Обзор педагоги-

ческих исследований. 2025. Том 7. № 2. С. 6 – 13. 

Поступила в редакцию: 26 ноября 2024 г.; 

Одобрена после рецензирования: 25 янва-

ря 2025 г.; Принята к публикации: 26 мар-

та 2025 г. 

 
 

Psychological defenses and belief in the supernatural: boundaries between 

maladaptive avoidance and constructive coping 
 

1 Egorov I.V., 
1 Moscow Institute of Psychoanalysis 

 

Abstract: this article examines the phenomenon of belief in the supernatural (religious beliefs, esoteric practic-

es, magical thinking) as a possible mechanism of psychological defense or an element of coping strategies. The 

relevance of this topic is tied to the fact that during periods of crisis and heightened anxiety, people often resort to 

irrational explanatory models in order to reduce their subjective sense of uncertainty and existential anxiety. Draw-

ing on psychoanalytic, cognitive-behavioral, and existential approaches, the article discusses the mechanisms by 

which belief in the supernatural can serve both a maladaptive role (escape from reality, avoidance) and a construc-

https://opi-journal.ru/
https://opi-journal.ru/archives/category/publications


Обзор педагогических исследований                       2025, Том 7, № 2 ISSN 2687-0428 

Review of Pedagogical Research                        2025, Vol. 7, Iss. 2 https://opi-journal.ru 
  

 

7 

tive one (support, search for meaning, tension reduction). The paper proposes a distinction between unconscious 

defenses and conscious coping strategies, and highlights the need for an interdisciplinary and cross-cultural ap-

proach to exploring this phenomenon. The authors emphasize that further empirical verification may clarify the 

boundaries of adaptability of “magical” beliefs and their relationship with classic psychological defenses (repres-

sion, denial, projection, etc.). 

Keywords:psychological defenses, magical thinking, belief in the supernatural, coping strategies, existential 

anxiety, irrational beliefs 

 
For citation: Egorov I.V. Psychological defenses and belief in the 

supernatural: boundaries between maladaptive avoidance and con-

structive coping. Review of Pedagogical Research. 2025. 7 (2). P. 6 

– 13. 

The article was submitted: November 26, 
2024; Approved after reviewing: January 
25, 2025; Accepted for publication: March 
26, 2025. 

 
Введение 

Современная психологическая наука всё более 

активно исследует феномен веры в сверхъесте-

ственное, включая религиозные убеждения, эзоте-

рические практики и магическое мышление. Каза-

лось бы, наступление третьего тысячелетия воца-

рит главенство науки над неверифицируемыми 

паранауками, однако «эксперты» в области астро-

логии, ясновидящие и другие специалисты по-

прежнему востребованы. По данным поисковых 

систем, отслеживающих запросы населения на об-

разование, самым высоким по рейтингу оказался 

запрос на обучение гаданию на картах Таро. Озна-

чает ли это, что вера в сверхъестественное не 

утратит свою актуальность, на каком бы уровне 

развития ни находилась наука? 

Особый интерес представляет вопрос о том, ка-

ким образом подобные верования могут выпол-

нять защитную функцию психики, оказывая влия-

ние на эмоциональную сферу и формируя страте-

гии совладания с жизненными трудностями [9, 

12]. Исторические и культурные предпосылки та-

ких убеждений обнаруживаются в работах по 

сравнительной антропологии и религиоведению, 

указывающих на универсальность иррационально-

го начала в сознании человека [9, 12]. 

В последние десятилетия психологи и психоте-

рапевты отмечают: обращение к сверхъестествен-

ному, а также практикам, основанным на «чуде» 

или «высших силах», нередко возрастает в перио-

ды индивидуальных и социальных кризисов. Это 

подтверждается эмпирическими исследованиями, 

показывающими, что вера в магические или поту-

сторонние явления способна смягчать остроту эк-

зистенциальной тревоги и порождать чувство без-

опасности [14]. В условиях повышенного стресса 

люди пытаются найти «опору» и компенсацию 

утраченного ощущения контроля над внешними 

обстоятельствами, что во многих случаях приво-

дит к усилению тенденций к вере в сверхъесте-

ственное [16]. 

Механизмы психологической защиты, подроб-

но описанные в психоаналитической теории [7, 6], 

а также в современных когнитивно-поведенческих 

моделях, рассматриваются как бессознательные 

или полубессознательные способы сохранения 

психического равновесия. Вера в сверхъесте-

ственное может рассматриваться в данном контек-

сте как одна из форм такой защиты, позволяя 

субъективно «упростить» сложную реальность и 

снизить уровень тревоги [16]. При этом остаются 

дискуссионными вопросы о том, какие именно 

защитные механизмы (рационализация, проекция, 

отрицание и пр.) вовлечены в формирование ирра-

циональных убеждений и суеверий. 

Актуальность темы обусловлена также неод-

нозначностью воздействия верований на психоло-

гическое благополучие. С одной стороны, они 

предоставляют дополнительные ресурсы совлада-

ния, поддерживают самооценку и экзистенциаль-

ный смысл [4]. С другой стороны, чрезмерная 

увлечённость сверхъестественным может вести к 

избеганию реальности, отрыву от объективных 

фактов и затруднять полноценный контакт с 

окружающим миром. Недостаточная изученность 

конкретных механизмов защиты и их взаимосвязи 

с магическим мышлением порождает потребность 

в междисциплинарных исследованиях, в которых 

сочетаются теоретические и эмпирические методы 

анализа. 

Таким образом, цель настоящей статьи состоит 

в том, чтобы, опираясь на обзор современных тео-

рий, выяснить, насколько вера в сверхъестествен-

ное действительно может рассматриваться как са-

мостоятельный или дополнительный защитный 

механизм психики. Задачи статьи включают ана-

лиз существующих подходов к пониманию психо-

логических защит, выявление основных компо-

нентов магического мышления, а также изучение 

корреляции между уровнем веры в сверхъесте-

ственное и специфическими стратегиями совлада-

ния. Авторы исходят из гипотезы, что обращение 

к иррациональным моделям объяснения мира спо-



Обзор педагогических исследований                       2025, Том 7, № 2 ISSN 2687-0428 

Review of Pedagogical Research                        2025, Vol. 7, Iss. 2 https://opi-journal.ru 
  

 

8 

собствует снижению тревожности и формирова-

нию иллюзии контроля, что позволяет рассматри-

вать подобные убеждения в качестве важной со-

ставляющей психологической защиты личности. 

Материалы и методы исследований 

Понятие «психологические защитные механизмы» 

Психологические защитные механизмы тради-

ционно рассматриваются в психоаналитической и 

постпсихоаналитической литературе как бессозна-

тельные или полубессознательные стратегии, поз-

воляющие сохранить целостность Я и стабиль-

ность самооценки. Классическое определение ме-

ханизма психологической защиты было дано 3. 

Фрейдом и впоследствии уточнено рядом его по-

следователей. В отечественной науке системати-

зацию взглядов на психологические защиты пред-

ложил В. В. Столин, подчёркивая, что они высту-

пают способом адаптации личности к внутренним 

и внешним конфликтам за счёт искажения или вы-

теснения информации, угрожающей психическому 

равновесию [3]. 

Согласно А. Фрейд, большая часть защитных 

механизмов формируется в детстве и «отшлифо-

вывается» в ходе личностного развития, становясь 

относительно устойчивым элементом психическо-

го аппарата [5]. В их основе лежит стремление из-

бежать или смягчить переживание тревоги, стыда, 

вины и других негативных эмоций. При этом З. 

Фрейд особо подчёркивал, что защитные меха-

низмы представляют собой бессознательные при-

ёмы сохранения психического равновесия [7, с. 

14], указывая тем самым на их неконтролируемый 

и часто неосознаваемый характер. 

Современный взгляд на защитные механизмы 

расширяет изначально психоаналитическую трак-

товку, включая в неё когнитивно-поведенческий 

компонент, связанный с переработкой информа-

ции [13]. С точки зрения этой концепции, защит-

ные механизмы можно рассматривать как систему 

внутренней регуляции, направленную на поддер-

жание самооценки и согласованности «Я-

концепции» с реальным опытом. По сути, они 

формируют барьер, предохраняя от избыточной 

тревоги или фрустрации и сохраняя субъективное 

чувство контроля и уверенности. В контексте дан-

ного исследования важно понимать, что вера в 

сверхъестественное нередко становится своего 

рода опорой личности, заменяя собой рациональ-

ные способы совладания и тем самым снижая уро-

вень эмоциональной напряжённости [16]. 

Вера в сверхъестественное  

и магическое мышление 

Вера в сверхъестественное, включая различные 

религиозные убеждения, суеверия и эзотерические 

идеи, имеет глубокие культурно-исторические 

корни. На заре антропологии Дж. Фрезер [9] ис-

следовал обряды и верования народов мира, ука-

зывая на универсальность магических практик и 

культов, связанных с проявлением «высших сил» 

или «духов». Изучая мистические обычаи народов 

Перу и Малайзии, он обнаружил две формы маги-

ческого мышления: 

Принцип подобия: подобное производит подоб-

ное, или следствие похоже на свою причину. 

Этот принцип работает по аналогии: если что-то 

напоминает объект или явление, то с его помощью 

можно на это повлиять. Например, кукла вуду, 

похожая на человека. Считается, что воздействие 

на куклу причинит вред или боль реальному чело-

веку, потому что они «похожи». Имитация дождя 

(прыжки в луже или разбрызгивание воды) может 

вызвать настоящий ливень. В современном мире 

существует вера в то, что красный, «цвет крови», 

несёт особую энергию и может защитить от зла. 

Принцип соприкосновения (заражения): вещи, 

которые хоть раз пришли в соприкосновение друг 

с другом, продолжают взаимодействовать на рас-

стоянии и после прекращения прямого контакта. 

Здесь идея в том, что вещи, однажды соприкос-

нувшиеся, сохраняют невидимую связь. Волосы 

или ногти человека используются в магии, чтобы 

воздействовать на него, ведь они были частью его 

тела. Или амулет, который носил «храбрый воин», 

считается «заряженным» его энергией. Также рас-

пространён страх перед вещами умерших (напри-

мер, одеждой), как если бы они сохраняли связь с 

их духом. 

Карл Густав Юнг, в свою очередь, привнёс в 

научный дискурс идею архетипов коллективного 

бессознательного, объясняющую склонность лю-

дей к иррациональным убеждениям посредством 

инстинктивных образов и символов [10]. 

Вера в неверифицируемое, будучи одной из 

форм иррационального познания, предполагает 

особый способ интерпретации реальности: осно-

вываясь на представлении, что объекты и явления 

могут быть связаны друг с другом мистическим 

образом, вне классических причинно-

следственных закономерностей. Данное мышле-

ние чаще всего активируется в ситуациях неопре-

делённости и повышенной тревоги, когда человек 

ищет дополнительные возможности контроля над 

происходящим. По мнению ряда исследователей, 

магическое или сверхъестественное объяснение 

событий позволяет уменьшить чувство фрустра-

ции, особенно если реальность не даёт рациональ-

ных способов справиться с вызовом [14]. 

Важно отметить, что вера в сверхъестественное 

не сводится лишь к религиозной практике. Она 

может проявляться в склонности к суевериям, вере 



Обзор педагогических исследований                       2025, Том 7, № 2 ISSN 2687-0428 

Review of Pedagogical Research                        2025, Vol. 7, Iss. 2 https://opi-journal.ru 
  

 

9 

в астрологию, экстрасенсорное восприятие, пред-

сказания, приметы и прочие феномены, которые 

не имеют научного обоснования, но оказываются 

психологически значимы для индивида. Именно 

этот пласт убеждений и выступает потенциальной 

сферой, где магическое мышление пересекается с 

механизмами психологической защиты, обеспечи-

вая снижение тревоги за счёт «мистического объ-

яснения» и своеобразной трансформации неопре-

делённости. 

Механизмы защиты и вера в сверхъестественное 

Множество работ указывает на то, что исполь-

зование магических и сверхъестественных объяс-

нительных моделей может выполнять функцию 

защиты от страха смерти, экзистенциальных стра-

хов и ощущения бессилия. В частности, в концеп-

ции «менеджмента ужаса смерти» (Terror 

Management Theory) подчёркивается, что культур-

ные и религиозные мировоззрения призваны 

ослаблять страх собственной конечности, форми-

руя иллюзию бессмертия или поддерживая чув-

ство принадлежности к чему-то большему [11]. 

Подобным образом, вера в сверхъестественное 

способна обеспечивать индивиду экзистенциаль-

ную поддержку, позволяя ему дистанцироваться 

от мысленных угроз и неблагоприятных жизнен-

ных сценариев. 

С точки зрения психоаналитической традиции 

[7, 6, 5], такие защитные механизмы, как отрица-

ние, проекция, регрессия и рационализация, могут 

«запускаться» при столкновении человека с ситуа-

циями, где рациональные методы решения про-

блем не дают желаемого результата. Например, 

регрессия у взрослого может проявляться в дет-

ском, почти первобытном желании «призвать 

волшебство» или «поверить в чудо» при столкно-

вении со стрессовым опытом. Проекция способна 

выступать в виде приписывания внешним сверхъ-

естественным силам собственных чувств, желаний 

или вины. Рационализация же, напротив, может 

перерастать в псевдологические схемы «доказа-

тельства» существования магических причинно-

следственных связей и превращаться в разветв-

лённую систему «околонаучных» знаний (напри-

мер, различные школы астрологии). 

Эмпирические исследования также фиксируют 

рост иррациональных убеждений в условиях хро-

нического стресса, политической или экономиче-

ской нестабильности, а также в периоды личност-

ных кризисов [12, 15]. Примечательно, что усили-

вается не только религиозная практика, но и ок-

культные, псевдонаучные и иные сверхъесте-

ственные тенденции. Данный феномен может 

быть интерпретирован как попытка защиты в 

условиях неопределённости и усиление субъек-

тивного чувства контроля, когда обыденные стра-

тегии совладания дают сбой или оказываются не-

достаточно эффективными. 

Таким образом, верификация роли веры в 

сверхъестественное в качестве одного из возмож-

ных защитных механизмов психики предполагает 

дальнейший комплексный анализ: от уточнения 

типологии магического мышления до выяснения 

специфики взаимодействия с такими классиче-

скими механизмами защиты, как вытеснение, ин-

троекция, интеллектуализация и др. 

Таким образом, верификация роли веры в 

сверхъестественное в качестве одного из возмож-

ных защитных механизмов психики предполагает 

дальнейший комплексный анализ: от уточнения 

типологии магического мышления до выяснения 

специфики взаимодействия с такими классиче-

скими механизмами защиты, как вытеснение, ин-

троекция, интеллектуализация и др. Для более 

точного понимания структуры этих взаимосвязей 

необходимы систематические эмпирические ис-

следования, позволяющие выявить корреляцию 

между выраженностью магического мышления, 

уровнем ритуализации и доминирующими защит-

ными стратегиями. 

Различия между защитными механизмами 

психики и копинг-стратегиями 

Анализируя взаимодействие веры в сверхъесте-

ственное с психологическими защитами, важно 

учитывать, что в современном психологическом 

дискурсе различают защитные механизмы (пре-

имущественно бессознательные способы реагиро-

вания) и копинг-стратегии (осознанные, произ-

вольные действия, направленные на преодоление 

стресса) [5]. 

Кратко выделяются основные различия: 

1. Осознанность и произвольность 

o Защитные механизмы – Бессознательные и 

непроизвольные, работают автоматически и мгно-

венно (например, отрицание, вытеснение). 

Цель – быстро снизить эмоциональный дис-

комфорт, избегая прямой конфронтации с про-

блемой. 

o Копинг-стратегии 

- Сознательные и произвольные: человек целе-

направленно выбирает способ действия (напри-

мер, планирование или поиск социальной под-

держки). 

Цель – решить проблему или адаптироваться к 

ней, сохраняя контакт с реальностью. 

2. Направленность на реальность 

o Защитные механизмы 

- Искажают или отрицают реальность, чтобы 

избежать боли и тревоги. 



Обзор педагогических исследований                       2025, Том 7, № 2 ISSN 2687-0428 

Review of Pedagogical Research                        2025, Vol. 7, Iss. 2 https://opi-journal.ru 
  

 

10 

- Могут не проверять, соответствуют ли уста-

новки фактам (рационализация, проекция и т.п.). 

o Копинг-стратегии 

- Направлены на адекватное отражение реаль-

ности, даже если ориентированы на эмоциональ-

ное переживание (принятие или переоценка ситу-

ации). 

- Стремятся проверять обоснованность пред-

ставлений и искать фактическую поддержку или 

опровержение. 

3. Адаптивность и последствия 

o Защитные механизмы 

- Часто дезадаптивны в долгосрочной перспек-

тиве, так как служат лишь временным «заморажи-

ванием» проблемы. 

- Есть исключения: высокоадаптивные защиты 

(по Дж. Вэйлланту) – например, юмор, сублима-

ция, альтруизм, которые меньше искажают реаль-

ность и могут способствовать личностному росту. 

o Копинг-стратегии 

- Нацелены на конструктивную адаптацию: реше-

ние проблемы, поиск ресурсов, принятие под-

держки. 

- Поддаются обучению и корректировке, могут 

изменяться под влиянием опыта. 

4. Классификации и пересечения 

o Копинг-стратегии (по многим моделям, 

включая подход Вэйлланта) могут включать эле-

менты, похожие на «защиту» – особенно в эмоци-

онально-ориентированном копинге. Однако в 

большинстве случаев копинг подразумевает осо-

знание существования проблемы и стремление к 

её решению. 

o Защиты, напротив, часто отрицают или иска-

жают проблему, что создаёт риск дезадаптации. 

Вера в сверхъестественное как защитный 

механизм 

1. Бессознательное избегание. Когда чело-

век использует веру для отрицания болезненных 

фактов (например, смерть близкого объясняется не 

конечностью жизни, а «переходом в другую ре-

альность», при этом игнорируются реальные эта-

пы горевания). 

2. Искажение и рационализация. «Всё 

предопределено» или «всё в руках судьбы» – фа-

тализм может служить объяснением своей пассив-

ности и бегством от активных попыток изменить 

ситуацию. 

3. Дезадаптивные последствия. Чрезмерная 

ставка на «высшие силы», отказ от поиска реаль-

ных решений (например, лечение болезни лишь 

молитвой). 

Вера в сверхъестественное как копинг-стратегия 

1. Осознанное принятие. Ритуалы и молит-

вы помогают человеку сохранить или обрести 

смысл, успокоиться, подготовиться к активным 

действиям в реальном мире. 

2. Поиск социальной поддержки. Религиоз-

ная или эзотерическая община даёт чувство при-

надлежности, взаимопомощи. 

3. Адаптивность. Человек не отрицает ре-

альность, но находит в вере дополнительные ре-

сурсы для преодоления кризиса (например, благо-

творительная деятельность, волонтёрство, где ду-

ховная мотивация способствует личностному ро-

сту). 

Таким образом, вера в сверхъестественное спо-

собна играть двойственную роль в психической 

жизни человека, выступая либо защитным меха-

низмом, либо копинг-стратегией – в зависимости 

от степени осознанности, отношения к реальности 

и готовности к активному решению проблем. 

Результаты и обсуждения 

3.1. Сопоставление различных теоретиче-

ских позиций 

Вопрос о том, каким образом вера в сверхъ-

естественное может выполнять функцию защиты 

психики, находит отражение в нескольких теоре-

тических парадигмах. 

Вопрос о том, каким образом вера в сверхъ-

естественное может выполнять функцию защиты 

психики, находит отражение в нескольких теоре-

тических парадигмах. 

Психоаналитический взгляд (3. Фрейд, А. 

Фрейд, позднее – другие представители классиче-

ского и неофрейдистского течения) акцентирует 

внимание на том, что подобные верования могут 

помогать личности избегать осознания собствен-

ной конечности и ограниченности «Я», а также 

неопределённости. Человек, сталкиваясь со стра-

хом смерти и бессилием перед жизненными об-

стоятельствами, зачастую прибегает к иррацио-

нальным убеждениям как к способу смягчить тре-

вогу. Подобная «сверхъестественная» система 

объяснений способна формировать у индивида 

ощущение причастности к чему-то более обшир-

ному и могущественному, чем личные ресурсы [7, 

5, 6]. 

С когнитивной точки зрения (включая когни-

тивно-бихевиоральный подход) вера в сверхъесте-

ственное и магическое мышление обычно расце-

ниваются как когнитивные искажения или эври-

стики, возникающие вследствие стремления чело-

века к быстрому и упрощённому объяснению со-

бытий. Однако параллельно признаётся, что в 

стрессовых ситуациях подобные искажения могут 

служить полезным ресурсом, облегчая эмоцио-

нальное состояние. Сторонники когнитивной па-

радигмы подчёркивают, что логическая оценка 

угрозы не всегда достаточна для контроля тревоги, 



Обзор педагогических исследований                       2025, Том 7, № 2 ISSN 2687-0428 

Review of Pedagogical Research                        2025, Vol. 7, Iss. 2 https://opi-journal.ru 
  

 

11 

а магическая модель даёт временное чувство без-

опасности, хотя и с позиций рациональности вы-

глядит некорректной. 

Гуманистическая и экзистенциальная перспек-

тива (В. Франкл, И. Ялом и другие) вносит в дис-

куссию идею поиска высшего смысла и трансцен-

денции и подчёркивает поиск высшего смысла как 

способ совладания с конечностью жизни и страда-

нием. Здесь вера в сверхъестественное восприни-

мается как дополнительный «экзистенциальный 

якорь» – форма, позволяющая человеку обрести 

смыслы в непредсказуемом мире. Согласно 

Франклу, осознание конечности жизни ставит ин-

дивида перед необходимостью вырабатывать си-

стему ценностей, дающую опору при столкнове-

нии со страданием. Вера в высшие силы, в этом 

контексте, может функционировать как способ 

переживания предельных жизненных ситуаций, не 

сводимый к банальному когнитивному искажению 

или простому механизму вытеснения, но отража-

ющий глубинную потребность человека в духов-

ной, личностной и социальной идентичности [4]. 

Таким образом, каждая модель вносит свой 

вклад в понимание защитного и копингового ха-

рактера веры в сверхъестественное: 

• Психоаналитическая теория – акцентирует 

роль в смягчении страха смерти и тревоги. 

• Когнитивная парадигма – видит в этом эв-

ристику или искажение, дающее временное облег-

чение. 

• Экзистенциальная психология – подчёрки-

вает ресурсную функцию поиска смысла и духов-

ной опоры. 

3.2. Критические замечания к теории 

Несмотря на очевидную важность рассмотре-

ния магического мышления и веры в сверхъесте-

ственное в качестве одного из защитных механиз-

мов (или копинг-стратегий), остаются нерешён-

ными несколько существенных вопросов: 

1. Границы «здоровой» веры в сверхъесте-

ственное. Где проходит грань между умеренной, 

культурно или личностно обоснованной верой и 

дезадаптивным магическим мышлением, затруд-

няющим реалистичное восприятие? 

2. Культурный контекст. В разных обще-

ствах сверхъестественное может быть частью со-

циально одобряемых норм. Вера в духов, обряды и 

ритуалы может рассматриваться не как отклоне-

ние, а как общий способ совладания (копинг). 

3. Эмпирическая верификация. Для уточ-

нения взаимосвязи между магическим мышлением 

и конкретными защитными/копинговыми страте-

гиями необходимо проведение масштабных ис-

следований. Точно неясно, какие из механизмов 

(проекция, регрессия и т.п.) активируются при об-

ращении к сверхъестественному. 

Таким образом, теория нуждается в дальней-

шем развитии за счёт эмпирических данных, где 

будут учитываться межкультурные отличия, тип 

личности и характер стрессовых ситуаций. 

3.3. Методологические аспекты 

В связи с расширением понимания феномена 

веры в сверхъестественное и её возможной ролью 

как защиты или копинга намечается несколько 

направлений для будущих исследований: 

1. Адаптация существующих шкал. Пере-

вод и валидизация «Австралийской шкалы «овец и 

козлов» (Australian Sheep-Goat Scale, ASGS)», из-

меряющей степень убеждённости в сверхъесте-

ственном и магическом мышлении, а также «Мно-

гофакторной шкалы внушаемости Айовы 

(Multidimensional Iowa Suggestibility Scale, MISS)», 

которая оценивает разные типы внушаемости. 

2. Комплексный подход. Использование 

опросников (ASGS, MISS) в комбинации с «Ин-

дексом жизненного стиля» (LSI) Плутчика – Кел-

лермана и качественных методов (интервью, фо-

кус-группы). Это позволит учесть контекстные 

факторы и лучше понять субъективный опыт ре-

спондентов. 

3. Междисциплинарность. Интеграция дан-

ных из психологии, социологии и религиоведения. 

Это необходимо для понимания того, как соци-

альные нормы и культурные традиции влияют на 

распространённость веры в сверхъестественное и 

её функции в индивидуальном стрессе. 

Важно помнить об ограничениях подобных 

методик: вера в сверхъестественное крайне много-

гранна, и её проявления зависят от культурных, 

религиозных и личностных предпосылок. Некото-

рые формы «магического» могут мимикрировать 

под науку (например, астрология, парапсихоло-

гия), что осложняет создание единых шкал и мо-

жет приводить к искажению результатов. 

Выводы 

Основные результаты теоретического анализа 

Анализ современных теорий – от психоанали-

тической до когнитивно-поведенческой и экзи-

стенциальной – подтвердил, что вера в сверхъ-

естественное способна выполнять функцию пси-

хологической защиты или выступать в качестве 

копинг-стратегии. В первом случае она помогает 

снизить тревожность и ощущение беспомощности 

путём искажения или отрицания реальности, во 

втором – служит осознанным источником смысла, 

социальной поддержки и эмоциональной стабили-

зации. 

Ключевой фактор дифференциации – степень 

осознанности и направленность на реальность. 



Обзор педагогических исследований                       2025, Том 7, № 2 ISSN 2687-0428 

Review of Pedagogical Research                        2025, Vol. 7, Iss. 2 https://opi-journal.ru 
  

 

12 

Умеренная вера или суеверия могут оказывать по-

ложительный эффект, не препятствуя критическо-

му мышлению, тогда как чрезмерное увлечение 

магическими представлениями создаёт риск ухода 

от реальности и блокирования конструктивного 

решения проблем. 

Теоретические и практические перспективы 

С практической точки зрения важно учитывать 

религиозные, магические и суеверные убеждения 

в ходе психологического консультирования, осо-

бенно при работе с клиентами в кризисных состо-

яниях. 

• Если вера в сверхъестественное использу-

ется как защитный механизм, специалисту стоит 

мягко вскрывать искажения и помогать клиенту 

встретиться с реальностью. 

• Если вера выполняет роль копинг-

стратегии (даёт ресурс, поддержку, смысл), её 

можно поддерживать и развивать в рамках лич-

ностного роста клиента. 

В целом, более глубокое понимание функций 

веры в сверхъестественное расширяет арсенал 

психолога и психотерапевта при выборе тактик 

помощи людям в условиях стресса и неопределён-

ности. 

Ограничения и направления будущей работы 

1. Отсутствие эмпирических данных. Насто-

ящая статья не содержит собственных количе-

ственных исследований, поэтому представленные 

выводы базируются преимущественно на теорети-

ческих и обзорных материалах. 

2. Необходимость межкультурных сравне-

ний. В разных регионах и культурах магические и 

религиозные практики могут занимать неравно-

значное место в жизни человека, а их оценка (здо-

ровая/патологическая) будет варьироваться. 

3. Развитие методологии. Требуется даль-

нейшая адаптация и валидизация психометриче-

ских инструментов (ASGS, MISS, LSI) для выяв-

ления связей между верой в сверхъестественное, 

внушаемостью, уровнем тревожности и преобла-

дающими защитными или копинговыми стратеги-

ями. 

Таким образом, вера в сверхъестественное 

остаётся важным феноменом, заслуживающим 

комплексного научного внимания. Она способна 

искажать реальность, когда выступает бессозна-

тельным защитным механизмом, и одновременно 

– помогать человеку адаптироваться в трудных 

условиях, будучи частью осознанной копинг-

стратегии. Границы между этими полюсами по-

движны и определяются многими факторами, 

включая индивидуальные особенности личности и 

социальный контекст. Дальнейшие исследования 

позволят глубже понять психологические функции 

иррациональных убеждений и оптимальные спо-

собы психологической помощи людям, обращаю-

щимся к сверхъестественным объяснительным 

моделям. 

 

Список источников 
1. Байрамова Э.Э., Ениколопов С.Н. Магическое мышление и вера в магию в структуре психологических 

защит и копинг-стратегий // Cyberleninka. 2021. 6, 7, 8 с. 

2. Касьянов В., Нечипуренко В. Вера в сверхъестественное – Социология религии // Studme. 2025. 1 с. 

3. Столин В.В. Самосознание личности. М.: Изд-во МГУ, 1989. 224 с. 

4. Франкл В. Человек в поисках смысла: пер. с нем. М.: Прогресс, 1990. 368 с. 

5. Фрейд А. Я и механизмы защиты: пер. с нем. СПб.: Ювента, 1997. 304 с. 

6. Фрейд А. Психология Я и защитные механизмы: пер. с нем. СПб.: Академический проект, 2003. 256 с. 

7. Фрейд З. Введение в психоанализ: пер. с нем. М.: Республика, 1992. 320 с. 

8. Франкл В. Человек в поисках смысла: пер. с нем. М.: Прогресс, 1990. 368 с. 

9. Фрезер Дж. Золотая ветвь: исследование магии и религии: пер. с англ. М.: Политиздат, 1986. 768 с. 

10. Юнг К.Г. Архетип и символ: пер. с нем. М.: Ренессанс, 1991. 352 с. 

11. Greenberg J., Pyszczynski T., Solomon S. The causes and consequences of a need for self-esteem: A terror 

management theory // Baumeister R.F. (Ed.). Public Self and Private Self. New York: Springer, 1986. P. 189 – 212. 

12. Irwin H., Watt C. An Introduction to Parapsychology. Jefferson, NC; London: McFarland, 2007. 322 p. 

13. Lazarus R.S., Folkman S. Stress, Appraisal, and Coping. New York: Springer, 1984. 456 p. 

14. Lindeman M., Svedholm A.M. What’s in a term? Paranormal, superstitious, magical and supernatural be-

liefs by any other name would mean the same // Review of General Psychology. 2012. Vol. 16 (3). P. 241 – 255. 

15. Streib H., Hood R.W., Keller B. Praying: Classical and modern. A research report // Archive for the Psy-

chology of Religion. 2010. Vol. 32 (1). P. 3 – 35. 

16. Stroebe M., Schut H. The dual process model of coping with bereavement: Rationale and description // 

Death Studies. 1999. Vol. 23 (3). P. 197 – 224. 

 



Обзор педагогических исследований                       2025, Том 7, № 2 ISSN 2687-0428 

Review of Pedagogical Research                        2025, Vol. 7, Iss. 2 https://opi-journal.ru 
  

 

13 

References 
1. Bairamova E.E., Enikolopov S.N. Magical thinking and belief in magic in the structure of psychological de-

fenses and coping strategies. Cyberleninka. 2021. 6, 7, 8 p. 

2. Kasyanov V., Nechipurenko V. Belief in the supernatural – Sociology of religion. Studme. 2025. 1 p. 

3. Stolin V.V. Self-awareness of the individual. Moscow: Moscow State University Press, 1989. 224 p. 

4. Frankl V. Man in Search of Meaning: trans. from German. Moscow: Progress, 1990. 368 p. 

5. Freud A. Self and Defense Mechanisms: trans. from German. St. Petersburg: Yuventa, 1997. 304 p. 

6. Freud A. Psychology of the Self and Defense Mechanisms: trans. from German. St. Petersburg: Academic 

Project, 2003. 256 p. 

7. Freud Z. Introduction to Psychoanalysis: trans. from German. Moscow: Republic, 1992. 320 p. 

8. Frankl V. Man's Search for Meaning: trans. from German. Moscow: Progress, 1990. 368 p. 

9. Frazer J. The Golden Bough: A Study of Magic and Religion: trans. from English. Moscow: Politizdat, 1986. 

768 p. 

10. Jung K.G. Archetype and Symbol: trans. from German. Moscow: Renaissance, 1991. 352 p. 

11. Greenberg J., Pyszczynski T., Solomon S. The causes and consequences of a need for self-esteem: A terror 

management theory. Baumeister R.F. (Ed.). Public Self and Private Self. New York: Springer, 1986. P. 189 – 212. 

12. Irwin H., Watt C. An Introduction to Parapsychology. Jefferson, NC; London: McFarland, 2007. 322 p. 

13. Lazarus R.S., Folkman S. Stress, Appraisal, and Coping. New York: Springer, 1984. 456 p. 

14. Lindeman M., Svedholm A.M. What's in a term? Paranormal, superstitious, magical and supernatural beliefs 

by any other name would mean the same. Review of General Psychology. 2012. Vol. 16(3). P. 241 – 255. 

15. Streib H., Hood R.W., Keller B. Praying: Classical and modern. A research report. Archive for the Psychol-

ogy of Religion. 2010. Vol. 32(1). P. 3 – 35. 

16. Stroebe M., Schut H. The dual process model of coping with bereavement: Rationale and description. Death 

Studies. 1999. Vol. 23(3). P. 197 – 224. 

 

Информация об авторе 

 
Егоров И.В., аспирант, преподаватель, Департамент дополнительного образования, Московский институт 

психоанализа, 121170, г. Москва, Кутузовский проспект, дом 34, стр. 14, 1305556@mail.ru 

 

 
 

© Егоров И.В., 2025 


