
Теоретико-исторические правовые науки 

Theoretical and Historical Legal Sciences

© Фролова Е. А., 2025

Научная статья

УДК 34.01

DOI: 10.37399/2686-9241.2025.3.8-28

Политическое миросозерцание 
в Античности (Сократ, Платон, 
Аристотель)
Елизавета Александровна Фролова
Московский государственный университет 
имени М. В. Ломоносова, Москва, Российская Федерация
frolova.msu@mail.ru

Аннотация
Введение. Актуальной задачей современной юриспруденции является форми-
рование правового мышления. Эта цель во многом достигается благодаря те-
оретико-правовым наукам, среди которых особое место занимает философия 
права. Мировоззренческий (личностный) компонент философии права придает 
ей особую значимость как науки фундаментальной юриспруденции.
На примере этико-правовых воззрений Сократа, Платона и Аристотеля показа-
ны систематический и генетический подходы к изучению государства и права. 
В теоретическом аспекте античная философия права представляет особый ин-
терес: греческие философы рассмотрели все основные понятия и проблемы в 
области права и государства, показав их смысловые характеристики. Вырабо-
танные ими начала во многом важны для развития юридического мышления и 
в XXI в.
Теоретические основы. Методы. Целью настоящей работы является исследо-
вание политико-правовых учений в Древней Греции как социокультурных яв-
лений. Для достижения поставленной цели решались следующие задачи: ана-
лиз этико-политических воззрений Сократа; определение государства как идеи 
правды и добра в учении Платона; рассмотрение методологических основ фи-
лософии права Аристотеля.
В ходе исследования применялись следующие методы: анализ и синтез, герме-
невтический, компаративистский подходы.
Результаты исследования. Анализ политико-правовых явлений и их оценок ан-
тичными авторами позволил автору сформулировать ряд выводов.
1. Государство, согласно Сократу, должно быть основано на справедливости.
2. Платон стремился реализовать идею блага в действительности. Нравствен-
ная жизнь, считал он, может осуществиться только в государстве. Поэтому 
нравственное учение Платона вырастает в учение о государстве, индивидуаль-
ная этика становится социальной.
3. Этика Аристотеля направлена не на познание единого, вечного, неизменного 
идеала; предмет его исследований – достижимые человеком конкретные блага. 



Pravosudie/Justice. 2025. Vol. 7, no. 3

9Е. А. Фролова

В фокусе его внимания – вопросы определения государства, анализ его форм и 
причин смены государственной власти в каждой из этих форм.
Обсуждение и заключение. На примере анализа философии права в Антично-
сти (Сократ, Платон, Аристотель) автором показана ценность истории и мето-
дологии права, истории политических и правовых учений, философии права. 
Утверждается, что логико-теоретической основой учений античных мыслителей 
выступала философия. Античные мыслители рассматривали государство, пра-
во, человека в их единстве и целостной взаимосвязи. Важная тема философии 
права в античном мире – создание государства и права, основанных на спра-
ведливости. В качестве характерной черты античной философии права назы-
вается диалогичность, позволяющая увидеть и оценить авторские подходы к 
раскрытию сущности политико-правовых явлений.

Ключевые слова: история и методология права, история политических и пра-
вовых учений, философия права, Сократ, Платон, Аристотель

Для цитирования: Фролова Е. А. Политическое миросозерцание в Античности 
(Сократ, Платон, Аристотель) // Правосудие/Justice. 2025. Т.  7, №  3. С.  8–28. 
DOI: 10.37399/2686-9241.2025.3.8-28.

Original article

Political Worldview in Antiquity (Socrates, Plato, 
Aristotle)

Elizaveta А. Frolova
Lomonosov Moscow State University, Moscow, Russian Federation
frolova.msu@mail.ru

Abstract
Introduction. The current task of modern jurisprudence is the formation of legal thinking. 
This goal is largely achieved thanks to the theoretical and legal sciences, among which 
the philosophy of law occupies a special place. The ideological (personal) component 
of the philosophy of law gives it special significance as a science of fundamental 
jurisprudence.
Using the example of the ethical and legal views of Socrates, Plato and Aristotle, 
a systematic and genetic approach to the study of the state and law is shown. In 
theoretical terms, the philosophy of law of Ancient Greece is of particular interest: 
Greek philosophers considered all the main concepts and problems in the field of law 
and state, showing their semantic characteristics. The principles they developed are 
largely important for the development of legal thinking in the 21st century.
Theoretical Basis. Methods. The purpose of this work is to study the political and 
legal doctrines in Ancient Greece as socio-cultural phenomena. To achieve this 
goal, the following tasks were solved: analysis of the ethical and political views of 
Socrates; definition of the state as the idea of truth and goodness in Plato’s teaching; 
consideration of the main methodological foundations of Aristotle’s philosophy of law.
The following methods were used in the study: analysis and synthesis, hermeneutic, 
comparative approaches.
Results. The analysis of political and legal phenomena and their assessments by 
ancient authors allowed the author to formulate a number of conclusions.



Правосудие/Justice. 2025. Т. 7, №  3

10 Теоретико-исторические правовые науки / Theoretical and Historical Legal Sciences 

1. According to Socrates, the state should be based on justice.
2. Plato sought to implement the idea of good in reality. Moral life, he believed, can 
only be realized in the state. Therefore, Plato’s moral teaching grows into a doctrine of 
the state, individual ethics becomes social.
3. Aristotle’s ethics is not aimed at understanding a single, eternal, unchanging ideal; 
the subject of his research is specific benefits achievable by man. His focus is on the 
issues of defining the state, analyzing its forms and the reasons for the change of state 
power in each of these forms.
Discussion and Conclusion. Using the example of the analysis of the philosophy of 
law in Ancient Greece (Socrates, Plato, Aristotle), the author shows the value of the 
history and methodology of law, the history of political and legal doctrines, and the 
philosophy of law. It is argued that philosophy served as the logical and theoretical 
basis for the teachings of ancient thinkers. Ancient thinkers considered the state, law, 
and man in their unity and integral interrelation. An important theme of the philosophy 
of law of this time is the creation of a state and law based on justice. A characteristic 
feature of ancient philosophy of law is its dialogic nature, which allows one to see 
and evaluate the author’s approaches to revealing the essence of political and legal 
phenomena.

Keywords: history and methodology of law, history of political and legal doctrines, 
philosophy of law, Socrates, Plato, Aristotle

For citation: Frolova, E. А. Political worldview in Antiquity (Socrates, Plato, Aristotle). 
Pravosudie/Justice. 2025;7(3):8-28. (In Russ.) DOI:  10.37399/2686-9241.2025.3.8-
28.

1	 Жуков В. Н. Философия права  : сл.. 2-е изд., дораб. и доп. / под ред. и сост. 
В. Н. Жукова. М. : Мир философии : Алгоритм, 2021. С. 761.

Введение

Философия права  – отрасль знания о предельных основаниях права и 
государства, их сущности и ценностных качествах и ориентирах право-
вой культуры общества1. Одна из отличительных характеристик филосо-
фии права  – наличие мировоззренческого компонента, раскрывающего-
ся во всей полноте в авторской трактовке оценок социально-политических 
явлений. Субъективный момент оказывает порой на содержание доктри-
ны большее влияние, чем, например, условия времени, национальности и 
др. Нет ни одного трактата по философии права, который был бы свобо-
ден от этого влияния личности своего творца,  – все проекты по филосо-
фии права являются продуктами индивидуального творчества. Элементы 
мировоззрения у каждого автора складываются из разных факторов: лич-
ного осознания реальных политико-правовых проблем, доктрин и идеалов 
своего народа и времени и др. Отсюда – то разнообразие и обилие форм, 
которые образуют содержание философии права. Насколько бы мышление 
ни было связано с интересами и задачами общественной группы и как бы 
оно ни поглощалось последней, все же именно личность привносит в фи-
лософско-исторический процесс нечто особенное, субъективное, индиви-
дуальное. По мнению В. Виндельбанда, личностный фактор исследования 



Pravosudie/Justice. 2025. Vol. 7, no. 3

11Е. А. Фролова

заслуживает дополнительного внимания, поскольку наиболее видные фи-
лософы права являются самостоятельными индивидуальностями, особен-
ности которых оказывают влияние на выбор и группировку проблем, на их 
разработку как в собственных учениях, так и в учениях их последователей 
[1, с. 21]. Поэтому философию права с не меньшим основанием, чем исто-
рию, можно считать «царством индивидуальностей», неповторяющихся и 
обособленных единиц.

Теоретические основы. Методы
Философия права Древней Греции – яркий образец сочетания системати-
ческого и исторического компонентов социальных наук. С этих позиций 
она представляет особый интерес: греческие философы не только изучали 
формы и движения вещей, их причины и природу, но и рассмотрели все 
основные понятия и проблемы права и государства, показав их смысловые 
характеристики. Выработанные античными авторами этические и поли-
тические начала важны для развития юридического мышления и поныне.

Результаты исследования
Древнегреческий философ Сократ (468 г.(?) 471 г.(?) 469(?)–399 гг. до н. э.) 
сохраняет для всех времен и народов значение как величайший тип фило-
софа. Он является одним из тех мыслителей, учение которых неразрывно 
связано с их личностью: философия для него была не отвлеченным теоре-
тическим рассуждением – она выражала смысл его существования. Сокра-
та по праву считают не только великим мыслителем, но и великим фило-
софским характером: его значение в истории философии определяется его 
личным влиянием.

Сократ родился и жил в Афинах [2, с. 8–68]. Он сообщал свои мысли ис-
ключительно в форме устной беседы, диалога, поэтому все сведения о нем 
почерпнуты из воспоминаний его учеников, унаследовавших путем уст-
ного предания все богатство его идей. О жизни и творчестве Сократа из-
вестно из сочинений Платона («Апология Сократа», «Парменид», «Критон», 
«Федон»), Ксенофонта Афинского, Диогена Лаэртского, Плутарха, Либания. 
Учился он у лучших философов своего времени  – Парменида, Демокри-
та, Гераклита, Анаксагора, Эмпедокла. Участвовал в Пелопонесской войне. 
Встретив Протагора, Сократ решил посвятить себя философии. Сократ был 
беден, считал, что взимание платы за преподавание  – безнравственный 
акт. Отличался честностью, нравственной чистотой, воздержанностью, 
прямодушием, спокойствием духа. По надуманным обвинениям философ 
был предан суду. В апреле – мае 399 г. до н. э. Анит, Мелет, Ликон подали 
на Сократа донос в суд гелиастов со следующим обвинением: «Он наруша-
ет законы государства, не признавая национальных богов и вводя новых, а 
также развращает молодое поколение». Успех обвинения был предрешен по 
нескольким причинам: большинство судей были демократами, многие из 
которых испытывали личную неприязнь к Сократу (побеждал их в споре); 
Сократ не отказывался от преподавания философии, более того, на процес-



Правосудие/Justice. 2025. Т. 7, №  3

12 Теоретико-исторические правовые науки / Theoretical and Historical Legal Sciences 

се он выступил с изложением своих мыслей. В итоге Сократ был признан 
виновным и приговорен к смертной казни. Уходя из зала, философ заявил: 
«Итак, час разлуки настал: мы расходимся: я – чтобы умереть, вы – что-
бы жить; но что лучше – знает один лишь Бог». Тридцать дней томился в 
оковах; Критон предложил ему бежать (в Фессалию), Сократ отказался [3, 
с. 153–159]. Отказавшись от побега, Сократ принял яд из рук тюремщика.

Сократа справедливо признают родоначальником всех философских 
учений древности, живым олицетворением греческой философии [4, с. 20–
21]. Начала, которые он высказывал, заключались не в каких-либо опре-
деленных догматах, а в методе мышления. Согласно взглядам Сократа, 
истинное благо состоит в самопознании. «Существо вещей» древнегрече-
ский философ стремился раскрывать с помощью логических построений; 
он утверждал, что целью и основой научной работы является понятие. При 
этом Сократ не столько выявлял определенное содержание знания, сколько 
приглашал к размышлению, к проверке всего, что принимается за знание. 
В еще большей степени, чем софисты, он отходил от философии природы 
и обращался к мышлению и воле человека. Не обосновывая в качестве са-
мостоятельной науку логики (это сделал Аристотель), Сократ предложил на-
учный метод – индукцию (исходит из обыденного и несомненного). С помо-
щью бесед, т. е. постановки вопросов и методического нахождения ответа, 
он стремился выявить объективную истину. Он исследовал, что благочести-
во и что нечестиво, что справедливо и что несправедливо, что есть благо-
разумие и что – безумие, что – храбрость и что – трусость, что – государство 
и что – государственный муж, что есть человеческая власть и что – человек, 
способный властвовать над людьми, и т. д. Только тот, кто знает ответы на 
эти вопросы, по мысли Сократа, может считаться человеком достойным [5, 
с. 106]. Через сравнение фактов и перекрестные вопросы философ находил 
для искомого точное понятие. Сократ убеждал, что истина должна заро-
диться в собственной голове собеседника – только то знание ценно, которое 
добыто самим мыслящим субъектом. Согласно его мнению, нравственность 
есть единственный предмет, достойный уважения и изучения. С этих пози-
ций Сократ выступал против этического релятивизма софистов [6].

Основополагающие идеи Сократа следующие: 1. «Я знаю, что я ниче-
го не знаю», суть которой заключается в том, что истина – одна, ее зна-
ют философы, постигающие мир разумом. Мнение свойственно толпе, оно 
порождается чувствами. 2. В человеке есть искра Божья (разум), отсюда 
требование: «Познай самого себя». Познание разума идет через логику по-
нятий. Добродетель тождественна знанию, добродетели можно научить-
ся. Знающий доброе обязательно и поступает по-доброму, а поступающий 
по-злому или не знает, что такое добро, или творит зло в целях конечного 
торжества добра. Таким образом, нравственное зло от неведения, человеку 
необходимо просветить разум, тогда зло исчезнет само по себе.

Государство, по Сократу, должно быть основано на справедливости. 
С этих позиций он выступал против всех форм государства (монархии, ти-
рании, аристократии, плутократии, демократии), если они не основаны на 



Pravosudie/Justice. 2025. Vol. 7, no. 3

13Е. А. Фролова

справедливости. Согласно Ксенофонту Афинскому, Сократ критиковал со-
фистов за выборы правящих лиц, поскольку эта система не обеспечивает 
появление лучших людей у власти: нельзя самых разумных людей выбирать 
из толпы по жребию. Сократ утверждал, что править должен знающий, а 
не толпа; противопоставлял знание одного лучшего безнравственному мне-
нию большинства.

Значение идей Сократа огромно. Он внес существенный вклад в анализ 
познавательной человеческой способности. Впервые было доказано, что 
все содержание знания выражается в общих представлениях – понятиях; 
он сформулировал требование всеобщности истинного знания; указал на 
индуктивный метод как путь к истинному знанию, показав, что для пра-
вильной индукции необходим всесторонний анализ единичных представ-
лений и что только такое обобщение можно назвать знанием в противовес 
мнению [4, с. 33–34]. Сократ требовал сознательного (не слепого, рабского) 
подчинения нравам и обычаям, законам и учреждениям государства; при-
знавал важное значение государства, которое должно осуществлять добро 
и благо.

Свою систему философии создает ближайший выдающийся ученик Со-
крата – Платон. В то время, когда Гераклит задавался вопросом, существу-
ет ли что-либо постоянное, или все находится в движении и вечном пото-
ке, а софисты в принципе отрицали общеобязательное познание (все течет, 
все изменяется), Платон, вслед за своим легендарным учителем, защищает 
общеобязательность – наука должна строиться на основе понятий и прин-
ципов.

Платон (Аристокл) (427–347 гг. до н. э.) родился в Афинах, происходил из 
богатого аристократического рода с прочными традициями, его предки – 
афинский царь Кодр, знаменитый государственный деятель Солон, к его 
родственникам принадлежал олигарх Критий [2, с. 71–136]. Будущий фи-
лософ получил хорошее воспитание, обучался живописи, музыке; его люби-
мыми поэтами были Гомер, Эпихарм, Софрон. Платон хотел стать поэтом, 
однако после встречи с Сократом сжег все свои стихотворения. Платон 
познакомился с учениями Гераклита и Анаксагора, однако именно друже-
ское общение с Сократом на протяжении пяти лет направило его на фило-
софский путь. После смерти своего учителя, которого он тщетно старался 
спасти, Платон переселился в Мегару, а затем отправился в длительное пу-
тешествие. В возрасте 40 лет Платон основал Академию, где разрабаты-
вал и преподавал свою философию: частично в форме диалогов (подражая 
Сократу), отчасти – в лекциях. Умер Платон на 81-м году жизни, занятый 
своими сочинениями. Созданная Платоном Академия просуществовала на 
протяжении почти тысячи лет.

Учение Платона об идеях – первая научная попытка разрешить гносео-
логическую проблему: как возможно познание? Согласно Платону, чувства 
не могут дать прочного познания, однако они ведут к образованию мнения 
или представления. Познание неизменного или сущего можно назвать на-
укой. Платон впервые возвышается до представления чисто мысленного, 



Правосудие/Justice. 2025. Т. 7, №  3

14 Теоретико-исторические правовые науки / Theoretical and Historical Legal Sciences 

идеального бытия, которое существует благодаря тому, что мыслится [7, 
с.  86–90]. Гипотетический метод есть его излюбленный прием. Согласно 
Платону, идея – это предпосылка, условие любого научного мышления. На-
ука о чистых идеях в его философии называется диалектикой. Ее задача – 
свести многообразие действительности к родовому понятию и затем разло-
жить на виды, возвысив тем самым представление до объективной идеи, 
отбросив при этом все субъективное и шаткое. Истинным диалектиком, по 
Платону, может быть только систематик, т. е. тот, кто способен охватить 
своим разумом целое.

Большое внимание в философии Платона уделяется этике. Идея есте-
ственной закономерности его натурфилософии отошла на второй план по 
сравнению с идеей целесообразности. Развивая взгляды Сократа, Платон 
утверждал, что только истинное познание есть добродетель, а истинная 
добродетель основывается на познании. Этика, по Платону, является нау-
кой. Единство добродетелей – дружбы, храбрости, благочестия, самообла-
дания – состоит в их общей зависимости от знания, содержание которого 
надо искать в чем-то высшем по сравнению с чувствами. В диалоге «Гор-
гий» философ замечал, что более сильным может быть только более раз-
умный. Эти же идеи Платон разрабатывал в первой книге диалога «Госу-
дарство» относительно понятия справедливости: «Справедливый – это че-
ловек достойный и мудрый, а несправедливый – невежда и недостойный» 
[8, с. 109]. В учении Платона взгляды Сократа выступают «очищенными» 
от идей пользы и удовольствия. Однако следует помнить, что «правильное 
представление» еще не является наукой; необходимо отличать обыденную 
добродетель, покоящуюся на благоприятных природных задатках и внеш-
них условиях, от философской добродетели, состоящей в свободном само-
определении.

На философию права Платона сильное влияние оказали его этические 
воззрения, точнее, его учение об идеях [7, с. 98]. Идея – это вечное и неиз-
менное бытие. Из всех идей высшей является идея блага. Идея добра пре-
восходит по своему достоинству познание истины. Важным моментом обо-
снования этики является принципиальное отрицание Платоном чувства 
удовольствия как определяющего основания этики (предтеча Канта в этом 
вопросе). Различение благого и приятного присутствует уже в его первых 
диалогах («Апология Сократа», «Критон», «Филеб»). Платон стремился реали-
зовать идею блага в действительности, благодаря чему чистая (теоретиче-
ская) идея превращается в прикладную. Идея нравственности включает в 
себя три главные добродетели: разумение, мужество и благоразумие (само-
обладание). Добродетель производительного класса – благоразумие и само-
обладание, воинов – «яростный дух» или мужество в отношении с врагами 
и кротость по отношению к своим гражданам, правителей  – разум, ум-
ственное развитие. Нравственная жизнь, по Платону, может осуществить-
ся только в государстве. В противоположность Сократу у Платона нрав-
ственное учение вырастает в учение о государстве; индивидуальная этика 
становится социальной.



Pravosudie/Justice. 2025. Vol. 7, no. 3

15Е. А. Фролова

Сочинение Платона «Государство» (360 г. до н. э.) сохраняет значение и 
в наше время как одно из наиболее значимых произведений философско-
го идеализма. Центральная его тема – определение справедливости, но по 
мере раскрытия этого вопроса исследование расширяется за пределы эти-
ки и политики. По многосторонности задач, разработанных в нем, данный 
диалог может считаться изложением всей системы зрелого периода жиз-
ни и деятельности Платона [9, с. 529–530]. Идеальное государство Платона 
имеет эллинскую почву и остается на ней: рабство не отменяется, эллин 
не должен продаваться в рабство, ни один полис не должен быть разру-
шен. Образец  – военный строй Спарты. Платоновский государственный 
идеал – это не фантастическая мечта [8, с. 280]; философ считал себя при-
званным к политической реформаторской деятельности. Уже в самом на-
чале диалога, в рассуждениях о происхождении и развитии государства, 
он выступает как реалист: признает основой государства хозяйственную 
деятельность, разделение труда, деньги как посредника в обмене продук-
тов, существование промышленного, военного, правящего классов. Целью 
идеального государства, по Платону, является наивысшее счастье всех че-
рез осуществление наивысшей добродетели, научное познание которой 
возможно только с помощью философии.

Трем добродетелям («душевным силам») в государстве соответствуют три 
разряда граждан. Земледельцы, ремесленники, купцы – это материальная 
основа государства, они пользуются защитой и покровительством со сто-
роны первых двух сословий, но сами участия в государстве не принимают. 
Для них существуют частная собственность и семья. Второй класс – вои-
ны (стражи или хранители) имеют своей задачей охрану существующего 
государства от внешних врагов, заботятся о соблюдении законов внутри 
государства [8, с. 136–139]. У них нет частной собственности, нет индиви-
дуальной семьи, ибо никакой личный интерес не должен мешать им осу-
ществлять свои служебные обязанности. Высший класс  – правители или 
философы, их призвание – законодательство, надзор за соблюдением зако-
нов, воспитание. Они проводят время в философских размышлениях, нау-
ках, осмыслении идеи добра.

Добродетели производительного класса  – благоразумие и самооблада-
ние, воинов – мужество, правителей – умственное развитие; идеальное го-
сударство в целом представляет собой справедливость в ее совершенной 
форме. По своей сути идеальное государство Платона есть учреждение для 
воспитания человеческого общества, которое должно воспринять высший 
нравственный идеал. Все чувственное и расслабляющее, все, что может на-
нести ущерб нравственности, изгоняется из музыки и поэзии.

С проектом построения идеального государства Платон соединил крити-
ку существующего государственного и общественного строя. Философ го-
ворил о двух государствах  – государстве богатых и государстве бедных. 
Он критиковал погоню за деньгами, спекулянтов, праздную и разгульную 
жизнь «золотой» молодежи. Необходимо, по его мнению, радикальное пре-
образование существующего строя. Однако идеал не может воплотиться в 



Правосудие/Justice. 2025. Т. 7, №  3

16 Теоретико-исторические правовые науки / Theoretical and Historical Legal Sciences 

сфере опыта полностью, к нему можно только приблизиться. Поскольку го-
сударственные формы коренятся в мировоззрении граждан, следователь-
но, жизнь народа должна наполниться новым нравственным содержани-
ем. В этом должно помочь то новое воспитание, которое Платон стремился 
осуществить в своей Академии.

Для управления государством, рассуждал Платон, не годятся как люди 
непросвещенные и несведущие в истине, так и те, кому всю жизнь предо-
ставлено заниматься самоусовершенствованием: первые – потому, что в их 
жизни нет единой цели, стремясь к которой они должны были бы действо-
вать, а вторые – потому, что по доброй воле они не станут действовать [8, 
с. 300]. Правитель, по мысли Платона, должен уметь видеть благо не одно-
го какого-либо слоя населения, а благо всего государства. Поэтому для по-
строения нового общества определяющим должно явиться руководство со 
стороны философов: «Пока в государствах не будут царствовать философы 
либо так называемые нынешние цари и владыки не станут благородно и 
основательно философствовать и это не сольется воедино – государствен-
ная власть и философия… государствам не избавиться от зол» [8, с. 255]. 
Но для достижения благоденствия правители должны быть не мнимыми, а 
«подлинными» философами, под которыми Платон понимает тех, кто «лю-
бит усматривать истину». По прошествии ряда столетий эту мысль будут 
развивать Сен-Симон и Конт.

Идеальной формой правления, той, где господствует мудрость, Пла-
тон называл аристократию или монархию. Мудрость, по его мысли, не ка- 
кое-либо техническое умение или обычное знание, но высшее знание, или 
способность дать добрый совет по вопросам государства в целом – о спо-
собе направления и ведения его внутренних дел и о руководстве им в его 
внешних отношениях [9, с.  547]. Однако в действительности, рассуждал 
Платон, существуют разнообразные политические учреждения. В диалоге 
«Государство» выделяются четыре отклонения от идеала, в порядке, обо-
значающем путь постепенного падения государственного устройства. Пер-
вое  – это тимократия как власть честолюбцев (спартанское правление), 
для которой характерно господство силы и храбрости; в этом государстве 
преобладают военные качества. С течением времени гармония нарушает-
ся, появляется вражда между сословиями, сильнейшие подчиняют осталь-
ных, развиваются честолюбие, стремление к богатству. Деньги становятся 
мерилом почестей и влияния на общественные дела. Бедные исключаются 
из участия в политике, вводится имущественный ценз, правление из ти-
мократии переходит в олигархию – власть богатых. В таком государстве 
царит алчность, но правители еще заботятся о сохранении приобретенного 
и удерживают низших от своеволия. Правление в олигархии вручается не 
по достоинству, а по богатству. При общем стремлении к стяжанию каж-
дый получает право распоряжаться своим имуществом, как ему угодно. 
Поскольку в таком государстве большинство людей – бедные, устанавли-
вается демократия – господство неограниченной свободы. В таком обще-
стве каждый человек считает себе все позволенным; в обществе исчезает 



Pravosudie/Justice. 2025. Vol. 7, no. 3

17Е. А. Фролова

уважение к властям и законам. Дети приравнивают себя к родителям, уче-
ники – к наставникам, рабы – к господам. Народ преследует всякого, кто 
возвышается над толпой богатством, знатностью, способностями. В таком 
обществе начинаются раздоры: богатые составляют заговоры, чтобы за-
щитить свое достояние, а народ ищет вождя. Последний постепенно берет 
власть в свои руки, окружает себя наемными телохранителями и, наконец, 
уничтожает все народные права, становясь тираном. Тирания, по Плато-
ну, это худшая форма правления. Она подразумевает господство безум-
ной и безмерной страсти, которая прибегает ко всем средствам для своего 
удовлетворения. В диалоге «Государство» Платон таким образом описывал 
тирана: «В первые дни, вообще в первое время он приветливо улыбается 
всем, кто бы ему ни встретился, а о себе утверждает, что он вовсе не ти-
ран; он дает много обещаний частным лицам и обществу; он освобождает 
людей от долгов и раздает землю народу и своей свите. Так притворяется 
он милостивым ко всем и кротким. Когда же он примирится кое с кем из 
своих врагов, а иных уничтожит, так что они перестанут его беспокоить, я 
думаю, первой его задачей будет постоянно вовлекать граждан в какие-ли-
бо войны, чтобы народ испытывал нужду в предводителе… да и для того, 
чтобы из-за налогов люди обеднели и перебивались со дня на день, мень-
ше злоумышляя против него. А если он заподозрит кого-нибудь в вольных 
мыслях и в отрицании его правления, то таких людей он уничтожит под 
предлогом, будто они предались неприятелю. Ради всего этого тирану необ-
ходимо постоянно будоражить всех посредством войны» [8, с. 356]. Тиран 
вынужден поддерживать смуты и войны, чтобы народ всегда чувствовал 
потребность в предводителе.

Так выглядит постепенное отклонение образов правления от идеала в 
диалоге «Государство», однако, как уже замечал Аристотель, этой циклич-
ности нельзя придавать абсолютного значения. На примере Греции видно, 
что здесь аристократия большей частью переходила в демократию через 
тиранию. Кроме этого, отчасти в Греции, а еще больше в Риме переходной 
формой было правление, основанное на цензе, которое по сути являлось 
смешением аристократических и демократических начал.

Диалог Платона «Политик» [9, с. 3–70] хронологически относится к позд-
нему творчеству философа, в идейном плане это продолжение диалога 
«Софист», промежуточный между «Государством» и «Законами». Участни-
ки диалога: Сократ, начинающий диалог, математик Феодор Киренский, 
гость из Элеи и молодой Сократ. В центре внимания Платона в этом диа-
логе – сущность подлинного политика, которая отличается от других, бо-
лее частных форм деятельности человека. Управление государством есть 
особая миссия, оно не является простым трудом свободнорожденного или 
раба; политику нельзя рассматривать как деятельность государственных 
людей, стоящих близко к правительству, как жречество, царскую власть, 
деятельность в области науки или искусства, риторику, военное дело или 
юриспруденцию. Политика – это специфическое «знание», а именно знание 
власти над людьми, взятое в своем предельном обобщении. Согласно Пла-



Правосудие/Justice. 2025. Т. 7, №  3

18 Теоретико-исторические правовые науки / Theoretical and Historical Legal Sciences 

тону, «править должен мудрый», а там, где нет мудрого, должен править 
«хотя бы закон».

В диалоге «Политик» в систематизированном виде представлены фор-
мы государства: 1) монархия в двух видах: тирания (в основе правления 
лежит насилие) и царская власть (основу правления образуют добрая воля, 
разум); 2) правление немногих в двух видах: аристократия (отличительная 
черта правящих лиц – знатность) и олигархия (отличительная черта пра-
вящих лиц – богатство); 3) правление большинства в двух видах: законная 
демократия и демократия без закона. Лучшей формой правления названа 
монархия, основанная на законе, с оговоркой, что править должны «истин-
но знающие», и неважно, правят они «по закону» или «без закона», согласно 
«доброй воле» или против нее, бедны они или богаты, главное – управлять 
государством на основе знания и справедливости. Платон замечал: «Пре-
краснее всего, когда сила не у законов, а в руках царственного мужа, обла-
дающего разумом» [9, с. 48]. Предписаниями закона нельзя со всей точно-
стью и справедливостью охватить все то, что является наилучшим для каж-
дого. Несходство, существующее между людьми, не допускает однозначной 
и единой законодательной регламентации.

Диалог «Законы» – последнее большое сочинение Платона, написанное 
приблизительно в 354 г. до н. э. По свидетельству Диогена Лаэртского, Пла-
тон работал над ним до последнего дня. Книга была оставлена на восковых 
дощечках, т. е. в рабочем виде. Произведение вышло в свет после смер-
ти Платона, переписанное его учеником Филиппом Опунтским. «Законы» 
представляют собой неторопливую беседу трех старцев, оттачивающих 
тонкости законодательства того общества, которому было дано теорети-
ческое обоснование в «Государстве» [9, с.  729]. Место действия диалога: 
остров Крит. Его участники: некий афинянин, который в качестве гостя 
приезжает на остров (от его имени выступает Платон), критянин Клиний 
и спартанец Мегилл. Время, избранное Платоном для диалога «Законы», – 
день летнего солнцеворота (июнь – июль). Эти детали композиции симво-
личны: в канун нового года, в самый долгий день, когда солнце в течение 
недели стоит практически неподвижно, три старца в зените своей мудро-
сти устанавливают идеальное, по их мнению, устройство общества. Платон 
подчеркивал, что в день летнего солнцеворота принимают обычно важные 
государственные решения.

«Законы» – второй созданный Платоном план преобразования греческо-
го государства. В этом проекте изображается уже не идеальное («Государ-
ство»), а приближающееся к идеалу государство. Это земледельческая ко-
лония на острове Крит. Граждане в «Законах» – землевладельцы, обрабаты-
вающие свои участки с помощью рабов. Земля принадлежит государству и 
распределяется на 5040 равных участков. Отчуждение земли и дробление 
участка не допускаются: лишние сыновья-наследники отправляются в ко-
лонии. Ремеслом и торговлей в этом государстве занимаются только ино-
земцы (не граждане). Вместо философов во главе правления стоит союз 
знающих и опытных людей. Сохраняются частная собственность и инди-



Pravosudie/Justice. 2025. Vol. 7, no. 3

19Е. А. Фролова

видуальные семьи, но браки подлежат строгому контролю со стороны госу-
дарства. Деление на классы выступает в этом проекте в смягченной фор-
ме. Правители связаны твердыми законами. Хозяйственный труд ценится 
значительно выше. Духовная жизнь людей, воспитание детей и юношества 
находятся под строгим контролем государства. Познание идей сменяется 
изучением математики и поэзии. Вводится цензура, не допускаются от-
клонения от традиционных образцов в скульптуре, музыке, танцах, дет-
ских играх. Заграничные поездки граждан ограничиваются во избежание 
вредных влияний извне. Частная жизнь гражданина всецело определена 
государством. «…Никто никогда не должен оставаться без начальника – ни 
мужчина, ни женщина. Ни в серьезных занятиях, ни в играх никто не дол-
жен приучать себя действовать по собственному усмотрению: нет, всег-
да – и на войне, и в мирное время – надо жить с постоянной оглядкой на 
начальника и следовать его указаниям. <…> Словом, пусть человеческая 
душа приобретет навык совершенно не уметь делать что-либо отдельно от 
других людей и даже не понимать, как это возможно» [9, с. 406]. Результат 
такого режима заключается, по мысли Платона, в создании сплоченного 
целостного общества, в котором свобода приносится в жертву обществен-
ной цели – гражданин живет исключительно для государства. Вместе с тем 
уже Аристотель замечал, что в действительности в греческих полисах ре-
гламентация частного быта не доходила до таких масштабов, как это опи-
сано в диалогах Платона.

К заслугам философии права Платона можно отнести его критику уяз-
вимых черт демократии, главная опасность которой, как показал грече-
ский мыслитель, заключается в деятельности демагогов, и критику ти-
рании. Платон возводил понятие государства к вечным идеям правды и 
добра. Однако во имя этих начал он стремился произвести объединение, 
противоречащее человеческой природе. Аристотель, критически оценивая 
учение своего учителя, утверждал, что излишнее единство разрушает сущ-
ность государства, которое должно быть менее едино, чем семья, и еще ме-
нее, чем отдельное лицо.

Наиболее выдающимся из учеников Платона был Аристотель (Стагирит) 
(384–322 гг. до н. э.)  – ученый-энциклопедист, основатель перипатетиче-
ской школы, изложивший свое видение этики, государства и права. Он 
родился в греческой колонии Стагире; был сыном македонского придвор-
ного врача Никомаха [2, с. 140–202]. Происхождение из старинного рода 
врачей повлияло, вероятно, на его интерес к эмпирической области. Рано 
осиротев, Аристотель был воспитан родственниками. В 17–18 лет он прие-
хал в Афины и вошел в платоновский кружок; позднее выступал в качестве 
писателя и преподавателя красноречия. В общении с Платоном он нахо-
дился на протяжении 17 лет и до смерти своего учителя не открывал соб-
ственной школы. При всем различии воззрений с Платоном он испытывал 
величайшее личное уважение к своему учителю. В 343 году до н. э. Аристо-
тель принял предложение Филиппа Македонского воспитывать его 13-лет-
него сына Александра. Царственный воспитанник на всю жизнь сохранил 

´



Правосудие/Justice. 2025. Т. 7, №  3

20 Теоретико-исторические правовые науки / Theoretical and Historical Legal Sciences 

к Аристотелю чувства преданности и уважения. В 334 году до н. э. Аристо-
тель переселился в Афины и основал Лицей, где в тенистых аллеях вместе 
со своими учениками обсуждал философские проблемы (отсюда их назва-
ние – перипатетики). Рано начав учиться, Аристотель поздно начал учить 
сам, олицетворяя своим творчеством поговорку: «Медленно зреет то, чему 
предназначено долго жить». По утрам он читал лекции для более подго-
товленных слушателей (акроаматические или систематические), после обе-
да – популярно-риторические (экзотерические) для более широкой публи-
ки. Благодаря собственным денежным средствам и помощи македонского 
двора Аристотель создал библиотеку. Во главе своей школы философ стоял 
12 лет; после смерти Александра Великого он был осужден номинально за 
«безбожие», в реальности – за связь с македонским царственным домом, бе-
жал в Халкидику, где в следующем году умер.

Аристотель создал фундаментальные сочинения по естествознанию, ло-
гике, этике, философии; его политическое и правовое учение изложено в 
работах «Политика», «Афинская полития», «Никомахова этика». Цель фило-
софии Аристотеля – познать сущее и общеобязательное. Вслед за Сократом 
и Платоном он убежден, что только с помощью познания, оперирующего 
понятиями, возможно достигнуть истинного знания (науки). Однако ме-
тодологически его учение является антитезой философии Платона: между 
этими учениями имеются существенные отличия. Если Платон начинает с 
критики познания, то Аристотель догматически определяет явления и счи-
тает необходимой только их логическую обработку. Под субстанцией он по-
нимает единичные вещи. Интерес Платона – гносеологический и направлен 
на достоверность познания, на истинность бытия; интерес Аристотеля – ге-
нетический: он стремится открыть и объяснить причины, действующие в 
чувственных вещах. Поэтому Аристотель критикует платоновское учение 
об идеях, считая, что сущность вещей надо искать не обособленно от внеш-
них предметов, а в них самих, единое находится не рядом со множеством, 
а в множественном. Реализм Аристотеля важен тем, что таким образом 
уделяется большое внимание исследованию фактов, однако, по оценкам 
К. Форлендера, в его учении отсутствует прочная критическая основа [7, 
с. 115].

Система Аристотеля охватывает огромный материал, вопрос классифи-
кации наук становится одним из главных в его учении; весь материал рас-
пределяется в следующем порядке: 1) логика, 2) метафизика, 3) учение о 
природе и душе, 4) практическая философия: этика и политика, 5) ритори-
ка и учение об искусстве. Аристотеля справедливо называют «отцом» логи-
ки [7, с. 116]. Кант утверждал, что со времен Аристотеля логика не сделала 
ни одного шага ни вперед, ни назад. Во всяком случае, можно говорить о 
том, что формальная логика до начала XX в. базировалась на его системе.

Основной вопрос философии Аристотеля  – решение проблемы, каким 
образом мы достигаем познания общего. Философ выделял четыре основ-
ных принципа: единичное и общее; материя и форма (возможность и дей-
ствительность); движимое и движущая причина; цель. О цели следует ска-



Pravosudie/Justice. 2025. Vol. 7, no. 3

21Е. А. Фролова

зать особо; все остальные принципы в той или иной степени заимствованы 
философом у предшественников: Эмпедокла, Анаксагора, Платона. Прин-
цип цели впервые встречается у Аристотеля. Согласно его учению, все не-
совершенное стремится к совершенному, любое возникновение существует 
только ради бытия. Сущность и причина каждой вещи есть содержащая-
ся в ней цель. Цель отождествляется с формой, материя представляет со-
бой случайное, незакономерное, нецелесообразное в природе, являющееся 
препятствием для реализации цели. Его учение противостоит механицизму 
Демокрита, сводившего все только к необходимости; Аристотеля справед-
ливо называют «отцом» не только логики, но и телеологии.

Этика Аристотеля направлена не на познание единого, вечного, неиз-
менного идеала; предмет его исследований – достижимые человеком кон-
кретные блага, которые различны в зависимости от пола, общественного 
положения, профессии и т. д. Идея добра сама по себе не может осуще-
ствиться и потому недостижима для познания человека: непонятно, рас-
суждал он, каким образом ткач или плотник могут извлечь пользу для сво-
его искусства в познании общего понятия блага, каким образом сделается 
лучшим врачом или полководцем тот, кто созерцал только лишь саму идею 
без практических навыков. Благо, по Аристотелю, есть то, к чему все стре-
мится, т.  е. цель каждой вещи: для медицины  – здоровье, для военного 
дела – победа, для строительства – дом и т. д. [10, с. 62]. Масштабом оценки 
блага является полезность, поскольку наша цель заключается не в позна-
нии, а в деятельности: мы занимаемся этикой не ради теории, не для того, 
чтобы знать, что такое добродетель, а для того, чтобы быть добродетельны-
ми людьми. Благо, к которому стремятся все люди, есть счастье, высшая 
из всех целей, высшее из всех благ. В «Никомаховой этике» добродетели де-
лятся на высшие (разум, наука, мудрость, искусство, практический здра-
вый смысл) и этические (мужество, умеренность, благородство, самосто-
ятельность, правильная самооценка, гуманность, правдивость, бодрость, 
дружба, справедливость). Этическая добродетель – это правильная середи-
на между двумя крайностями, которых следует избегать (например, хра-
брость – середина между трусостью и безумной отвагой, щедрость – между 
скупостью и расточительностью). Критерий «правильной середины» Аристо-
тель не раскрывает, а отсылает к понятию «практического здравого смыс-
ла». Совершенная из всех этических добродетелей и одновременно основа 
государственной жизни есть справедливость, которая проявляется в двух 
видах: распределяющая (наделяет каждого материальными благами и по-
честями в зависимости от его достоинства) и уравнивающая (при юриди-
ческих сделках и в случаях преступлений определяет, что кому надлежит).

Этика в учении Аристотеля не является наукой; этика выстраивается 
на основе психологии и антропологии и является введением в политику. 
Нравственная задача, по учению Аристотеля, может быть решена только 
в государстве. Природа вселила в человека стремление к общению с себе 
подобными. По времени семья и деревенская община предшествуют госу-
дарству, но по своей «природе», т. е. по своей цели, государство стоит выше 



Правосудие/Justice. 2025. Т. 7, №  3

22 Теоретико-исторические правовые науки / Theoretical and Historical Legal Sciences 

своих частей, ему принадлежит право вмешиваться и регулировать все че-
ловеческие отношения. По Аристотелю, возникнув из потребностей суще-
ствования, государство продолжает существовать ради счастливой жизни. 
Гражданам необходимы досуг и свобода для размышления и участия в де-
лах государства. Целью последнего являются: обеспечение пропитанием и 
комфорта, защита, достаток, религиозный культ, справедливость. Как и 
Платон, Аристотель выступает против жажды наживы, считает необходи-
мым, чтобы гражданин принадлежал государству, а не самому себе: «Даже 
если для одного человека благом является то же самое, что и для государ-
ства, более важным и более полным представляется все-таки благо госу-
дарства, достижение его и сохранение» [10, с. 55].

Несмотря на то что идеалом государства у Аристотеля, как и у Платона, 
выступает полис, учение Аристотеля представляло собой другой психологи-
ческий склад по сравнению с философией его учителя [7, с. 131]. Единство 
в мышлении, чувствовании и воле, характерные для Платона, Аристотель 
считает излишними, поскольку потребности, стремления, действия людей 
разные: следует требовать относительного, рассуждал он, а не абсолютного 
единства как семьи, так и государства. Если это единство зайдет слишком 
далеко, то и само государство будет уничтожено. Масштаб Аристотеля – не 
идеальный, а средний человек, его учение о государстве – не политика дол-
женствования, а политика золотой середины, приближающаяся к истори-
чески реальному.

Государство, по Аристотелю, занимает высшее место в области челове-
ческих отношений. Государство есть «союз семей и селений для возможно 
более счастливой жизни», оно существует для блага человека. Существует 
три рода отношений: муж – жена; отец – дети; господин – раб; так обра-
зуется дом. Дома образуют села, села объединяются в государство. Внеш-
не этот подход напоминает патриархальную теорию происхождения госу-
дарства, однако у Аристотеля другая логика исследования. Согласно его 
философии, все частные цели входят в общую (государство). Государство 
существует по природе и по природе предшествует каждому человеку [10, 
с. 378–379]. Человек по своей природе есть «существо политическое»; буду-
чи изолирован, человек уже не есть самодостаточное существо. Вне госу-
дарства существуют только зверь, неспособный к общению, и Бог, который 
в себе самом имеет все необходимое. Таким образом, по порядку физиче-
ского происхождения лицо предшествует государству, но по природе, т. е. 
по своей сущности, государство предшествует лицу, как целое предшеству-
ет частям и только в целом части находят свое назначение и достигают ис-
тинного естества. Человек только в государстве, под управлением правды 
и закона становится человеком.

Аристотель  – противник обобществления имущества: только частная 
собственность дает возможность проявлять акт милосердия. Общность 
имущества оказывается невыгодной и экономически: люди заботятся все-
го более о том, что принадлежит лично им, и менее заботятся о том, что яв-
ляется общим.



Pravosudie/Justice. 2025. Vol. 7, no. 3

23Е. А. Фролова

Большое внимание философ уделял анализу существующих форм госу-
дарства, причинам политических переворотов и описанию средств, с по-
мощью которых государство может сохраниться. Формы государства клас-
сифицируются по двум основаниям: по цели, осуществляемой в государ-
стве (общее благо или частные интересы правителя) и по числу правящих 
лиц (один, немногие, большинство). Аристотель различал три «правильных» 
(нацеленных на реализацию общего блага) формы правления. Царская 
власть (монархия) – форма правления, при которой власть принадлежит 
одному правителю, получающему ее по наследству. Извращением царской 
власти является тирания. Аристократия – форма правления, при которой 
верховная власть принадлежит гражданам, владеющим собственностью и 
имеющим в виду высшее благо государства. Извращение аристократии – 
олигархия, форма правления, при которой верховная власть принадлежит 
гражданам, владеющим собственностью и имеющим в виду выгоду состо-
ятельных граждан. Полития – форма правления, при которой ради общей 
пользы правит большинство. Как правило, в политии верховная власть со-
средоточивается в руках воинов, которые вооружаются за собственный 
счет. Извращение политии – демократия, власть, имеющая в виду не об-
щее благо, а выгоду неимущих. В каждом государстве, рассуждал фило-
соф, есть богатые и бедные, составляющие два полюса, в зависимости от 
перевеса тех или других в обществе устанавливается олигархия или демо-
кратия. Причина политических волнений в государстве заключается в от-
сутствии надлежащего равенства: олигархи подавляют народ, демократы 
грабят олигархов. Поэтому для создания прочного государства правителю 
необходимо умерять крайности.

Наилучшей формой государства Аристотель считал политию, возникаю-
щую из сочетания олигархии и демократии, в которой господствует сред-
ний класс, обеспечивающий стабильность общественного порядка. Сред-
ний класс занимается экономикой (умело ведет домашнее хозяйство); эко-
номика противостоит хрематистике (искусству накопления ради наживы, 
которым занимаются богатые в виде спекуляций и ростовщичества). За-
нятие коммерцией Аристотель осуждал, поскольку не считал обогащение 
добродельной целью существования человека. В политии предусматрива-
ются совместные мероприятия (например, трапезы), призванные солида-
ризировать всех граждан. Социальной опорой власти в политии являются 
собственники земли. Из числа граждан исключаются лица, занятые физи-
ческим трудом. Хотя землепашцы, ремесленники и поденщики необходи-
мы в государстве, тем не менее важнейшими его частями являются вои-
ны и правители, они обладают гражданскими правами в полном объеме. 
Таким образом, к «правильным» формам государства Аристотель относил 
монархию, аристократию, политию; к «неправильным» – тиранию, олигар-
хию, демократию.

Аристотель исследовал причины политических переворотов: 1) стрем-
ление к равенству. К восстанию прибегают те, рассуждал философ, кто 
считает себя обделенным и думает, что ему не воздается должное; 2) че-



Правосудие/Justice. 2025. Т. 7, №  3

24 Теоретико-исторические правовые науки / Theoretical and Historical Legal Sciences 

ловеческие страсти (честолюбие, зависть, негодование, страх наказания, 
презрение к правителям и др.). В демократии революции происходят от 
неистовства демагогов, которые заставляют высшие классы соединяться и 
сговариваться для ниспровержения существующего строя. В олигархии – 
из-за притеснения низших классов и раздоров в среде олигархов. В ари-
стократии – в силу плохого сочетания элементов государства. Среди при-
чин нестабильности называются: «разноплеменность населения», личные 
противоречия в среде правящего класса, демагогия, посредством которой 
один человек способен сосредоточить в своих руках всю полноту власти 
и стать тираном. Государственные перевороты производятся, по Аристо-
телю, путем либо насилия, либо обмана. При этом обман может быть дво-
якого рода: иногда, обманув народ, производят переворот с его согласия, 
а затем, по прошествии некоторого времени, насильственным путем за-
хватывают власть, уже против воли народа. Иногда сначала действуют на 
народ убеждением, затем снова убеждают его и правят с его согласия [10, 
с. 535–536].

Для сохранения стабильности государственного строя Аристотель пред-
лагал: «возбуждать у граждан разные опасения» с тем, чтобы они охраняли 
имеющийся строй подобно тому, как «заботятся о ночной охране», преду-
преждать законными средствами соперничество и распри среди знатных, 
упрочить власть закона, разделить обязанности, заботиться о воспитании 
молодого поколения. Но самое главное при всяком государственном строе, 
по мысли Аристотеля, – это посредством законов устроить дело так, что-
бы должностным лицам невозможно было наживаться. Поскольку внутрен-
ние причины падения монархии заключаются в заговорах подчиненных, 
а в тирании – в стремлении правителей к деспотизму, то средствами их 
поддержания будут умеренность (для монархии), нравственное унижение 
подданных, возбуждение между ними недоверия, поддержание народа в 
бедности (для тирании). При этом, если тирания будет держаться умерен-
ности, она может перерасти в монархию. Вообще же, рассуждал философ, 
все односторонние образы правления только тогда могут рассчитывать на 
некоторую прочность, если будут приближаться к среднему.

Аристотель различал два вида справедливости: уравнивающую (ра-
венство числительное) и распределяющую (равенство пропорциональное). 
Уравнивающая справедливость затрагивает отношения обмена, возмеще-
ния ущерба, определение наказания за имущественные преступления и др. 
Закон «…обращает внимание лишь на различие ущерба, а с лицами обхо-
дится как с равными во всем». При распределяющей справедливости учи-
тывается положение человека в обществе; ее принципом является возда-
яние по достоинствам и заслугам. Этот вид справедливости применяется 
в политических отношениях, при определении наказаний против чести и 
достоинства.

Большое внимание Аристотель уделял географическому положению госу-
дарства. Его территория должна быть достаточной для удовлетворения по-
требностей населения и одновременно обозримой, чтобы граждане «знали 



Pravosudie/Justice. 2025. Vol. 7, no. 3

25Е. А. Фролова

друг друга». Благоприятные условия для существования прочного государ-
ства создаются умеренным климатом Эллады – приморское расположение 
удобно для торговли и для защиты полисов. В «Политике» (7-я книга) Ари-
стотель оценивает свойства гражданского населения, заявляя, что у элли-
нов мужество и ум находятся в гармонии, именно поэтому они сохраняют 
свою свободу, пользуются лучшим государственным устройством, способ-
ны властвовать над всеми. У европейцев есть мужество, но недостает ума 
и способностей к ремеслам – они сохраняют свою свободу, но не способны 
к государственной жизни и не могут господствовать над своими соседями. 
У азиатского населения есть ум, способность к ремеслам, но им недостает 
мужества – «поэтому они живут в подчинении и рабском состоянии».

Аристотель обосновывал рабство: «Кто по природе принадлежит не са-
мому себе, а другому и при этом все-таки человек, тот по своей природе 
раб». Раб – это живое орудие, служащее для жизни, собственность хозяина; 
рабы пригодны для телесной работы. Рабство, считал Аристотель, установ-
лено природой: варвары имеют могучее тело, однако слабы умом, поэтому 
их назначение  – исключительно физический труд. Природа человека со-
стоит из тела и души (разум властвует над влечениями). Рабы имеют разум 
настолько, насколько они способны понимать чужие веления, поэтому они 
призваны быть рабами. Кроме этого, рабство вызвано потребностями ве-
дения хозяйства, общественной необходимостью: «Если бы ткацкие челно-
ки сами ткали, а плектры сами играли на кифаре, тогда и зодчие не нуж-
дались бы в работниках, а господам не нужны были бы рабы» [10, с. 381].

Право, согласно Аристотелю, есть мерило политической справедливости 
[10, с. 380]. Вне политического общения право не существует. Люди, не на-
ходящиеся в подобных отношениях, не могут иметь и относительно друг 
друга политической справедливости. Поэтому право отсутствует в отно-
шениях господ и рабов, отцов и детей, при деспотической власти. Госу-
дарственное право («судие» – по терминологии Аристотеля) подразделяется 
на естественное и узаконенное; право считается естественным, если оно 
повсюду имеет одинаковую силу и не зависит от признания или непризна-
ния его со стороны людей. Узаконенное право – то, которое первоначально 
могло быть без существенного различия таким или иным, но раз оно опре-
делено, то это безразличие прекращается [10, с.  160]. По смыслу учения 
Аристотель относил к предписаниям естественного права семью, частную 
собственность, рабство. Под узаконенным правом философ понимал зако-
ны, установленные государством, и обычное право, которое оказывалось 
важнее писаных законов. Постановления народного собрания и правите-
лей не являются законами в собственном смысле слова (не имеют предпи-
саний общего характера).

«Политика» Аристотеля воздействовала на последующую политико-пра-
вовую мысль. Несмотря на свою незавершенность, это произведение  – 
один из важнейших текстов по политической науке античности: в нем со-
единились наблюдения фактов (Аристотель собирал сведения о различных 
государственных устройствах, законодательных системах, обычаях и др.), 



Правосудие/Justice. 2025. Т. 7, №  3

26 Теоретико-исторические правовые науки / Theoretical and Historical Legal Sciences 

политический опыт (близость Аристотеля к македонскому царскому дво-
ру), представление о высшем человеческом благе, коренящееся в предше-
ствующей философии и в онтологии Аристотеля. Влияние этого сочинения 
Аристотеля прослеживается в трактатах Цицерона; усвоенные через Фому 
Аквинского идеи «Политики» послужили Данте для обоснования проекта 
всемирного государства («О монархии»). Трактат повлиял на политико-пра-
вовые взгляды Оккама; отдельные положения его учения использовал Мар-
силий Падуанский. Макиавелли, Эразм Роттердамский, Боден, Гоббс, Гро-
ций, Спиноза, Локк, Монтескье, Руссо, Кондорсе опирались на идеи, вы-
сказанные в «Политике», и неоднократно цитировали Аристотеля.

Обсуждение и заключение
Первые попытки философско-теоретического осмысления государства и 
права появляются в Древней Греции. Сократ, Платон, Аристотель рассма-
тривают государство, право, человека в их единстве и целостной взаимо
связи. Важная тема философии права этого периода – создание государ-
ства и права, основанных на справедливости. Для античных авторов харак-
терны полемичность и диалогичность; мировоззренческий и философский 
уровень их трактатов был очень высок [11]. В их сочинениях проявились 
нацеленность авторов на поиск связей личности и общества, сущности 
права и государства, возведение их к идеям правды, добра и справедли-
вости. Диалектика, понимаемая как искусство рассуждать, прежде всего 
отличала диалоги Платона, воспринявшего приемы Сократа (перекрестные 
вопросы, уточнения и др.). Теоретические конструкции понимания свобо-
ды и равенства, сформулированные Платоном и Аристотелем, оказались 
востребованными в философии права последующих веков и остаются ак-
туальными в наше время.

Список источников

1.	 Виндельбанд В. История философии : пер. с нем. Киев : Ника-Центр, 
1997. 560 с.

2.	 Сократ. Платон. Аристотель. Сенека : биогр. очерки. М. : Республика, 
1995. 267 с.

3.	 Ксенофонт. Защита Сократа на суде // Ксенофонт. Воспоминания о 
Сократе. М. : Наука, 1993. 378 с.

4.	 Трубецкой Е. Н. История философии права: Древняя Греция. Древ-
ний Рим. Раннее христианство. 2-е изд. М.  : Кн. дом «ЛИБРОКОМ», 
2012. 184 с.

5.	 Ксенофонт. Воспоминания о Сократе // Суд над Сократом : сб. ист. 
свидетельств. СПб. : Алетейя, 1997. 262 с.

6.	 Фролова Е. А. Философско-правовые идеи античности: софисты и Со-
крат// Аграрное и земельное право. 2019. № 4 (172). С. 82–85.



Pravosudie/Justice. 2025. Vol. 7, no. 3

27Е. А. Фролова

7.	 Форлендер К. История философии. Античность. Средние века : 
пер. с нем. / под ред. В. А. Савальского. 2-е изд., испр. М. : Кн. дом  
«ЛИБРОКОМ», 2011. 280 с.

8.	 Платон. Собрание сочинений : в 4 т. Т. 3 : пер. с древнегреч / общ. 
ред. А. Ф. Лосева, В. Ф. Асмуса, А. А. Тахо-Годи ; авт. вступ. ст. и ст. в 
примеч. А. Ф. Лосев ; примеч. А. А. Тахо-Годи. М. : Мысль, 1994. 654 с.

9.	 Платон. Собрание сочинений : в 4 т. Т. 4 : пер. с древнегреч. / общ. 
ред. А. Ф. Лосева, В. Ф. Асмуса, А. А. Тахо-Годи ; авт. вступ. ст. и ст. в 
примеч. А. Ф. Лосев ; примеч. А. А. Тахо-Годи. М. : Мысль, 1994. 830 с.

10.	Аристотель. Сочинения : в 4 т. Т. 4 : пер. с древнегреч. / общ. ред. 
А. И. Доватура. М. : Мысль, 1984. 830 с.

11.	Фролова Е. А. Философия права античности: Платон о государстве и 
законах // Аграрное и земельное право. 2019. № 3 (171). С. 50–54.

References

1.	 Windelband, W. [History of philosophy]. Transl. from Germ. Kyеv: Nika-
Tsentr; 1997. 560 p. (In Russ.)

2.	  [Socrates. Plato. Aristotle. Seneca]. Biographical essays. Moscow: 
Respublika; 1995. 267 p. (In Russ.)

3.	 Xenophon. [Defense of Socrates at the trial]. In: Xenophon. [Memories of 
Socrates]. Moscow: Nauka; 1993. 378 p. (In Russ.).

4.	 Trubetskoy, E. N. [History of the philosophy of law: Ancient Greece. Ancient 
Rome. Early Christianity]. 2nd ed. Moscow: LIBROKOM; 2012. 184 p. (In 
Russ.)

5.	 Xenophon. Memories of Socrates. [The trial of Socrates]. Collection of 
historical evidence. St. Petersburg: Aletejya; 1997. 262 p. (In Russ.)

6.	 Frolova, E. A. [Philosophical and legal ideas of antiquity: the sophists 
and Socrates]. Agrarnoe i zemel’noe pravo = [Agrarian and Land Law]. 
2019;(4):82-85. (In Russ.)

7.	 Forlender, K. [History of philosophy. Antiquity. Middle Ages]. Transl. from 
Germ. Ed. V. A. Savalsky. 2nd ed., correct. Moscow: LIBROKOM; 2011. 
280 p. (In Russ.)

8.	 Plato. [Collected works]. In 4 vols. Vol. 3. Transl. from Ancient Greek. Eds. 
A. F. Losev, V. F. Asmus, A. A. Takho-Godi. Auth. of introd. and notes 
A. F. Losev. Notes by A. A. Takho-Godi. Moscow: Mysl’, 1994; 654 p. (In 
Russ.)

9.	 Plato. [Collected works]. In 4 vols. Vol. 4. Transl. from Ancient Greek. Eds. 
A. F. Losev, V. F. Asmus, A. A. Takho-Godi. Auth. of introd. and notes 
A. F. Losev. Notes by A. A. Takho-Godi. Moscow: Mysl’; 1994; 830 p. (In 
Russ.)

10.	Aristotle. [Works]. In 4  vols. Vol.  4. Transl. from Ancient Greek. Ed.  
A. I. Dovatur. Moscow: Mysl’; 1984. 830 p. (In Russ.)



Правосудие/Justice. 2025. Т. 7, №  3

28 Теоретико-исторические правовые науки / Theoretical and Historical Legal Sciences 

11.	Frolova E. A. [Philosophy of Law in Antiquity: Plato on the state and 
laws]. Agrarnoe i zemel’noe pravo = [Agrarian and Land Law]. 2019;(3):50-
54. (In Russ.)

Информация об авторе / Information about the author
Фролова Елизавета Александровна, доктор юридических наук, профес-
сор, заведующий кафедрой теории государства и права и политологии 
юридического факультета Московского государственного университета 
имени М. В. Ломоносова (Российская Федерация, 119991, Москва, ГСП-1, 
Ленинские горы, д. 1, стр. 13, 4-й учебный корпус).
Elizaveta A. Frolova, Dr. Sci. (Law), Professor, Head of the Theory of State 
and Law and Political Science Department, Faculty of Law, Lomonosov Moscow 
State University (4th academic building, building 13, 1 Leninskie Gory, GSP-1, 
Moscow, 119991, Russian Federation).

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов.
The author declares no conflict of interests.

Статья поступила в редакцию 09.06.2025; одобрена после рецензирования 
19.06.2025; принята к публикации 24.06.2025.
The article was submitted 09.06.2025; approved after reviewing 19.06.2025; 
accepted for publication 24.06.2025.


