
Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 148 

 

 

Научно-исследовательский журнал «Исторический бюллетень / Historical Bulletin» 

https://hb-journal.ru 

2025, Том 8, № 8 / 2025, Vol. 8, Iss. 8 https:// hb-journal.ru/archives/category/publications 

Научная статья / Original article 

Шифр научной специальности: 5.6.1. Отечественная история (исторические науки) 

УДК 930.85 

 

 

Место и роль религии и церкви в становлении и развитии  

древнерусского общества и государства и централизованного  

Московского государства в период с IX по XVII века 
 

1 Середа С.П., 
1 Вологодский институт права и экономики Федеральной службы исполнения наказаний России 

 

Аннотация: представленная научная статья посвящена посвящена комплексному анализу места и роли 

религии и церкви в становлении и развитии древнерусского общества и государства, а также централизо-

ванного Московского государства в период с IX по XVII века. Актуальность работы обусловлена фунда-

ментальным влиянием религиозного фактора на формирование российской государственности, правовой 

системы и культурной идентичности. Методологическую основу составили историко-правовой, сравни-

тельно-исторический и системный методы, что позволило провести многоаспектный анализ заявленной 

темы. В ходе исследования установлено, что уже на ранних этапах языческие верования определяли «дух» 

и «букву» славянского сакрального права. Ключевым рубежом стало принятие христианства в 988 году, 

которое способствовало консолидации общества, проникновению письменности, кодификации права 

(«Русская Правда») и рецепции передовых византийских правовых норм. Автор отмечает, что православная 

церковь сыграла определяющую роль в объединении русских земель, преодолении феодальной раздроб-

ленности и монголо-татарского ига, а также в легитимации самодержавной власти. Отечается, что в эпоху 

Московского царства церковь активно участвовала в государственном управлении и идеологическом обос-

новании централизации, что отразилось в таких документах, как «Стоглав» и Соборное Уложение 1649 го-

да. В статье обращается внимание на то, что к концу рассматриваемого периода наметилась тенденция к 

постепенному подчинению церкви светской власти, ограничению ее экономических и политических прав. 

На основании проведенного исследования автор делает ввод о том, что на протяжении IX–XVII веков рели-

гия и церковь (православное веероучение) выступали ключевым интеграционным фактором, оказавшим 

фундаментальное влияние на все сферы жизни российского общества и государства. 

Ключевые слова: древнерусское общество и государство, централизованное Московское государство, 

религия и церквь, православие, государственность 

 

Для цитирования: Середа С.П. Место и роль религии и церкви в становлении и развитии древнерусско-

го общества и государства и централизованного Московского государства в период с IX по XVII века // 

Исторический бюллетень. 2025. Том 8. № 8. С. 148 – 155. 

 

Поступила в редакцию: 29 августа 2025 г.; Одобрена после рецензирования: 26 октября, 2025 г.; При-

нята к публикации: 12 декабря 2025 г. 

____________________________________________________________________________________________ 

http://hb-journal.ru/
http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 149 

The place and role of religion and the church in the formation and 

development of Ancient Russian society and the state and the centralized  

Moscow state in the period from the 9th to the 17th centuries 
 

1 Sereda S.P., 
1 Vologda Institute of Law and Economics of the FPS of Russia 

 

Abstract: the presented scientific article is devoted to a comprehensive analysis of the place and role of religion 

and the church in the formation and development of Ancient Russian society and the state, as well as the central-

ized Moscow state in the period from the 9th to the 17th centuries. The relevance of the work is due to the funda-

mental influence of the religious factor on the formation of Russian statehood, the legal system and cultural identi-

ty. The methodological basis was made up of historical-legal, comparative-historical and systematic methods, 

which allowed for a multidimensional analysis of the stated topic. In the course of the research, it was established 

that already at the early stages pagan beliefs determined the "spirit" and "letter" of Slavic sacred law. The key mile-

stone was the adoption of Christianity in 988, which contributed to the consolidation of society, the penetration of 

writing, the codification of law (Russian Truth) and the reception of advanced Byzantine legal norms. The author 

notes that the Orthodox Church played a decisive role in the unification of the Russian lands, overcoming feudal 

fragmentation and the Mongol-Tatar yoke, as well as in legitimizing autocratic power. It is noted that during the era 

of the Muscovite Empire, the church actively participated in public administration and the ideological justification 

of centralization, which was reflected in such documents as the Stoglav and the Conciliar Code of 1649. The article 

draws attention to the fact that by the end of the period under review, there was a tendency towards the gradual 

subordination of the church to secular authority, and the restriction of its economic and political rights. Based on 

the conducted research, the author introduces the fact that during the 9th–17th centuries, religion and the church 

(Orthodox religious beliefs) were a key integration factor that had a fundamental impact on all spheres of life of 

Russian society and the state. 

Keywords: ancient Russian society and state, centralized Moscow state, religion and church, Orthodoxy, state-

hood 

 

For citation: Sereda S.P. The place and role of religion and the church in the formation and development of 

Ancient Russian society and the state and the centralized Moscow state in the period from the 9th to the 17th centu-

ries. Historical Bulletin. 2025. 8 (8). P. 148 – 155. 

 

The article was submitted: August 29, 2025; Approved after reviewing: October 26, 2025; Accepted for publica-

tion: December 12, 2025. 

 

Введение 

Религиозные отношения традиционно занима-

ют важное место в России, являясь частью не 

только этнического и  культурного, но и полити-

ческого и социально-экономического устройства 

общества. Россия является уникальным многона-

циональным и многоконфессиональным государ-

ством, в котором отношение к религии всегда иг-

рало и продолжает играть значимую роль в жизни 

каждого человека и общества в целом. Возникнув 

первоначально как моноконфессиональное госу-

дарство Россия постепенно пришла к многокон-

фессиональному составу, объединив в одно обще-

ство и государство различные народы и культуры. 

При этом значительную роль в становлении и раз-

витии России как единого государства, в обрете-

нии и защите независимости, и в то же время в 

объединении различных культур играло и про-

должает играть православие и Русская православ-

ная церковь (далее – РПЦ). 

В этой связи особый интерес и значение пред-

ставляет исследование исторических предпосылок 

и основ зарождения и становления религиозности 

российского общества на ранних этапах становле-

ния государственности. Необходимо изучить и 

определить место и роль религиозных представле-

ний в становлении и развитии Российского госу-

дарства, особенно роль религии и церкви на ран-

них этапах его становления. 

Материалы и методы исследований 

В качестве методологической основы в иссле-

довании использовался диалектический метод, 

задающий общее направление научному поиску. 

Для решения конкретных задач был задействован 

также арсенал общенаучных и специальных мето-

дов: историко-генетический, историко-правовой, 

историко-типологический, формально-логический 

методы, методы системного анализа и ретроспек-

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 150 

тивного анализа. Их применение позволило иссле-

довать различные аспекты влияния религии и 

церкви на становление и развитие древнерусского 

общества и государства. 

Результаты и обсуждения 

Несмотря на общие черты в становлении и раз-

витии государственно-правовых отношений у раз-

личных народов, российский народ обладает уни-

кальным многовековым опытом становления и 

развития государственности и права, тесно свя-

занным с религиозной жизнью и религиозными 

представлениями. 

Согласно наиболее устоявшемуся в науке пред-

ставлению отсчёт документально подтверждённой 

истории Древней Руси, опирающейся на летопис-

ную традицию, начинается с IX века [1]. Письмен-

ные источники права появляются позднее, однако 

общественные отношения уже регулируются нор-

мами обычного права [1]. При этом, уже на ранних 

этапах становления древнего Русского государства 

следует отметить ту значительную роль, какую 

играла религиозные представления славян в этих 

процессах. Основу традиционного права древних 

славян составляли, с одной стороны, языческие 

верования, а с другой – приоритет духовно-

нравственной оценки [2]. При этом системообра-

зующим элементом выступало именно сакральное 

право, определявшее «дух» и «букву», т.е. фор-

мальное и идеологическое содержание всех 

остальных отраслей права. 

Сами языческие верования, как отмечают мно-

гие специалисты, носили разрозненный, противо-

речивый характер [3], теряли под влиянием более 

совершенного и гуманного христианского веро-

учения свое нравственное значение и уже не отве-

чали потребностям стремительно развивавшегося 

древнего русского общества и государства, что 

предопределило принятие Русью христианства в 

988 г. Принятие христианства обеспечило станов-

ление и укрепление зарождавшегося древнего 

Русского государства и оказало существенное по-

ложительное влияние на всю его тысячелетнюю 

историю. Значение крещения Руси для развития 

древнерусского общества отмечается многими 

специалистами [4, с. 1308; 5; 6]. При этом, более 

обоснованной выглядит та точка зрения, что при-

нятие христианства византийского образца на Ру-

си оказалось долгим процессом и не носило 

насильственного характера [7]. Кроме того, уже 

первые памятники русского законодательства, в 

частности договор Игоря с греками 945 года, сви-

детельствуют о веротерпимости, которой отлича-

лось русское общество [8, с. 85]. 

С крещением Руси в 988 году широкое распро-

странение получила письменность, что позволило 

перейти от устных норм к писаным законам и объ-

единить их в кодифицированные акты [9]. При 

этом сформировавшиеся к этому времени у во-

сточных славян нормы обычного права, правовые 

традиции, внутренние договоры (ряды) не были 

отвергнуты и стали основой правовой системы 

древнего Русского государства. Как отмечают 

ученые, многие из этих норм были передовыми 

для своего времени [9]. Но, безусловно, приняв 

христианство из Византии, Русь одновременно 

начала заимствовать и римское право. Этот про-

цесс имел свои особенности, связанные с глубокой 

религиозностью русского общества и ориентацией 

на восточно-христианскую традицию – правосла-

вие, которое наиболее полно ей соответствовало. 

В отличие от стран Европы, рецепция римского 

права на Руси шла опосредованно – через визан-

тийское (греко-римское) право, главным провод-

ником которого выступала церковь [9]. 

Первым письменным сборником законов, фун-

даментом всего дальнейшего национального зако-

нодательства является «Русская правда», первые 

восемнадцать статей которой были написаны в 

1016 г. [10, с. 28]. В «Русской правде», особенно в 

первых ее редакциях, отсутствуют нормы, прямо 

направленные на регулирование религиозной 

жизни древнерусского общества. Однако, как от-

мечает В.В. Сорокин, многие отношения на Руси 

регулировались правом: но не в форме законов 

государства, а совестью и обычаем (укладом глу-

боко верующей крестьянской общины) [11, с. 16]. 

В этой связи, слово «правда» используется в зна-

чении справедливости, совести, праведности, за-

конности, безгрешности, истины [11, с. 16]. Не 

случайно проблемы о соотношении закона и исти-

ны, о роли закона – правды подробно анализиру-

ются и обосновываются в трактате первого рус-

ского по происхождению митрополита Иллариона 

«Слово о Законе и Благодати» (1051) [1, с. 20]. 

В свое время В.О. Ключевский (1904) рассмат-

ривал Русскую Правду как церковный судебник, 

регулировавший споры с участием духовенства в 

тех сферах, которые не подпадали под церковный 

суд [12, с. 19]. Специалисты отмечают, что в осно-

ву Русской Правды положен целый ряд церковно-

правовых источников византийского происхожде-

ния, однако впоследствии её действие вышло за 

церковные рамки и было перенесено в княжеские 

суды [1, с. 40]. 

После принятия христианства связь и взаимо-

действие между государством и церковью все 

больше усиливалось, что, безусловно, оказывало 

влияние и на правоотношения. В этот период были 

заложены основы русской государственности, 

определившие её развитие на столетия вперёд. 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 151 

Ключевым элементом стало формирование проч-

ного союза между церковной и княжеской (а впо-

следствии царской) властью в одну власть, про-

возглашение божественного происхождения вла-

сти, постоянная защита церкви со стороны князя 

(царя), формирование достаточно автономного 

«церковного общества», защищенного привилеги-

ями, и церковной юрисдикции, опиравшейся на 

специальные церковные правовые акты [8, с. 92]. 

При введении христианства стало применяться 

византийское право [12, с. 16]. Был принят грече-

ский Номоканон, однако он стал применяться 

только для церковных дел, для регулирования же 

отношений между церковью и обществом князья-

ми стали приниматься церковные уставы, устанав-

ливавшие гражданские права и привилегии духо-

венства [8, с. 92]. Отчасти в княжеских уставах 

отражались нормы семейного права, однако отно-

шения в этой сфере были в корне изменены и ста-

ли регламентироваться главным образом нормами 

канонического права [12, с. 14]. 

В XI-XIII вв. нормы византийского церковного 

права, включая как сугубо канонические, так и 

гражданские установления, содержавшиеся в бо-

гослужебных книгах, были усвоены русской пра-

вовой системой. Это заимствование затронуло не 

только внутрицерковную жизнь, но и государ-

ственное законодательство, судебную и админи-

стративную деятельность. Однако их восприятие 

носило выборочный и адаптированный характер, 

что в ряде случаев означало и отказ от уголовных, 

в том числе, членовредительских наказаний [1, с. 

37-38]. В свою очередь христианское влияние 

привело к исключению судебного поединка, а 

также смертной казни в Русской Правде. Как от-

мечают специалисты, церковь оказала значитель-

ное воздействие на политический строй Древней 

Руси, привнеся идеи монархической власти, поли-

тической централизации и иерархии. Кроме того, 

она познакомила русское общество с концепциями 

нравственного совершенствования, нормами зако-

на, новыми представлениями о правителе, а также 

ввела следственные процедуры и письменное де-

лопроизводство в судебный процесс. Отдельно 

стоит отметить её глубокое и благотворное влия-

ние на институт семьи [1, с. 50]. 

Вопросы роли и юрисдикции церкви нашли 

своё отражение в ключевых правовых документах 

Руси – Новгородской и Псковской судных грамо-

тах, которые были созданы в XV веке в результате 

кодификации [12, с. 214]. 

В период феодальной раздробленности и мон-

голо-татарского ига православная церковь на Руси 

сыграла значительную роль в сохранении куль-

турно-исторического единства, национальной са-

мобытности и самостоятельности русского народа, 

формирования материальной базы для начала 

освободительной борьбы и дальнейшего полити-

ческого единства, что признают многие специали-

сты [13, 14]. Сохранение православной веры на 

Руси означало сохранение независимости от Рим-

ского Папы, защиту от натиска римских католиче-

ских крестоносцев, Польши, Литвы, опасных ере-

тических течений, а также обеспечивало культур-

но-историческую обособленность русского обще-

ства от Золотой Орды, в которой в XIV в. офици-

альной религией становится ислам. Хотя, без-

условно, взаимное культурное влияние и обмен 

имели место, что отражалось и в правовой сфере. 

Как отмечают специалисты, в первой половине 

XVI в. становятся заметны изменения в сторону 

ужесточения законодательства [10, с. 75]. Это бы-

ло связано в первую очередь с образованием цен-

трализованного Московского государства, объ-

единением русских земель. Безусловно, эти про-

цессы затрагивали и церковно-правовые отноше-

ния. Церковь играла значительную роль в форми-

ровании и территориальном расширении центра-

лизованного Российского государства, во многом 

определяя идеологию формирующегося самодер-

жавного государства, осуществляя церковную ко-

лонизацию, обращая в христианство племена и 

народности, бывшие язычниками, участвуя в госу-

дарственном управлении, законодательстве, 

внешних сношениях государства, и даже способ-

ствуя формированию центра единого государства 

в результате переезда митрополита из Киева вна-

чале во Владимир, а затем и в Москву [1, с. 89]. 

Принятиехристианства от Византии фактически 

предопределило и привело к принятию державных 

прав византийских императоров, а от них и рим-

ских цезарей, утверждению титула царя и госуда-

ря всея Руси, а в XVI в. также и титула самодерж-

ца [1, с. 92]. Царская власть была ограничена дву-

мя факторами: нормами церковного канона и сло-

жившимися светскими обычаями, и признавалась 

данной от Бога. 

При этом, ключевым становится вопрос о соот-

ношении церковных и светских властей. Светской 

властью неоднократно предпринимались попытки 

ограничить экономические и политические воз-

можности церкви, что выразилось в постепенном 

ограничении церковно-монастырского землевла-

дения с середины XVI в., в обязательном утвер-

ждении царём кандидатур патриарха, митрополи-

тов, архиепископов и епископовв соответствии с 

«Уложением о патриаршестве» [1, с. 98]. 

Принятие первых общерусских правовых сво-

дов – Судебника 1497 г. и Судебника 1550 г., было 

связано с процессами создания единого государ-

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 152 

ства и необходимостью укрепления в первую оче-

редь именно государственной власти. Появляется 

понятие государственного преступления. Однако 

церковные отношения в них практически не затра-

гивались [15, с. 50]. В Судебнике 1550 г. впервые 

появляется как самостоятельный вид наказания 

тюремное заключение [15], а на практике уже су-

ществуют монастырские тюрьмы [16, с. 21]. 

Правовой основой деятельности церкви служи-

ли как государственные законодательные акты 

(уставные и жалованные грамоты, княжеские 

уставы), так и собственный комплекс норм кано-

нического права, заметную роль среди которых 

занимает «Стоглав» – итоговый документ Церков-

ного собора 1551 г., призванный снять нарастав-

шие противоречия, обеспечить компромисс между 

светской и церковной властью, как отмечают спе-

циалисты [10, с. 74]. Предусматривалось участие в 

управлении монастырями чиновников. В то же 

время нормы церковного права и сама церковь 

продолжали играть важную роль в регламентации 

нравственной сферы и обрядовой жизни практиче-

ски всего русского общества, поведения предста-

вителей различных сословий, в том числе поведе-

ния и образа жизни царя и его окружения. При 

этом важную регулирующую роль играли поста-

новления поместных Соборов. 

Несмотря на имевшиеся противоречия право-

славие являлось основой и русской государствен-

ности, и мировоззрения русского народа, опреде-

ляя порядок и единство в обществе. Поэтому госу-

дарство и церковь совместно боролись с посяга-

тельствами на основы православия. Значительную 

опасность представлял раскол внутри самого пра-

вославия, появление еретических течений. Уже в 

документах XIII века встречаются упоминания о 

казни через сожжение так называемых «волшеб-

ников». Церковный Собор 1504 года ужесточил 

меры, предписав наказывать обвинённых в ереси 

урезанием языка, тюремным заключением и со-

жжением. При этом, в отличие от Западной Евро-

пы, в России XV-XVI веков не зафиксировано 

случаев массовых казней на кострах, по справед-

ливым оценкам специалистов [1, с. 180]. Ряд по-

ложений Стоглава регулировал уголовно-

правовые отношения, в частности, устанавливая 

наказания за чародейство, отправление языческих 

обрядов и лжеприсягу. Далее, Собор 1621 года 

постановил перекрещивать католиков, лютеран и 

реформатов при их переходе в Православие, одна-

ко это решение было отменено последующими 

Соборами 1656 и 1667 годов. Наконец, Собор 1667 

года подтвердил принцип совместного преследо-

вания еретиков как церковными, так и государ-

ственными уголовными наказаниями [1, с. 169-

170]. Серьезные и длительные негативные послед-

ствия для единства русского общества были свя-

заны с религиозным расколом, последовавшим 

после реформ патриарха Никона, которые даже 

современными специалистами оцениваются неод-

нозначно [17]. Однако противоречия и разногла-

сия в религиозной сфере зачастую являлись не 

только идеологическим противостоянием, но и 

противостоянием на социально-экономической 

почве [18]. 

В то же время русский народ сохранял свою 

веротерпимость, что в полной мере проявлялось 

при присоединении новых земель и новых народов  

в период становления единого Российского госу-

дарства в XVI-XVII веках, а также и позднее. Рос-

сийская власть не пошла по европейскому кон-

фронтационному пути, а избрала путь националь-

ной и религиозной терпимости, предоставляя пра-

во национальным элитам и населению придержи-

ваться своих традиционных религий [19]. Кроме 

того, начиная с XVII века российское правитель-

ство активно привлекало в страну иностранных 

специалистов, что вынуждало его предоставлять 

им свободу вероисповедания [19, с. 57]. 

Решающую роль Русская православная церковь 

сыграли в период Смутного времени в России в 

начале XVII века, вновь обеспечив объединение 

русского народа в борьбе за независимость от 

внешнего врага, способствовавдуховному подъему 

в обществе, а также избранию новой царской ди-

настии и дальнейшему стабильному развитию гос-

ударства и общества, на что обращается внимание 

в литератре [20]. 

Особый статус Церкви нашёл отражение в Со-

борном Уложении 1649 года. Впервые в светском 

законодательном своде были установлены наказа-

ния за преступления против веры, причём соответ-

ствующие статьи занимали в документе первое 

место. Таким образом, государство взяло на себя 

рассмотрение дел, ранее подлежавших церковно-

му суду, что означало существенное ограничение 

церковной юрисдикции [1, с. 172]. Систему пре-

ступлений против Церкви, начало которой поло-

жили «церковная татьба» в Судебнике 1497 года и 

«церковный мятеж» в Стоглаве, Соборное Уложе-

ние 1649 года существенно расширило. В него 

вошли новые составы: «обида» священнослужите-

ля и ключевое понятие «богохульство», объеди-

нявшее неверие, отрицание православия, оскорб-

ление святынь и поношение веры [1, с. 180]. От-

дельно устанавливалась ответственность за «со-

вращение в басурманство». Предусматривалось 

деление осужденных и мест заключения на подчи-

ненные светской и церковной юрисдикции [21, с. 

11; 22, с. 16]. 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 153 

Выводы 

Таким образом, проведенное историческое ис-

следование позволяет говорить о том, что религи-

озные верования играли значительную роль в 

формировании и развитии древнерусского обще-

ства, в том числе в формировании и развитии его 

правовых основ и государственности. Сакральное 

отношение к форме и содержанию норм права, и в  

то же время веротерпимость проявляются уже на 

ранних этапах возникновения и развития государ-

ства и права у восточных славян. Значительное 

влияние на становление и развитие государствен-

ности и права на Руси оказало принятие восточно-

римской модели христианства – православия. 

Православное христианство и церковь оказали 

решающее влияние на объединение русских зе-

мель и княжеств в одно государство, сохранение 

независимости от других государств, расширение 

границ и в то же время развитие международных 

связей, формирование эффективной системы госу-

дарственного управления и системы правовых 

норм, в том числе восприятие передового визан-

тийского (греко-римского) опыта и традиций гос-

ударственно-правового регулирования и устрой-

ства общественной жизни, укрепление и возвыше-

ние роли княжеской, а затем и царской власти, и в 

то же время развитие традиций соборного реше-

ния наиболее важных государственных вопросов. 

Положительное влияние православие оказало и на 

семейно-бытовую сферу, нравственную сферу об-

щества. 

Значительное место в правовой системе зани-

мало церковное право, нормы которого были тес-

но переплетены с другими правовыми нормами. 

Церковь принимала активное и непосредственное 

участие в управлении обществом и государством, 

однако к концу XVII вв. была фактически подчи-

нена государством, ограничена в экономических и 

политических правах и возможностях. Это в том 

числе привело к закреплению в светских источни-

ках права норм, регулирующих религиозные от-

ношения. Однако православие по-прежнему оста-

валось основной религией в Российском государ-

стве. 

 

Список источников 

1. Исаев И.А. История государства и права России: учебник. 4-е изд., стер. Москва: Норма: ИНФРА-М, 

2020. 800 с. 

2. Серегин А.В. Новый взгляд на структуру древнеславянской системы права // Вестник юридического 

факультета Южного федерального университета. 2015. № 3 (5). С. 30 – 31. 

3. Помпеев Ю.А. Крещение Руси: к 1025-летию принятия восточного христианства на Руси // Вестник 

Санкт-Петербургского государственного университета культуры и искусств. 2013. № 4 (17). С. 92 – 100. 

4. Усманова А.Ж., Тихоненкова Е.В. Крещение на Руси, его значимость в истории России // Бюллетень 

медицинских интернет-конференций. 2013. Т. 3. № 11. С. 1308. 

5. Уткевич В.А. Крещение Руси как основной фактор становления русского народа // Язык и текст. 2015. 

Т. 2. № 4. С. 47 – 54. 

6. Карабаджан Э.А. Крещение Руси – начало Российской государственности // Альманах мировой науки. 

2015. № 3-2 (3). С. 22 – 24. 

7. Довнарович М.Н., Худолеев А.Н. К вопросу принятия христианства на Руси // Интеллектуальный по-

тенциал XXI века: ступени познания. 2015. № 30. С. 19 – 24. 

8. Беляев И.Д. История русского законодательства. СПб.: Лань, 1999. 85 с. 

9. Ярушева Л.В. Влияние славянского, римского, немецкого права на формирование российских источ-

ников права // Genesis: исторические исследования. 2016. № 1. С. 1 – 16. 

10. Земцов Б.Н. История отечественного государства и права: Учебно-методический комплекс. М.: Изд-

во, 2009. 28 с. 

11. Сорокин В.В. Право и православие: монография. Барнаул: Изд-во Алт. ун-та, 2007. 166 с. 

12. Российское законодательство X-XX веков: в 9 т. Т. 1: Законодательство Древней Руси. М.: Юрид. 

лит., 1984. 19 с. 

13. Сухоруков В.А. Русская православная церковь в период монголо-татарского завоевания // Вестник 

Волгоградской академии МВД России. 2015. № 1 (32). С. 169 – 175. 

14. Кобылкин Р.А. Понятие «патриотизм»: история и современность // Вестник Волгоградской академии 

МВД России. 2014. № 4. С. 161 – 166. 

15. Российское законодательство X-XX веков: в 9 т. Т. 2: Законодательство периода образования и 

укрепления Русского централизованного государства / под общ. ред. О.И. Чистякова. М.: Юридическая ли-

тература, 1985. 50 с. 

16. Фумм А.М. Правовое регулирование исполнения уголовного наказания в виде лишения свободы в 

Российской империи (конец XVIII – 70-е годы XIX века): дис. … канд. юрид. наук. Москва, 2004. 180 с. 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 154 

17. Кричевский Б.В. Деятельность царя Алексея Михайловича по пресечению церковного раскола // Из-

вестия Российского государственного педагогического университета им. А.И. Герцена. 2007. Т. 9. № 47. С. 

127 – 133. 

18. Панова И.А. Государство и церковь в России XVII века. Раскол в русской православной церкви // Из-

вестия высших учебных заведений. Проблемы полиграфии и издательского дела. 2003. № 2. С. 87 – 108. 

19. Миненко С.В. Обращение в православие как закономерный фактор имперской интеграции в России 

XVIII-XIX вв. // Научный поиск. 2014. № 3.2. С. 57 – 63. 

20. Белкин А.И. Церковь в Смутное время // Гуманитарий: актуальные проблемы науки и образования. 

2010. № 4. С. 34 – 41. 

21. Детков М. Г. Наказание в царской России. Система его исполнения / М-во внутр. дел Рос. Федера-

ции. Москва: Информ.-изд. агентство "Интерправо", 1994. 119 с. 

22. Павлушков А.Р. Пенитенциарная практика северных монастырей XVIII-XIX вв. : автореферат дис. ... 

канд. историч. наук. Вологда, 2000. 22 с. 

 

References 

1. Isaev I.A. History of the State and Law of Russia: Textbook. 4th ed., reprinted. Moscow: Norma: INFRA-M, 

2020. 800 p. 

2. Seregin A.V. A New Look at the Structure of the Ancient Slavic Legal System. Bulletin of the Law Faculty 

of the Southern Federal University. 2015. No. 3 (5). P. 30 – 31. 

3. Pompeev Yu.A. Baptism of Rus: on the 1025th Anniversary of the Adoption of Eastern Christianity in Rus. 

Bulletin of the St. Petersburg State University of Culture and Arts. 2013. No. 4 (17). P. 92 – 100. 

4. Usmanova A.Zh., Tikhonenkova E.V. Baptism in Rus, Its Significance in the History of Russia. Bulletin of 

Medical Internet Conferences. 2013. Vol. 3. No. 11. P. 1308. 

5. Utkevich V. A. Baptism of Rus as the Main Factor in the Formation of the Russian People. Language and 

Text. 2015. Vol. 2. No. 4. P. 47 – 54. 

6. Karabadzhan E.A. Baptism of Rus – the Beginning of Russian Statehood. Almanac of World Science. 2015. 

No. 3-2 (3). P. 22 – 24. 

7. Dovnarovich M. N., Khudoleev A. N. On the Adoption of Christianity in Rus'. Intellectual Potential of the 

21st Century: Stages of Knowledge. 2015. No. 30. P. 19 – 24. 

8. Belyaev I.D. History of Russian Legislation. St. Petersburg: Lan, 1999. 85 p. 

9. Yarusheva L.V. The Influence of Slavic, Roman, and German Law on the Formation of Russian Legal 

Sources. Genesis: Historical Research. 2016. No. 1. P. 1 – 16. 

10. Zemtsov B.N. History of the Domestic State and Law: Educational and Methodological Complex. Moscow: 

Publishing House, 2009. 28 p. 

11. Sorokin V.V. Law and Orthodoxy: Monograph. Barnaul: Publishing House of Altynai University, 2007. 166 

p. 

12. Russian Legislation of the 10th–20th Centuries: in 9 Volumes. Volume 1: Legislation of Ancient Rus'. Mos-

cow: Legal Literature, 1984. 19 p. 

13. Sukhorukov V.A. The Russian Orthodox Church during the Mongol-Tatar conquest. Bulletin of the Volgo-

grad Academy of the Ministry of Internal Affairs of Russia. 2015. No. 1 (32). P. 169 – 175. 

14. Kobylkin R.A. The concept of "patriotism": history and modernity. Bulletin of the Volgograd Academy of 

the Ministry of Internal Affairs of Russia. 2014. No. 4. P. 161 – 166. 

15. Russian legislation of the 10th – 20th centuries: in 9 volumes. Vol. 2: Legislation of the period of formation 

and strengthening of the Russian centralized state. edited by O.I. Chistyakov. Moscow: Legal Literature, 1985. 50 

p. 

16. Fumm A.M. Legal regulation of the execution of criminal punishment in the form of imprisonment in the 

Russian Empire (late 18th – 1870s): diss. … cand. jurid. sciences. Moscow, 2004. 180 p. 

17. Krichevsky B.V. The activities of Tsar Alexei Mikhailovich to suppress the church schism. Bulletin of the 

A.I. Herzen Russian State Pedagogical University. 2007. Vol. 9. No. 47. P. 127 – 133. 

18. Panova I.A. State and Church in Russia in the 17th Century. Schism in the Russian Orthodox Church. Bulle-

tin of Higher Educational Institutions. Problems of Printing and Publishing. 2003. No. 2. P. 87 – 108. 

19. Minenko S.V. Conversion to Orthodoxy as a Natural Factor of Imperial Integration in Russia in the 18th–

19th Centuries. Scientific Search. 2014. No. 3.2. P. 57 – 63. 

20. Belkin A.I. The Church in the Time of Troubles. Humanitarian: Current Problems of Science and Education. 

2010. No. 4. P. 34 – 41. 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 155 

21. Detkov M.G. Punishment in Tsarist Russia. The System of Its Execution. Ministry of Internal Affairs of the 

Russian Federation. Moscow: Information and Publishing Agency "Interpravo", 1994. 119 p. 

22. Pavlushkov A.R. Penitentiary Practice of Northern Monasteries of the 18th – 19th Centuries: Abstract of 

Cand. Sci. (History) Dissertation. Vologda, 2000. 22 p. 

 

Информация об авторе 

 

Середа С.П., кандидат юридических наук, доцент, Вологодский институт права и экономики Федеральной 

сужбы исполнения наказаний России, sta-sereda2006@yandex.ru 

 

© Середа С.П., 2025 

http://hb-journal.ru/

