
Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 4 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 4 https://hb-journal.ru 

   
 

 138 

 

 

Научно-исследовательский журнал «Исторический бюллетень / Historical Bulletin» 

https://hb-journal.ru 

2025, Том 8, № 4 / 2025, Vol. 8, Iss. 4 https:// hb-journal.ru/archives/category/publications 

Научная статья / Original article 

Шифр научной специальности: 5.6.2. Всеобщая история (исторические науки) 

УДК 9(091)(574)"14/15" 

 

 

Трансформация политической легитимности Шайбани-хана как ключ к  

пониманию порядка написания "Шейбани-наме" и "Футухат-и Хани" 
 

1 Али Резаипуя, 
1 Санкт-Петербургский государственный университет 

 

Аннотация: "Шейбани-наме" и "Футухат-и Хани" Бинаи Харави (1453-1512) являются одними из 

наиболее важных источников по истории Центральной Азии в XV-XVI веках, и с XIX века по ним прово-

дились многочисленные исследования. однако хронологический порядок их создания до сих пор остаётся 

предметом дискуссий. Подходы, применяемые до сих пор для решения этой научной проблемы основыва-

ются на текстологическом анализе рукописей и сравнении повествовательных структур. В настоящей ста-

тье предлагается новый подход, основанный на анализе эволюции концепций политической легитимности, 

отражённых в каждом из этих трудов. Предлагаемый вывод статьи заключается в том, что "Шейбани-наме" 

отражает ранний этап консолидации власти с акцентом на личной храбрости и поддержке племенной знати, 

в то время как "Футухат-и Хани" демонстрирует более позднюю стадию, характеризующуюся стремлением 

к централизации власти и использованию более сложных инструментов легитимации. Таким образом, мож-

но предположить, что, хотя в существующих рукописях повествование "Шейбани-наме" продолжается на 

два года дольше событий, описанных в "Футухат-и Хани", по крайней мере, первоначальная версия "Шей-

бани-наме" была написана до "Футухат-и Хани". Результаты данного исследования могут способствовать 

лучшему пониманию истории Центральной Азии XV-XVI вв. и вопросов персидской историографии. 

Ключевые слова: персидская историография, Бухарское ханство, династия Шайбанидов, Узбекское 

ханство, Мохаммад Шайбани-хан, Камаль ад-Дин Бинаи Харави 

 

Для цитирования: Али Резаипуя Трансформация политической легитимности Шайбани-хана как ключ 

к пониманию порядка написания "Шейбани-наме" и "Футухат-и Хани" // Исторический бюллетень. 2025. 

Том 8. № 4. С. 138 – 143. 

 

Поступила в редакцию: 11 февраля 2025 г.; Одобрена после рецензирования: 8 апреля, 2025 г.; Принята 

к публикации: 18 мая 2025 г. 

____________________________________________________________________________________________ 

 

The transformation of Muḥammad Shaybānī Khān’s political legitimacy as a key to 

understanding the spelling of the Shibānīnāma and Futūḥāt-e Khāni 
 

1 Ali Rezaeepuya, 
1 St. Petersburg State University 

 

Abstract: Banā'i Heravi's Shibānīnāma and Futuhāt-e Khāni are seminal sources for understanding the history 

of Central Asia in the 15th and 16th centuries. However, the chronological order of these texts remains a subject of 

scholarly debate. To address this question, the present study focuses on the expression of political legitimacy within 

each work. Through a discourse analysis of Bīnāʾī’s portrayal of Muḥammad Shaybānī Khān (1451-1510), it inves-

tigates how shifting notions of sovereignty reflect the evolving needs and aspirations of the early Shaybanid state. 

The analysis suggests that the Shibānīnāma reflects an initial phase of Shaybanid rule, characterized by a reliance 

http://hb-journal.ru/
http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 4 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 4 https://hb-journal.ru 

   
 

 139 

on charismatic leadership and tribal alliances. Conversely, the Futuhāt-e Khāni portrays a maturing regime seeking 

centralized governance, legitimized through the incorporation of established Perso-Islamic norms and traditions. 

This ideological divergence lends support to the suggestion of a relative chronology: namely, that the 

Shibānīnāma's foundational redaction likely predates the Futuhāt-e Khāni. Ultimately, this research highlights the 

intrinsic connection between textual production and the articulation of state ideology during the critical period of 

Shaybanid consolidation. It further emphasizes the value of political-theological discourse as a framework for un-

derstanding these significant historical texts. 

Keywords: Persian Historiography, Khanate of Bukhara, Shaybanids, Uzbek Khanate, Muḥammad Shaybānī 

Khān, Banāi Heravi 

 

For citation: Ali Rezaeepuya The transformation of Muḥammad Shaybānī Khān’s political legitimacy as a key 

to understanding the spelling of the Shibānīnāma and Futūḥāt-e Khāni. Historical Bulletin. 2025. 8 (4). P. 138 – 

143. 

 

The article was submitted: February 11, 2025; Approved after reviewing: April 8, 2025; Accepted for publica-

tion: May 18, 2025. 

 

Введение 

В конце XV века Мавераннахр переживал 

сложный кризис [2]. В этой обстановке одним из 

претендентов на гегемонию стал Мухаммад Шай-

бани-хан (1451-1510), внук узбекского хана Абу-

ль-Хайра (1412-1468). Помимо практических про-

блем, связанных с завоеванием власти, Мухаммад 

Шайбани-хан столкнулся со значительной про-

блемой политической легитимации. Чингизидская 

легитимность, хотя и важная, оказалась недоста-

точной для консолидации его власти, поскольку в 

регионе существовали другие претенденты, воз-

можно, имевшие более весомые права на основе 

этого принципа [13, c. 333-334]. Более того, в то 

время как чингизидская легитимность импониро-

вала определённой части знати монгольских 

племён, она, напротив, могла делегитимизировать 

его правление в глазах значительной части осед-

лого таджикского населения и исламского духо-

венства [6, 7]. Утверждение себя в качестве султа-

на в рамках традиционного ирано-исламского по-

нимания также было затруднено, поскольку обще-

ство Мавераннахра не принимало завоевателя как 

легитимного правителя, а степная племенная знать 

не проявляла заинтересованности в установлении 

сильной централизованной власти [9]. Более того, 

социально-политическая элита городов Маверан-

нахра в значительной степени сохраняла лояль-

ность Тимуридам, изначально отказываясь от сою-

за с Шайбани-ханом [14, c. 187-190]. 

В ответ на такие проблемы, Шайбани-хан 

предпринял усилия по легитимации своей власти, 

изначально основанной на военной силе, обра-

тившись к культурной элите, включая бюрократов, 

литераторов и исламских учёных. Ему требова-

лось создание текстов на персидском и чагатай-

ском языках, представляющих его в качестве ха-

ризматичной и легитимной фигуры и проложить 

путь к концентрации его власти. Камаль ад-Дин 

Бинаи Харави (1453-1512), ранее служивший при 

дворах Тимуридов и Ак-Коюнлу, являлся одним 

из представителей этой элиты и сыграл ключевую 

роль в продвижении политических амбиций Шай-

бани-хана. 

Произведения Бинаи, связанные с Шайбани-

ханом, и в частности "Шейбани-наме", с XIX века 

привлекали внимание таких востоковедов, как Э.Г. 

Браун, К.Г. Залеман, А.Н. Самойлович, М.А. Са-

лье, А.А. Семенов, А.Н. Болдырев, Р.Г. Мукмино-

ва, С.К. Ибрагимов, Б.А. Ахмедов и др. [1, c. 20] 

(Подробную библиографию российских и совет-

ских исследований по данной теме см. в разделе 

"Литература" книги А.М. Мирзоева [5]). значи-

тельный вклад в изучение этой фигуры внёс та-

джикский исследователь Абдулгани Мирзоев, 

написавший монографию о Бинаи. Эта работа, 

ставшая одной из первых научных публикаций в 

области литературной критики в Таджикистане, 

была впервые издана на таджикском языке в 1957 

году [4], а затем на русском в 1976 году [5]. В Со-

ветском Союзе отрывки из "Шейбани-наме" были 

опубликованы в русском переводе С. К. Ибраги-

мова и К. А. Пищулиной [3, c. 91-127]. В 1997 году 

японский исследователь Кубо также опубликовал 

критическое издание текста в Японии [11]. Тем не 

менее, в текстологическом изучении произведений 

Бинаи сохраняется ряд нерешенных вопросов, 

особенно в отношении датировки и характера двух 

его сочинений, посвященных Шейбани-хану: 

"Шейбани-наме" и "Футухат-и Хани". 

Материалы и методы исследований 

Основным материалом для исследования по-

служили два труда Бинаи: "Шейбани-наме" (ис-

пользован критический текст, опубликованный в 

Японии [11]) и "Футухат-и Хани" (основана на 

рукописи, хранящейся в Таджикистане [10]). Ис-

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 4 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 4 https://hb-journal.ru 

   
 

 140 

следование проводится посредством сравнитель-

ного анализа указанных произведений, с целью 

выявления особенностей повествования Бинаи об 

эволюции власти Шейбани-хана и определения 

элементов политической легитимности, представ-

ленных в его изложении. На основе анализа эво-

люции формы власти и концепций политической 

легитимности, будет предложена новая интерпре-

тация датировки указанных произведений, осно-

ванная на выявленных изменениях в повествова-

тельных стратегиях Бинаи. Основной метод ис-

следования заключается в рассмотрении текстов в 

их историческом контексте для определения точки 

зрения Бинаи на политическую легитимность. Для 

определения исторического контекста и анализа 

материалов, помимо указанных основных источ-

ников, использовались дополнительные источни-

ки. 

Результаты и обсуждения 

Уникальное значение историографии Бинаи за-

ключается в том, что она может рассматриваться 

как единственное официальное персидское при-

дворное повествование о правлении Шейбани-

хана. Бинаи создал свою работу по прямому ука-

занию Шейбани-хана и под его надзором [10, c. 

15]. Известно, что, по крайней мере, одна из со-

хранившихся рукописей Шейбани-наме была со-

здана Мирза-Му’мином Мунши, секретарем Шей-

бани-хана [1, c. 20]. 

Точная дата написания Шейбани-наме и Футу-

хат-и Хани остаётся неясной, поскольку ни один 

из текстов не содержит прямого указания на год 

создания. Примечательно, что Шейбани-наме ха-

рактеризуется более упрощённым повествованием 

и отсутствием чёткой логической структуры, од-

нако представляет более полную хронологиче-

скую картину событий, нежели Футухат-и Хани, 

включая описание завоевания Хорезма. В свою 

очередь, Футухат-и Хани отличается более разви-

той риторикой, последовательной структурой и 

роскошный литературный стиль, но охватывает 

период лишь до завоевания Самарканда (906 

/1500-1501) и не включает завоевание Хорезма 

(908 /1503). Неясно, почему Бинаи не продолжил 

описание военных кампаний хана после Хорезма, 

учитывая свидетельства, указывающие на его при-

сутствие при завоевании Герата (913 /1508), где он 

выполнял функции сборщика налогов с поэтов[20, 

с. 169]. Более того, известно, что он прожил ещё 

два года после смерти Шейбани-хана. Следует 

также отметить, что другой исторический труд на 

чагатайском языке  – "Таварих-и гузида-йи нусрат-

наме", написанный под руководством Шейбани-

хана, также охватывает события только до 1504 

года [3, c. 12-13]. 

В связи с этим, можно выдвинуть две основные 

гипотезы: 

1. Гипотеза о приоритете Футухат-и Хани: Ах-

медов предполагает, что Бинаи первоначально со-

здал Футухат-и Хани, однако эта работа не удо-

влетворила Шейбани-хана из-за её излишне лите-

ратурного стиля. В результате хан приказал упро-

стить изложение, после чего Бинаи написал Шей-

бани-наме и продолжил повествование [1, с. 20-

21). Действительно, известны случаи, когда прави-

тели степных империй отдавали предпочтение 

упрощенному стилю письма, избегая сложностей, 

присущих бюрократической прозе. Примером это-

го может служить приказ Тимура Низам-ад-Дину 

Шами в начале XV века, предписывающий созда-

ние хроники без преувеличений и риторических 

приемов, типичных персоязычных писарей [16, с. 

11]. Однако, сохранившиеся свидетельства указы-

вают на то, что Мухаммад Шейбани-хан, напро-

тив, стремился продемонстрировать свою осве-

домленность о тонкостях персидской литературы 

и исламского богословия [19, c. 135-136]. Более 

того, следует отметить, что в самом тексте «Шей-

бани-наме» отсутствуют какие-либо указания на 

подобное изменение стиля по требованию хана, 

что противоречит гипотезе Ахмедова. 

Основным аргументом Ахмедова является то, 

что Шейбани-наме охватывает события, происхо-

дившие в течение двух лет после событий, опи-

санных в Футухат-и Хани, что, по его мнению, 

указывает на более позднее создание этой работы. 

Тем не менее, подобное заключение представляет-

ся недостаточно обоснованным. 

Вполне возможно, что описание завоевания 

Хорезма представляло собой отдельный “Рузнаме-

ие футухат”, который был добавлен к Шейбани-

наме позднее, а более поздние рукописи воспроиз-

водили оригинальную версию. Также нельзя ис-

ключить предположение, что, возможно, ориги-

нальная версия Футухат-и Хани продолжала по-

вествование и после завоевания Самарканда, од-

нако три сохранившиеся рукописи, имеющие об-

щее происхождение и созданные в более позднее 

время [1, c. 21], являются неполными. На самом 

деле повествование футухат-и хани в том виде, в 

котором существует в существующих рукописях, 

не имеет раздела «хатиме: заключение», и вероят-

но, что оно дошло до нас в неполном виде.  Одна-

ко последнее предположение сталкивается с суще-

ственной проблемой. Как показало текстологиче-

ское исследование автора данной статьи, произве-

дение начала XVII века под названием "Мусаххир 

ал-Билад", созданное в Мавераннахре, заимство-

вало значительную часть своего повествования о 

ранних годах правления Шейбани-хана из Футу-

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 4 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 4 https://hb-journal.ru 

   
 

 141 

хат-и Хани. Это подтверждается наличием в "Му-

саххир ал-Билад" отрывков из Футухат-и Хани, 

отсутствующих в Шейбани-наме (Например, глава 

1 "Мусаххир ал-Билад" [15, с. 10] соответствует 

странице 35 "Футухат-и Хани", которой нет в 

Шейбани-наме. Или упоминание Тулун-Ходжи в 

"Мусаххир ал-Билад" [15, с. 32] соответствует 

странице 98 Футухат-и Хани, отсутствующему в 

Шейбани-наме. Следует отметить, что завоевание 

Хорезма, подробно описанное в Шейбани-наме, не 

упоминается ни в Футухат-и Хани ни в Мусаххир 

ал-Билад.). При описании политической жизни 

Шейбани-хана после завоевания Самарканда, 

включая завоевание Балха и Герата, а также битву 

при Мерве, автор "Мусаххир ал-Билад" опирался 

на "Хабиб ас-сийар" (созданный в 1523 году для 

Сефевидов). Это свидетельствует о том, что вер-

сия Футухат-и Хани, доступная автору "Мусаххир 

ал-Билад" в XVII веке, как и современные рукопи-

си, ограничивалась описанием событий вплоть до 

завоевания Самарканда. 

2. Гипотеза о приоритете Шейбани-наме: авто-

ры МИКХ полагают, что "Футухат-и Хани" был 

написан позднее "Шейбани-наме", основываясь на 

его большей широте и более изысканном стиле[3, 

c. 94]. Хотя они не объясняют, почему "Шейбани-

наме" хронологически более подробен, чем "Фу-

тухат-и Хани", данное предположение может быть 

подкреплено более логичной структурой "Футу-

хат-и Хани", наличием введения и разделением на 

главы. Другим способом подтверждения этой ги-

потезы является метод, примененный в данной 

статье: сравнительное исследование интеллекту-

ально-политического контекста обоих текстов. В 

последние годы были проведены исследования, 

показывающие влияние политических преобразо-

ваний в Мавераннахре на культурные, например. 

Эти исследования демонстрируют параллельное 

существование узбекско-кочевых и таджикско-

городских интеллектуально-политических тради-

ций в Мавераннахре и постепенный их синтез. 

Изучение литературной эволюции региона в нача-

ле и конце XVI века наглядно демонстрирует эту 

эволюцию [8]. 

Сравнение Шейбани-наме и Футухат-и Хани 

с точки зрения политической легитимности: 

"Футухат-и Хани" содержит пять дополнительных 

фрагментов, акцентирующих вопросы политиче-

ской легитимности. В предисловии Бинаи подчер-

кивает необходимость "хранителя исламского за-

кона" и указывает на Шайбани-хана как на по-

сланного Богом для восстановления порядка [10, с. 

5-7, 19-20]. Далее, детально описываются пять ка-

честв Шайбани-хана, оправдывающих его право 

на халифат [10, с. 9-11], а также приводятся 

наставления хана о необходимости самосовершен-

ствования и ведения "великого джихада" против 

внутренних врагов, поскольку именно они порож-

дают внешние угрозы [10, с. 11-19, 128-132]. За-

вершает раздел притча о Соломоне и муравьях, 

иллюстрирующая необходимость справедливости 

и заботы о подданных для правителя [10, с. -181

177]. 

Различия в образе Шейбани-хана и представ-

ленных концепциях политической легитимности в 

"Шейбани-наме" и "Футухат-и Хани" заключаются 

в следующем. Во-первых, в "Футухат-и Хани" 

наблюдается большая тенденция к харизматиче-

ской и централизованной легитимности, где Шей-

бани-хан представлен как герой-спаситель, прихо-

дящий для восстановления порядка [10, с. 19-20, 

40 и 43], что соответствует идее "Вечного возвра-

щения" [14]. Во-вторых, в "Футухат-и Хани" воз-

растает роль хана, отражающая изменение его по-

литического положения и переход к модели цен-

трализованной монархии. В данном произведении 

чаще упоминается о высоком происхождении хан-

ского рода [10, с. 25, 42 и 186], в то время как в 

"Шейбани-наме" это упоминается лишь вскользь 

[11 с. 9]. В-третьих, "Футухат-и Хани" демонстри-

рует большую склонность к религиозной легити-

мации, изобилуя кораническими цитатами и рели-

гиозными обоснованиями [10, с. 25], в отличие от 

"Шейбани-наме", где они отсутствуют. В-

четвертых, "Футухат-и Хани" в большей степени 

носит оправдательный характер, содержа много-

численные попытки оправдать действия Шайбани-

хана, в то время как в "Шейбани-наме" события 

излагаются более реалистично и без оправданий. 

Выводы 

В данной статье, с целью уточнения датировки 

"Шейбани-наме" и "Футухат-и Хани" Бинаи, был 

проведен анализ эволюции концепций политиче-

ской легитимности в историческом контексте. Ре-

зультаты позволяют предположить, что "Шей-

бани-наме", отражающий образ степного хана и 

характеризующийся более простым стилем, с 

меньшим акцентом на харизматической и религи-

озной легитимности, вероятно, был создан пер-

вым, до завоевания Мавераннахра. "Футухат-и 

Хани", напротив, содержащий элементы централи-

зованной и харизматической власти, указывающий 

на более развитую бюрократию и в большей сте-

пени соответствующий ирано-исламской тради-

ции, вероятно, был создан позже, когда власть 

Шейбани-хана перешла от кочевой к оседлой гос-

ударственности. 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 4 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 4 https://hb-journal.ru 

   
 

 142 

Список источников 

1. Ахмедов Б.А. Историко-географическая литература Средней Азии XVI-XVIII вв. Ташкент: Фан, 1985. 

264 с. 

2. Камолов Х.Ш. История вторжения кочевых племен Дашт-и Кипчака в Мавераннахр и Хорасан. XVI в. 

Душанбе: Дониш, 2012. 408 с. 

3. Ибрагимов С., Пищулина К., Юдин В. МИКХ – Материалы по истории казахских ханств XV-XVIII 

веков (извлечения из персидских и тюркских сочинений. Ч. 2. Алма-Ата: Академия наук Казахской ССР, 

1969. 648 с. 

4. Мирзоев А.М. Камал ад-дин Бинаи. Сталинобод: Академия и Фанхои РСС Точикистон. Институти за-

бон ва адабиет, 1957 (на тадж. яз.). 479 с. 

5. Мирзоев А.М. Камал ад-Дин Бинаи. М.: Наука: восточной литературы, 1976. 286 с. 

6. Aigle D. The Mongol Empire between Myth and Reality. Leiden: Brill, 2014. 393 p. 

7. Broadbridge A.F. Kingship and ideology in the Islamic and Mongol worlds. Cambridge: Cambridge Univer-

sity Press, 2010. 232 p. 

8. Erkinov A., Rasuly-Paleczek G., Katsching J. (eds). The Poetry of the Nomads and Shaybani Rulers of Tran-

sition to a Settled Society // Central Asia on Display: Proceedings of the VII Conference of the European Society 

for Central Asian Studies (27-30 September 2000). Vienna: Lit verlag, 2004. P. 145 – 150. 

9. Hope M. Power, Politics, and Tradition in the Mongol Empire and the Ilkhanate of Iran. Oxford University 

Press, 2016. 256 p. 

10. Kamāl al-Dīn Shīr ʿAlī Bannāʾī. Futuhat-i khani. Institute of Oriental Manuscripts Dushanbe, Manuscript 

No. 778-1(in Persian). 206p. 

11. Kamāl al-Dīn Shīr ʿAlī Bannāʾī. Shibānīnāma / Ed. by Kazuyuki Kubo, Eiji Mano. Kyoto, 1997 (in Persian). 

93 + 67 p. 

12. Khandamir Habib as-siyar / edited by J. Homai. Tehran: 2001 (in Persian). 669 p. 

13. Mirza Muhammad Haidar Dughlat Tarikh-i-Rashidi / Edited by Abbasgholi Ghaffari-Fard. Tehran: 2004 (in 

Persian). 1070 p. 

14. Mohammad Alem Sadeq Alavi Lamahat min nafahat al-quds / edited by M. ranjha. Lahour: 1986 (in Per-

sian). 666 p. 

15. Mohammadyar bin Arab Qatghan Musakhir al-Bilad / edited by Nadereh Jalali. Tehran: 2006 (in Persian). 

548 p. 

16. Nizam al-Din Shami Zafarnama / Edited by Felix Tauer. Tehran: Bamdad, 1984.(in Persian). 368 p. 

17. Ruzbihan Khunji, Fazlullah Mihman-nama Bukhara / Ed. by Manuchehr Sotoudeh. Tehran: Elmi-farhangi, 

1389/2010 (in Persian). 444 p. 

18. Safa Z. History of Literature in Iran. Vol. 4. Tehran: 1364/1985 (in Persian). 607 p. 

19. Subtelny M.E. “Art and politics in early 16th century Central Asia” // Central Asiatic Journal. 1983. Vol. 27. 

No. 1/2. P. 121 – 148. 

20. Sam-Mirza Tuhfa Sami / Edited by Roknuddin Homayun-farrokh. Tehran: 1966 (in Persian). 438 p. 

 

References 
1. Akhmedov B.A. Historical and geographical literature of Central Asia of the 16th-18th centuries. Tashkent: 

Fan, 1985. 264 p. 

2. Kamolov HSh. History of the invasion of the nomadic tribes of Dasht-i Kipchak into Maverannahr and 

Khorasan. 16th century. Dushanbe: Donish, 2012. 408 p. 

3. Ibragimov S., Pishchulina K., Yudin V. MIKH – Materials on the history of the Kazakh khanates of the 15th-

18th centuries (extracts from Persian and Turkic works. Part 2. Alma-Ata: Academy of Sciences of the Kazakh 

SSR, 1969. 648 p. 

4. Mirzoyev A.M. Kamal ad-din Binai. Stalinobody: Academy and Fankhoi RSS Tojikiston. Institute of zabon 

va adabiet, 1957 (in Tajik). 479 p. 

5. Mirzoyev A.M. Kamal ad-Din Binai. Moscow: Science: of Eastern Literature, 1976. 286 p. 

6. Aigle D. The Mongol Empire between Myth and Reality. Leiden: Brill, 2014. 393 p. 

7. Broadbridge A.F. Kingship and ideology in the Islam and Mongol worlds. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2010. 232 p. 

8. Erkinov A., Rasuly-Paleczek G., Katsching J. (eds). The Poetry of the Nomads and Shaybani Rulers of Tran-

sition to a Settled Society. Central Asia on Display: Proceedings of the VII Conference of the Europe-an Society 

for Central Asian Studies (27-30 September 2000). Vienna: Lit verlag, 2004. P. 145 – 150. 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 4 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 4 https://hb-journal.ru 

   
 

 143 

9. Hope M. Power, Politics, and Tradition in the Mongol Empire and the Ilkhanate of Iran. Oxford University 

Press, 2016. 256 p. 

10. Kamāl al-Dīn Shīr ʿAlī Bannāʾī. Futuhat-i khani. Institute of Oriental Manuscripts Dushanbe, Manu-script 

No. 778-1(in Persian). 206p. 

11. Kamāl al-Dīn Shīr ʿAlī Bannāʾī. Shibānīnāma. Ed. by Kazuyuki Kubo, Eiji Mano. Kyoto, 1997 (in Persian). 

93 + 67 p. 

12. Khandamir Habib as-siyar. edited by J. Homai. Tehran: 2001 (in Persian). 669 p. 

13. Mirza Muhammad Haidar Dughlat Tarikh-i-Rashidi.Edited by Abbasgholi Ghaffari-Fard. Tehran: 2004 (in 

Persian). 1070 p. 

14. Mohammad Alem Sadeq Alavi Lamahat min nafahat al-quds. edited by M. ranjha. Lahour: 1986 (in Per-

sian). 666 p. 

15. Mohammadyar bin Arab Qatghan Musakhir al-Bilad. edited by Nadereh Jalali. Tehran: 2006 (in Persian). 

548 p. 

16. Nizam al-Din Shami Zafarnama. Edited by Felix Tauer. Tehran: Bamdad, 1984. (in Persian). 368 p. 

17. Ruzbihan Khunji, Fazlullah Mihman-nama Bukhara. Ed. by Manuchehr Sotoudeh. Tehran: Elmi-farhangi, 

1389/2010 (in Persian). 444 p. 

18. Safa Z. History of Literature in Iran. Vol. 4. Tehran: 1364/1985 (in Persian). 607 p. 

19. Subtelny M.E. “Art and politics in early 16th century Central Asia”. Central Asian Journal. 1983. Vol. 27. 

No. 1/2. P. 121 – 148. 

20. Sam-Mirza Tuhfa Sami. Edited by Roknuddin Homayun-farrokh. Tehran: 1966 (in Persian). 438 p. 

 

Информация об авторе 

 

Резаипуя Али, соискатель, Санкт-Петербургский государственный университет, 

ali.rezaee.puya.ir@gmail.com 

 

© Резаипуя Али, 2025 

http://hb-journal.ru/
mailto:ali.rezaee.puya.ir@gmail.com

