
Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 18 

 

 

Научно-исследовательский журнал «Исторический бюллетень / Historical Bulletin» 

https://hb-journal.ru 

2025, Том 8, № 8 / 2025, Vol. 8, Iss. 8 https:// hb-journal.ru/archives/category/publications 

Научная статья / Original article 

Шифр научной специальности: 5.6.2. Всеобщая история (исторические науки) 

УДК 94 (495) 

 

 

Трансформация каббалистических и герметических  

идей в византийской медицинской культуре 
 

1, 2 Ожирельев Н.В., 
1 Тюменский государственный университет, 

2 Тюменский государственный медицинский университет 

 

Аннотация: статья исследует трансформацию каббалистических, гностических и герметических пред-

ставлений об исцелении в византийской медицинской культуре поздней античности и Средневековья. Цель 

– выявить и систематизировать гностические элементы в Талмуде и ранней каббале и проследить их влия-

ние на ритуально-терапевтические практики Византии, где слово, имя и символ функционируют как ин-

струменты «текст-терапии». Исследование опирается на герменевтический и компаративный анализ рели-

гиозных текстов и медицинских трактатов, а также на привлечение археологического материала (амулеты, 

формулы, графические матрицы) для реконструкции практик врачевания. Методологически сочетаются 

сопоставление гностических и талмудических источников с контекстуальным анализом византийских ли-

тургических и врачебных корпусов. Показано, что ключевые гностические мотивы – идея болезни как ду-

ховного дисбаланса, микрокосмическая модель тела, сакральная действенность Имени – были адаптирова-

ны в иудаизме (в т.ч. через «Сефер Йецира») и переосмыслены в византийской среде (Евхологионы, аму-

летные корпуса), образуя устойчивую парадигму взаимодействия сакрального и медицинского знания. Ви-

зантийские источники и археологические находки подтверждают использование имен ангелов, числовых 

рядов и заклинательных формул в практике врачей и духовенства, что свидетельствует о межконфессио-

нальной циркуляции ритуальных технологий исцеления. Главный вывод: переход от сакральной к рацио-

нальной медицине не был линейным – он происходил как длительный диалог традиций, в котором мисти-

ческие техники структурировали представления о теле и лечении наряду с натурфилософскими объяснени-

ями. 

Ключевые слова: каббала, гностицизм, герметизм, византийская медицина, амулеты, «Сефер Йецира», 

Евхологион; ангелология, текст-терапия 

 

Для цитирования: Ожирельев Н.В. Трансформация каббалистических и герметических идей в визан-

тийской медицинской культуре // Исторический бюллетень. 2025. Том 8. № 8. С. 18 – 36. 

 

Поступила в редакцию: 20 августа 2025 г.; Одобрена после рецензирования: 17 октября, 2025 г.; При-

нята к публикации: 12 декабря 2025 г. 

____________________________________________________________________________________________ 

http://hb-journal.ru/
http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 19 

The transformation of kabbalistic and hermetic ideas  

in the Byzantine medical culture 
 

1, 2 Ozhirelev N.V., 
1 University of Tyumen, 

2 Tyumen State Medical University 

 

Abstract: the article explores the transformation of kabbalistic, gnostic, and hermetic beliefs about healing in 

the Byzantine medical culture of late Antiquity and the Middle Ages. The aim is to identify and systematize gnostic 

elements in the Talmud and early Kabbalah and trace their influence on the ritual therapeutic practices of Byzanti-

um, where the word, name and symbol function as tools of “text therapy”. The research is based on a hermeneutic 

and comparative analysis of religious texts and medical treatises, as well as on the use of archaeological material 

(amulets, formulas, graphic matrices) to reconstruct healing practices. Methodologically, the comparison of Gnostic 

and Talmudic sources is combined with a contextual analysis of Byzantine liturgical and medical buildings. It is 

shown that key Gnostic motives – the idea of illness as a spiritual imbalance, the microcosmic model of the body, 

the sacred efficacy of the Name – were adapted in Judaism (including through the Sefer Yetzira) and reinterpreted 

in the Byzantine environment (Euchologions, amulet buildings), forming a stable paradigm of the interaction of 

sacred and medical knowledge. Byzantine sources and archaeological finds confirm the use of angel names, numer-

ical series, and incantation formulas in the practice of doctors and clergy, which indicates the interfaith circulation 

of ritual healing technologies. The main conclusion is that the transition from sacred to rational medicine was not 

linear – it took place as a long-term dialogue of traditions, in which mystical techniques structured ideas about the 

body and treatment along with natural philosophical explanations. 

Keywords: kabbalah, gnosticism, hermeticism, Byzantine medicine, amulets, Sefer Yetzira, Euchologion; an-

gelology, text therapy 

 

For citation: Ozhirelev N.V. The transformation of kabbalistic and hermetic ideas in the Byzantine medical cul-

ture. Historical Bulletin. 2025. 8 (8). P. 18 – 36. 

 

The article was submitted: August 20, 2025; Approved after reviewing: October 17, 2025; Accepted for publica-

tion: December 12, 2025. 

 

Введение 

В истории религиозной и медицинской мысли 

существует множество примеров пересечения са-

крального знания и прикладных практик врачева-

ния. Особенно интенсивно эти взаимосвязи про-

явились в иудейской традиции, где медицина, ми-

стика и богословие на протяжении веков форми-

ровали единое поле духовно-телесной терапии. 

Центральным источником таких представлений 

выступают Талмуд и каббалистическая литерату-

ра, в которых, начиная с позднеантичного перио-

да, фиксируются элементы, восходящие к гности-

ческой парадигме. Несмотря на различие в теоло-

гической основе, гностическая и иудейская тради-

ции демонстрируют сходные онтологические и 

символические схемы, лежащие в основе понима-

ния болезни и путей её исцеления. 

Гностицизм, как религиозно-философское те-

чение, возникшее во II-III веках н.э. на пересече-

нии иудаизма, раннего христианства и эллинисти-

ческой философии, сформировал особую модель 

восприятия мира, в которой тело – это темница 

души, болезнь – проявление духовного искажения, 

а исцеление – путь восстановления связи с выс-

шим знанием (гнозисом). Эти идеи – дуализм духа 

и материи, представление о теле как микрокосме, 

сакральная роль имени, формулы и числа – полу-

чили отклик в ряде еврейских источников, осо-

бенно в аггадической и каббалистической литера-

туре. В Талмуде, в трактатах «Шаббат», 

«Санхeдрин» и других, встречаются упоминания 

об использовании амулетов, ангельских имён и 

письменных формул, применявшихся для исцеле-

ния от болезней, изгнания злых духов и восста-

новления душевного равновесия. Эти элементы 

выходят за рамки чисто ритуального действия – 

они представляют собой сформированную рели-

гиозно-мистическую концепцию врачевания. 

Особое значение в этой парадигме приобретает 

«Сефер Йецира» – один из древнейших каббали-

стических текстов, в котором представлена фило-

софская модель мироздания, основанная на взаи-

модействии букв, чисел и элементов природы. В 

этой системе человек выступает как отражение 

космоса – микрокосм, состоящий из тех же сил, 

что и внешний мир. Болезнь в таком контексте – 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 20 

это нарушение буквенной или числовой гармонии, 

а лечение – восстановление внутреннего порядка 

через сакральный текст, имя Бога, структуриро-

ванные формулы и ритуальные действия. Эта 

структура мышления близка к гностическому ми-

ровоззрению, где познание имени, чисел и иерар-

хии сущностей позволяет душе преодолеть падшее 

состояние. 

Тем не менее, влияние этих идей не ограничи-

валось рамками еврейской традиции. В эпоху Ви-

зантии многие из вышеуказанных элементов по-

лучают широкое распространение в рамках маги-

ко-религиозных медицинских практик. Византий-

ская врачебная культура, особенно в восточных 

провинциях (Палестина, Сирия, Египет), активно 

взаимодействовала с иудейскими, гностическими 

и христианскими источниками, заимствуя и адап-

тируя их подходы. Археологические находки аму-

летов, медицинских текстов, ритуальных формул с 

именами ангелов (Рафаэль, Михаэль, Самаэль), 

числовыми рядами и буквенными кодами демон-

стрируют высокий уровень взаимопроникновения. 

Эти предметы свидетельствуют о синкретизме – 

переплетении традиций, в результате которого 

складываются оригинальные формы религиозной 

медицины, опирающиеся на текст, символ и звук 

как основные инструменты воздействия. 

Несмотря на наличие богатой источниковой ба-

зы и интерес со стороны отдельных исследовате-

лей, византийская магико-медицинская традиция с 

акцентом на гностико-каббалистические элементы 

до сих пор остаётся фрагментарно изученной. В 

центре внимания историков, как правило, оказы-

вались либо ортодоксальные христианские подхо-

ды к исцелению, либо отвлечённые философские 

системы. При этом практические аспекты – ритуа-

лы, амулеты, вербальные формулы, буквенные 

конструкции и их взаимосвязь с еврейскими ми-

стическими источниками – по-прежнему остаются 

на периферии научного анализа. Особенно слабо 

исследованы случаи, когда византийские целите-

ли, включая врачей, христианских священников и 

монахов, использовали еврейские тексты, псалмы, 

символику и ангельские имена как средства борь-

бы с болезнями, дурным глазом или демонически-

ми влияниями. 

Таким образом, становится очевидной необхо-

димость объединения двух исследовательских 

направлений – гностико-каббалистических пред-

ставлений о болезни и исцелении в иудейской 

традиции, и практик врачевания в византийской 

культуре, впитавших эти идеи в своей конкретной, 

ритуальной реализации. Именно в точке их пере-

сечения формируется уникальный феномен – са-

кральная медицина поздней античности и Визан-

тии, основанная на слове, имени, символе и ритуа-

ле. Этот феномен требует комплексного, междис-

циплинарного подхода, включающего герменев-

тику религиозных текстов, археологию магико-

медицинских артефактов, а также культурологи-

ческий анализ символических форм тела, болезни 

и лечения. 

Предлагаемое исследование направлено на то, 

чтобы раскрыть эту связующую ткань – показать, 

как элементы гностической онтологии, талмуди-

ческой демонологии, каббалистической лингви-

стики и византийской ритуальной медицины фор-

мируют устойчивую традицию мистического вра-

чевания. Изучение этих пересечений позволяет не 

только реконструировать забытые формы религи-

озной медицины, но и глубже понять, каким обра-

зом сакральное знание в исторической перспекти-

ве использовалось как инструмент воздействия на 

человеческое тело, душу и судьбу. 

Целью настоящего исследования является вы-

явление, систематизация и интерпретация гности-

ческих элементов, присутствующих в Талмуде и 

каббалистической литературе, а также анализ их 

трансформации и влияния на мистико-

медицинские практики византийского периода. 

Исследование стремится рассмотреть эти два фе-

номена – гностико-каббалистические концепции 

исцеления в иудаизме и магико-медицинские 

практики врачевания в Византии – как части еди-

ного культурно-религиозного поля, где текст, ри-

туал, имя и символ выступают универсальными 

средствами восстановления утраченной гармонии 

между телом, духом и космосом. Таким образом, 

работа направлена на формирование комплексной 

модели понимания исцеления как сакрального 

действия, возникшего на стыке гностической фи-

лософии, иудейской мистики и византийской це-

лительской традиции. 

Материалы и методы исследований 

Методологически работа основана на сравни-

тельном анализе текстов и культурных практик. 

Применяется герменевтический подход к интер-

претации религиозных и философских текстов, а 

также контекстуальный анализ исторических ис-

точников и археологических артефактов. Сопо-

ставление гностических и талмудических источ-

ников позволяет выявить структурные и смысло-

вые аналогии. Амулеты, магические формулы, 

описания обрядов и обычаев рассматриваются как 

материал для реконструкции религиозной меди-

цинской практики. 

Религиозные еврейские тексты, в первую оче-

редь Талмуд, агадическая литература и каббали-

стические трактаты, сформировали фундамент ми-

стико-медицинских практик в иудаизме. Эти тек-

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 21 

сты не только отражали идеи о духовной природе 

болезни, но и задавали структуру ритуалов исце-

ления, основанных на использовании сакральных 

слов, имен и чисел. 

Данный научно-исследовательский контекст 

отражен в работах зарубежных ученых за послед-

ние вековой период. Гершом Шолем в своем фун-

даментальном труде «Основы течения еврейской 

мистики» заложил основы академического изуче-

ния еврейской мистической традиции [1]. Его ра-

бота стала первой масштабной попыткой систем-

ного анализа каббалы как важнейшего духовного 

и интеллектуального явления в иудаизме, а не как 

маргинального или оккультного движения. Г. 

Шолем затронул многие аспекты еврейской ми-

стической традиции. В вопросах, касающихся 

происхождении и эволюции каббалы, он исследу-

ет истоки мистицизма в древнем иудаизме (мерка-

ва, хехалот) и формирование классической кабба-

лы в XIII в. в Провансе и Испании. Затрагивая во-

просы символики и метафизики, роли языка и 

букв, мистики молитв и божественного присут-

ствия в вопросах священного иврита, как носителя 

божественного творческого потенциала, он оста-

вил без внимания и не стал углубляться в исследо-

вательском формате касаясь вопросов практиче-

ской магии и медицинской мистики. Шолем со-

знательно отделяет мистику от магии, уделяя мало 

внимания амулетам, заклинаниям, ритуалам исце-

ления – хотя в реальной практике они были тесно 

связаны с каббалой. Рассматривая связь между 

духовной практикой и магико-медицинскими ме-

тодами, он мало уделял внимания использованию 

гематрии, сакральным именам, талисманам во 

врачебных целях. Сосредотачиваясь в основном на 

европейской (ашкеназской и сефардской) тради-

ции, в меньшей степени затрагивал византийские, 

арабские и восточные влияния. В его работе было 

поверхностно затронуто упоминание о «Сефер 

Йецира» как раннем источнике, но без обсуждения 

его исторического функционирования в Византии. 

Это не было предметом его специального иссле-

дования. Гершом Шолем глубоко разработал ев-

ропейские традиции еврейской мистики, особенно 

сефардскую, ашкеназскую и лурианскую. Он по-

чти не касался византийского, арабского и сирий-

ского контекста, не рассматривал, например, вли-

яние гностических и коптских практик, магиче-

ских чаш, арабоязычной еврейской каббалы и пе-

рекрёстных заимствований в Византии. Избегал 

магико-практической стороны их применения в 

прикладных аспектах медицины. Эти пробелы бы-

ли частично восполнены в трудах Гидеона Бохара, 

Питера Шеффера, Розали Дэвид и Юлии Либер-

ман. 

Питер Шеффер сделал выдающийся вклад в 

понимание истоков еврейской мистики, рассмат-

ривая её в диалоге с гностицизмом и ранними хри-

стианскими движениями. Он особенно силён в 

текстологическом и филологическом анализе, од-

нако его работы мало касаются прикладных, ан-

тропологических и ритуально-медицинских аспек-

тов мистической традиции. Межконфессиональ-

ные заимствования и вопрос влияния иудаизма на 

христианскую или мусульманскую мистику почти 

не поднимается, хотя контексты Средиземноморья 

и Византии предполагают тесные взаимосвязи [2]. 

Джозеф Дан существенно расширил поле ис-

следования еврейской мистики, введя в научный 

оборот магико-практические, народные и соци-

альные аспекты. Его подход ближе к антропологи-

ческому и культурологическому анализу, нежели к 

чисто теологической или философской истории. 

Он восполнил важные пробелы в работах Шолема 

и Шеффера, но сам не всегда стремился к система-

тичности и глубокому текстологическому разбору 

[3]. 

Гидеон Бохар внёс решающий вклад в матери-

альное и документальное исследование еврейской 

магии, доказав, что она была интегральной частью 

религиозной практики, а не отклонением от неё. 

Его подход эмпиричен, археологически и тексто-

логически обоснован, но ограничен тематически. 

Он не занимается философией, мистикой в стро-

гом смысле, мессианизмом или духовной антро-

пологией. Это делает его работы прекрасным до-

полнением к более метафизически и теологически 

ориентированным авторам. В рамках античной 

магико-религиозной практики он рассматривает 

медицинские амулеты анализируя формулы из-

гнания болезней, наложения имен ангелов (напри-

мер, Рафаэль), и тексты против "духов болезни" 

(руах раа) (Примеры: магические чаши с фразами 

вроде "во имя ЯХВЕ, изгони жар, боль, безу-

мие...".) [4, с. 186]. Он впервые стал рассматривать 

связь между болезнью и грехом – духовным дис-

балансом, подчёркивая, что в еврейской позднеан-

тичной традиции болезнь воспринималась не 

только телесно, но и духовно, а магия была сред-

ством восстановления гармонии. Имя Бога и анге-

лов в его трактовке выступало как лечебный ин-

струмент. Он описывает Шем ха-Мефораш и ан-

гельские иерархии как «формулы» в медицинских 

текстах. Указывает на функцию ритуального слова 

в лечении бессонницы, параличей, горячки. Но, он 

не трактует это как «каббалу», а как дорелигиоз-

ную, полуфольклерную магию, хотя формы пере-

секаются. Гидеон Бохар – это исследователь магии 

и ритуала в иудаизме поздней античности, а не 

каббалы как теософской системы. Он даёт по-

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 22 

дробный анализ медицинских и защитных обрядов 

в ране еврейской традиции. Показывает, как име-

на, текст и ритуал использовались как инструмен-

ты исцеления и защиты. Он не выходит за хроно-

логические рамки позднеантичного периода. Не 

включает в анализ каббалистические и хасидские 

источники, оставляя это поле другим исследовате-

лям (Шолем, Дан, Шеффер) [5]. В агадических 

текстах развиваются идеи о болезни как послед-

ствии греха или духовного воздействия. В ответ на 

это предписываются вербальные формулы, молит-

вы, и даже построение буквенных последователь-

ностей для изгнания вредоносных духов. Примеры 

таких текстов обнаруживаются в мишнаитских и 

гаонитских источниках, где «Имя» Бога (Шем ха-

Мефораш) считается ключевым инструментом ис-

целения [4, 6]. 

Ян Ассман – теоретик религии как культурной 

памяти, акцентирующий внимание на тексте, 

идентичности, границах и институциональной 

трансформации веры. Его вклад бесценен для по-

нимания роли сакрального текста в формировании 

религий, особенно иудаизма. Однако мистическая, 

ритуальная, магическая и медицинская составля-

ющая иудаизма остаётся вне его зоны интереса. В 

этом смысле он – не практик и не источниковед, а 

культурный философ и идеологический критик 

[7]. 

Джозеф Дан также затрагивал аспект изучения 

болезни как духовного феномена. Он рассматри-

вает духовную этиологию болезни как централь-

ную тему в агадической и каббалистической мыс-

ли, анализируя образы болезни как наказания, ис-

пытания или проявления дисбаланса между телом 

и душой. Автор подробно исследует каббалисти-

ческую практику использования имени Бога и ге-

матрии, уделяя внимание магико-религиозной 

функции текста, особенно в ритуалах исцеления, 

экзорцизма, защиты от «дурного глаза» и духов-

ных недугов. Особый акцент у него приходится на 

литературной структуре таких текстов – повтор, 

аллитерация, числовые коды и их символика. Дан 

показал, как традиционные формы «магии» были 

трансформированы в рамках религиозной орто-

практики, особенно в гаонитской и раннекнижной 

эпохах. Однако, остался недостаточно охваченным 

в его работах анализ Мишны и Талмуд с точки 

зрения прикладной медицины. Уделяя большое 

влияние текстуальной интерпретации, он меньше 

делал аспект на практике исполнения ритуалов, 

подчеркивая символическую и вербальную сторо-

ну мистико-медицинских практик, углубляя пони-

мания роли греха и слова как причины и лекарства 

болезни [8, 9]. Аналогичный контекст исследова-

ний затронут в работах Gideon Bohak, Jan Assmann 

и др. [4, 10, 11, 12]. 

Каббалистические трактаты, начиная с «Сефер 

Йецира», систематизируют знание о связи между 

буквами, органами тела и элементами природы. 

Эти идеи получили развитие в поздней каббале, 

где текст, число и звук стали средствами восста-

новления духовной и физической гармонии. Таким 

образом, религиозные тексты не только описыва-

ли, но и нормативно оформляли практики враче-

вания, заложив основу целостной мистической 

медицины. Исследование этого аспекта знаний, 

посвященных изучению связи между буквами, ор-

ганами тела и элементами природы в каббалисти-

ческой традиции, с «Сефер Йецира», занимались 

ряд зарубежных исследователей. Арье Каплан 

предлагал подробный комментарий с «Сефер 

Йецира» и «Бахира», исследуя связь между буква-

ми, элементами и органами тела, изучая различ-

ные формы еврейской медитации, включая ман-

тры, визуализации и концентрацию на именах Бо-

га, рассматривая их как средство духовного исце-

ления [13, 14, 15]. 

Жан Баумгартен, показал, как каббалистиче-

ские концепции были адаптированы для повсе-

дневной религиозной практики через идишскую 

литературу. Однако, уделяя меньше внимания 

практическим аспектам использования мистиче-

ских текстов в лечебных и защитных ритуалах, он 

обратил внимание на важность этических текстов 

на ишиде в формировании религиозного сознания 

[16, 17, 18]. 

Кроме того, гностические тексты отразили глу-

бокую связь между познанием, словом и исцеле-

нием. В трудах, таких как «Апокриф Иоанна» и 

«Евангелие от Фомы», подчеркивается, что бо-

лезнь есть отражение отрыва души от света и зна-

ния [19-22]. Исцеление в этих системах осуществ-

ляется через произнесение сакральных имен, 

например, множественных форм имени Иисуса 

как Логоса или Софии как божественной Мудро-

сти. Эти имена действуют не как обозначения, а 

как активные сущности, участвующие в восста-

новлении целостности. Этот контекст в исследова-

тельской практике привлекал внимание ряда уче-

ных [23, 24, 25, 26]. 

Исследование гностических текстов, содержа-

щих формулы изгнания духов, схемы эонов и ар-

хонтов, сопровождаемые числовыми последова-

тельностями и магическими словами занималась 

ряд ученых. Надо отметить, что такие структуры 

встречаются в таких источниках как «Пистис Со-

фии» и «Книге Иеу», где знание о космической 

иерархии позволяет душе избежать влияния демо-

нических сил. Врачевание в этих текстах – это ри-

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 23 

туал восстановления внутреннего света через от-

кровение. Эти элементы служили не только теоре-

тическими конструкциями, но и практическими 

инструментами для восстановления внутреннего 

света души через откровение [27, 28, 29]. 

Работы представленных в анализе учёных за-

ложила многослойное понимание еврейской ми-

стической традиции – от философско-

теологических конструкций каббалы до приклад-

ной магико-религиозной практики, включая риту-

алы защиты, очищения и врачевания. Каждый из 

исследователей сфокусировался на определённом 

аспекте и методе анализа.  За рамками исследова-

ния остались не изученными прикладные аспекты 

направленности мистико-медицинских практик 

врачевания в Византии, сформировавшиеся на 

данных территориях в телесно-религиозном изме-

рении иудализма. 

Результаты и обсуждения 

Исследование показывает, что гностические 

элементы, присутствующие в Талмуде и ранней 

каббале, оказали значительное влияние на форми-

рование врачебных практик в иудаизме. Эти эле-

менты включают в себя использование сакраль-

ных имён, числовых систем (гематрия), символики 

букв и элементов природной философии. В част-

ности, книга Сефер Йецира демонстрирует кон-

цептуальное сходство с гностической космологи-

ей, но адаптирует её в рамках монотеистической 

системы. 

Практики ношения амулетов, произнесения 

имен и использования ритуальных текстов пред-

ставляют собой устойчивую традицию, распро-

странившуюся в христианском мире. Византий-

ские источники подтверждают наличие еврейских 

магико-медицинских знаний в обращении у хри-

стианских врачей и священников. Это свидетель-

ствует не только о контактах между культурами, 

но и о глубоком влиянии еврейской традиции на 

формирование религиозной медицины в целом 

[30-37]. 

Таким образом, обнаруженные параллели меж-

ду гностической и еврейской традициями позво-

ляют говорить о существовании общей парадиг-

мы, в которой исцеление рассматривалось как вос-

становление утраченной гармонии между духом, 

телом и словом. 

Гностическая онтология и тело 

как пространство борьбы 

Гностическая мысль предполагает дуализм 

между духом и материей [5]. Материя, восприни-

мается как падшее состояние, а тело – как темница 

для высшей субстанции – души [40, 41]. Такое 

представление не только определяет отношение к 

миру, но и формирует особую медицинскую и ду-

ховную антропологию. В гностических школах 

(например, у Валентина или Маркоса) тело – это 

не самостоятельная ценность, а результат действия 

низших божественных сил (эонов или демиурга), 

который создал несовершенный мир в отрыве от 

Высшего Света [42]. 

Болезнь в этой системе координат – не биоло-

гическое событие, а симптом духовного разрыва, 

отражение глубинного несоответствия между из-

начальным светом и материальным носителем. 

Душа, запертая в теле, страдает не только от те-

лесных недугов, но и от космической изоляции. 

Лечение, таким образом, связано не столько с фи-

зическим восстановлением, сколько с пробужде-

нием к знанию – гнозису, который способен осво-

бодить душу и привести её к свету. 

В гностических практиках применяются особые 

формулы, имена, символические числа и знаки, 

направленные на "очищение" тела и раскрытие его 

как сосуда для божественного света. В «Евангелии 

от Филиппа» имя понимается как действенная си-

ла: «имена… не пустые», они передают власть и 

делают «таинства» эффективными, что прямо кор-

релирует с лечебной функцией сакрального слова 

[41]. О «магико-числовой» и ономастической 

практике у гностиков-маркосиан (сила букв и 

именований как оперативная энергия) свидетель-

ствует Ириней Лионский. Описанные им ритуалы 

задают образец «имя дает власть» [42]. 

Сравнимо с этим, в иудаизме талмудической 

эпохи, возникает представление о болезни как ре-

зультате духовной несбалансированности. В Тал-

муде неоднократно обсуждаются "духи болезни" 

(руах раа), дурное начало (йецер хара), а также 

способы очищения через текст, ритуал и имя [7]. В 

частности, идея о том, что словом можно исце-

лять, что имя может изгнать зло – является пря-

мым пересечением с гностическими ритуалами, 

где имена (например, множественные вариации 

имени Бога или ангелов) играют роль сакральных 

ключей к восстановлению порядка. Эти имена не 

произносятся как обычная речь, а используются в 

структуре магико-обрядового языка. Нормативная 

сила произнесения «Шем га-мефораш» в Йом-

Кипур, практики против «руах ра’а», а также до-

пустимость лечебных амулетов (камия) показыва-

ют признание эффективности текста и Имени в 

восстановлении порядка [43]. К этому примыкает 

и экзорцистская практика «именами Божьими», 

зафиксированная Иосифом Флавием [44]. 

Дополнительным гностическим элементом в 

еврейском врачевании становится представление о 

теле как микрокосмосе. В «Сефер Йецира» карта 

10 сефирот и 22 буквы задают символическую 

анатомию, в которой лечение мыслится как пере-

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 24 

настройка корреляций «буквы – качества – 

направления» [46]. В позднеантичной мистике 

(включая элементы каббалы) тело символически 

делится на сферы, связанные с буквами, направле-

ниями, свойствами. Это делает его не просто объ-

ектом лечения, но отражением устройства мира, и 

всякое врачевание – попыткой восстановить гар-

монию не только в человеке, но и во вселенной. 

Эта модель конкретизируется в позднеантичных и 

средневековых сборниках практической каббалы, 

где исцеление достигается комбинацией времени, 

материала и рядов божественных, ангельских 

имён – от «Сефер ха-Разим» и «Меча Моисея» до 

«Сефер Разиэль ха-Малах» [47, 48]. Материальные 

свидетельства – амулетные ламеллы и подвески с 

«ΙΑΩ/Сαβαώθ» и именами архангелов – демон-

стрируют Имя как активатор защиты тела и изгна-

ния болезни [49]. 

Таким образом, мы видим, что гностическая 

онтология, в которой болезнь есть результат иска-

жения духовной структуры, оказала значительное 

влияние на еврейское представление о целитель-

стве как процессе, соединяющем текст, имя, риту-

ал и знание. Это влияние формировало фундамент 

мистических подходов к исцелению, развивав-

шихся в Византии и в каббалистических практиках 

Средневековья. 

Гностические следы в талмудических 

и агадических источниках 

Талмуд содержит множество примеров исполь-

зования амулетов, имён ангелов, букв алфавита и 

специфических текстов для исцеления [7]. В трак-

тате "Шаббат" обсуждается допустимость лечеб-

ных амулетов с текстами, по форме близких к гно-

стическим сигиллам [38]. Центральным становит-

ся использование "имени" как медиума власти. 

Именно имя позволяет восстановить порядок и 

изгнать болезнь. Имя как оперативная сила в ев-

рейском магико-медицинском своде имело боль-

шое значение (Sefer ha-Razim): «If you wish to heal 

a man who has had a stroke and half of [his body…» – 

рецепт исцеления через назначенные ангельские 

имена – ритуал. Полный перевод на русский зву-

чит так: «Если ты желаешь исцелить человека, у 

которого случился удар, и половина его тела ис-

сохла – будь то от злого духа или от колдовства, – 

возьми нардовое масло и три меры мёда. Стань 

лицом к восходящему солнцу и произноси трижды 

каждый день в течение семи дней имя больного и 

имя его матери, а также имена ангелов, которые 

стоят на шестой ступени. Далее: высечь на сереб-

ряной ламелле имена этих ангелов с указанными 

знаками, сделать из неё амулет и повесить его на 

шею больного на (шнуре из) «асбеста» вместе с 

благовонным кадилом. Напиши (амулет) так в 

двадцатый день месяца – и преуспеешь.» [50, с. 

51-52]. 

Особое внимание заслуживает тот факт, что в 

гностической и талмудической традициях имена 

действуют как энергетические сущности, способ-

ные вступать в контакт с духовными структурами 

мира. В обоих случаях имя – это не просто знак, а 

живая сила, раскрывающая доступ к иному уров-

ню реальности. Так, в иудаизме появляется кон-

цепт "Шем хамефораш" – раскрытого имени Бога, 

которое в ритуальной практике используется не 

только для молитвы, но и для изгнания болезней и 

духов. 

Гностические параллели проявляются также в 

построении текстов как магических формул. В 

агадической литературе известны примеры "вспо-

могательных текстов" – своего рода вербальных 

конструкций, способных вызывать или подавлять 

духов. Эти тексты содержат аллитерации, повто-

рения, числовые коды, и даже псевдонимы Бога – 

всё это имеет аналогии в гностических заговорах и 

мистериях. [24]. В агадической традиции «вспомо-

гательные тексты» – ритмизованные формулы, 

числовые цепочки и игра с именами – работают 

как речевые действия, воздействующие на духов-

ные силы и болезнь. Уже в «Шаббат» узаконива-

ется терапевтическое слово-ритуал – допусти-

мость камия и целого набора антилекарственных 

формул с семикратными повторами («семь от се-

ми…», завязывания, произнесения), где числовая 

структура и вербальная матрица образуют лечеб-

ный механизм [51, листы 67а – 67в]. Параллельно 

«Авода Зара» описывает ночной риск у воды и 

предписывает аллитеративную редукцию имени 

демона (шабрири → брири → рири → ири → ри), 

демонстрируя, как «разбор» имени лишает дух 

силы — образцовая вербальная конструкция с по-

вторами и звуковой игрой [52, лист 12в; 53, лист 

112а - в]. Более того, ангельская иерархия в Тал-

муде (Михаэль, Гавриэль, Рафаэль и пр.) функци-

онально соотносится с гностическими эонами или 

архонтами, охраняющими доступ к божественно-

му свету. Врачи-мистики апеллировали к этим фи-

гурам не как к абстрактным существам, а как к 

агентам в духовной системе исцеления [39]. В 

«Мече Моисея» исцеление привязывается к пере-

числению «ста священных имён» и заклинанию 

«именем Бога… Михаэль, Гавриэль, Рафаэль», 

показывая, что перечисление, произнесение Имён 

– это «операция» над духами болезни [54, р. 22]. 

Материальный слой той же логики дают амулет-

ные ламеллы с «ΙΑΩ/Σαβαώθ» и именами арханге-

лов. Имя, нанесённое на металл и активированное 

ритуальным ношением или произнесением, вы-

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 25 

ступает агентом защиты тела и «вывода» болезни 

[55]. 

Роль букв и их графического начертания также 

приобретает значение. В позднеталмудической 

практике появляются письменные амулеты, где 

сочетания букв служат не для чтения, а для влия-

ния на реальность. Такие амулеты имеют паралле-

ли с гностическими текстами на коптском и грече-

ском языках, где символическое письмо использу-

ется как энергетическая матрица. 

Таким образом, талмудическая традиция не 

только включает отдельные элементы гностиче-

ского наследия, но и развивает их в специфически 

еврейском ключе – подчиняя сакральный язык мо-

нотеистической структуре. Эти формы ритуально-

го языка легли в основу как литургических тек-

стов, так и прикладных методов врачевания в Ви-

зантии. 

В византийском Евхологионе (ритуале) экзор-

цизмы построены как «текст-терапия». Последо-

вательные инвокации многих божественных имён 

и атрибутов и императивы изгнания («запрет, 

выйди, рассеяйся»), причём описываемое «выле-

чивание» адресуется и душе, и телу – формулы 

прямо перечисляют части тела, откуда должно уй-

ти «нечистое» (напр.: «от ума, от души, от серд-

ца… от всех членов»). Пример экзорцизм, атрибу-

тируемый свт. Василию Великому (Евхологион, 

раздел молитв перед Крещением): «Ἔξελθε καὶ 

ἀπόστηθι ἀπὸ τοῦ πλάσματος τούτου…» – «выйди и 

отступи от этого создания…», далее: «ἀπὸ νοός, 

ἀπὸ ψυχῆς, ἀπὸ καρδίας… ἀπὸ πάντων τῶν μελῶν.» – 

«всем умом, всей душой, всем сердцем… всем те-

лом (всем существом).» [56, р. 578-584]. Другой 

пример – экзорцизм, атрибутируемый свт. Иоанну 

Златоусту: «Κύριος ἐπιτιμᾷ σοι… ἔξελθε, καὶ 

πορεύου εἰς γῆν ἄνυδρον καὶ ἀβάτον…» – «Господь 

запрещает тебе… выйди и иди в землю безводную 

и ненаселённую…» [56, р. 578-584]. Таким обра-

зом, литургический корпус закрепляет ту же са-

мую модель: «Имя, перечень имён + повелитель-

ная речь ⇒ изгнание или исцеление» в канониче-

ском богослужебном контексте. 

Параллельно, в практике врачевания те же 

формы языка материализуются на амулетах: свя-

щенные имена (ΙΑΩ, Sabaoth, списки ангелов), во-

кес магикае, графические матрицы и числовые 

структуры (например, квадраты гласных) исполь-

зуютcя для снятия конкретных недугов – мигрени, 

глазных болезней, «женских» страданий и «всяко-

го духа и болезни». Это документирует корпус Р. 

Котански: «Antaura, the Migraine Demoness» («Ан-

таура, демоница мигрени») – пример изгнания 

«ветреного» духа-мигрени [57, p. 58-71]. Отдель-

ные разделы «Sabaoth» («Саваоф») [57, p. 72] и 

«IAO and Magic Names» («ИАО и магические име-

на») [57, p. 76] фиксируют именно ономастические 

формулы как носители силы. «Magic Square of 

Vowels» («магический квадрат гласных») [57, p. 

41–43] демонстрирует графо-звуковую «решётку» 

как энергетическую запись. В византийском мате-

риале то же показано на христианских амулетах (в 

т.ч. с архангелами Михаилом, Рафаилом и форму-

лами исцеления) – с подробными публикациями и 

параллелями к экзорцизмам и «соломоновской» 

традиции (например, разбор детоубийственной 

демоницы и апотропеев) [58, p. 34-36, 43-51]. 

Вместе эти два массива первоисточников – Ев-

хологионы (литургические экзорцизмы с именами 

и императивами) и корпус амулетов (имена-знаки, 

заточенные под конкретные болезни) – демон-

стрируют один и тот же механизм и тем самым 

доказывают преемственность. Формы ритуального 

языка не только вошли в состав византийских ли-

тургических текстов, но и легли в основу при-

кладных методов врачевания, где имя + формула + 

графическая запись действуют как единый тера-

певтический инструмент. 

Сефер Йецира: философская  

модель тела и мироздания 

Книга "Сефер Йецира" – один из древнейших 

текстов еврейской мистической традиции, предпо-

ложительно относящийся к III-VI векам н.э. [13]. 

Она предлагает своеобразную философско-

онтологическую модель мира, основанную на вза-

имодействии букв еврейского алфавита, чисел, 

направлений и элементов. В этой системе буквы 

рассматриваются как не просто фонетические зна-

ки, но духовные коды, через которые Творец со-

творил вселенную. Эта идея перекликается с гно-

стическим представлением о логосе – сакральной 

силе, структурирующей мир. 

В "Сефер Йецира" описываются три основные 

группы букв: материнские ( ש ,מ ,א ), двойные и 

простые. Каждая из них ассоциируется с конкрет-

ными силами природы, направлениями, органами 

тела. Например, буква ש (шин) связана с огнём, а  מ 

(мем) – с водой. Эта типология восходит к 

древним представлениям о гармонии противопо-

ложностей, но в книге они подчинены единому 

началу – Богу-Творцу, в отличие от гностического 

дуализма. 

Принцип "один утверждает, другой отрицает, 

третий уравновешивает" – ключевой для понима-

ния философии Йецира. Он выражает стремление 

к метафизическому равновесию между силами и 

отражается как в структуре космоса, так и в 

устройстве человека. Человек рассматривается как 

микрокосм, проекция макрокосма, содержащая в 

себе те же символические элементы. Это делает 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 26 

тело ареной не просто биологических процессов, а 

духовного порядка. Каждая болезнь может быть 

воспринята как нарушение внутренней алфавит-

ной или числовой гармонии. 

Алфавит в Йецире – не просто средство комму-

никации, а инструмент сотворения. Как в гности-

ческих школах определённые звуки и формы со-

держат в себе энергетическое воздействие, так и 

здесь буквенные комбинации имеют сотворяю-

щую силу. Некоторые традиции трактуют саму 

структуру книги как ритуал сотворения, где по-

следовательное произнесение и созерцание букв 

представляет собой акт восстановления порядка в 

душе и теле. 

Сходство с гностицизмом проявляется также в 

философии света. В Йецире говорится о "десяти 

сферот блеска", которые перекликаются с гности-

ческими эонами, хотя и отличаются по смыслу. В 

еврейской трактовке сфероты – не самостоятель-

ные божественные сущности, а аспекты единого 

Божественного Света, что подчёркивает антигно-

стическую направленность текста. 

Таким образом, "Сефер Йецира" предлагает 

универсальную модель мироздания, где язык и 

материя соединяются в акте творения. Это делает 

книгу не только философским трудом, но и мето-

дологическим руководством по восстановлению 

гармонии. Именно поэтому она оказала колос-

сальное влияние на последующую каббалистиче-

скую и врачебно-мистическую мысль, став осно-

ванием для построения как теургических ритуа-

лов, так и терапевтических амулетов в практиках 

врачевания Византии. 

Межкультурные параллели:  

античность и Византия 

Во времена поздней античности и Византии ев-

рейские мистические методы лечения проникают в 

более широкий религиозно-медицинский кон-

текст. Амулеты, включающие имена ангелов, тек-

сты Писания и числовые шифры, находят парал-

лели в христианских и гностических рукописях, 

таких как "Завещание Соломона"[59, с. 292-327.]. 

Эта практика уходит корнями в общую магико-

религиозную традицию восточного Средиземно-

морья, в которой еврейская мистическая мысль 

занимает ключевое место. 

В Византии магико-медицинские практики ев-

рейского происхождения сохраняли своё значение 

не только в общинах, но и на стыке с христиан-

ской традицией. Среди распространённых методов 

– ношение амулетов с текстами из Псалмов, за-

шифрованными именами ангелов и числовыми 

кодами, заимствованными из гематрии. Многие 

такие амулеты найдены археологами в Палестине, 

Египте и Сирии. Они представляют собой свитки, 

написанные на пергаменте, содержащие имена 

Рафаэля, Михаэля, Самаэля – ангелов, отвечаю-

щих за исцеление и защиту [5]. 

Дополнительно в источниках византийского 

периода упоминаются случаи, когда еврейские 

лекари использовали особые схемы чисел и звуков 

для изгнания "злого глаза", горячки и паралича. 

Так, например, в еврейской лечебно-магической 

традиции, бытовавшей в византийском мире, есть 

прямые рецепты, где исцеление половинного па-

ралича достигается перечислением имён ангелов 

по разу в заданные часы с одновременным изго-

товлением амулета – сочетание счёта – повторов и 

звуковой инвокации. Пример такого рецепта: «If 

you wish to heal a man who has had a stroke and half 

of him is dried up…» («Если ты желаешь исцелить 

человека, у которого случился удар, и половина 

его тела иссохла…»). Далее в установленные часы 

соответствующего небесного «чина» произнести 

по одному разу имена ангелов этой «ступени», 

называя имя больного и имя его матери; пригото-

вить масляно-медовую основу-мазь (указаны про-

стые ингредиенты); выгравировать на серебряной 

ламелле ряды ангельских имён с прилагаемыми 

знаками; сделать из ламеллы амулет и повесить на 

шею больному; читать формулы и повторять риту-

ал заданное число дней, ночей (цикл строго регла-

ментирован «часами»). Цель: «исцелить человека, 

у которого случился удар, и половина тела ис-

сохла (полупаралич)», т.е. восстановить нарушен-

ный порядок через счёт-повтор имён + звуковую 

инвокацию + амулет [60, р. 51-52, р. 64-65; 47, р. 

64-65]. Для лечения «горячки-мигреней» показа-

телен византийский пласт рецептов против демо-

ницы Антауры. Текстовые формулы с повелитель-

ными глаголами и повторными вокализациями 

(«звуковая» атака) сочетаются с перечислением 

имён и числовой организацией действий. Эта же 

«языковая техника» (повтор, счёт, имя) фиксиру-

ется как часть «византийской» еврейской медици-

ны в обзорной статье Либер о книге врачевания 

Асафа, вероятно связанной с византийской средой 

[61, р. 233-249]. Наконец, византийские литурги-

ческие экзорцизмы (Евхологион) – уже христиан-

ский «официальный» слой – оформляют текст-

терапию в каноническом виде: последовательные 

инвокации имён и атрибутов и императивы («за-

прещаю… выйди… отступи… рассе́йся…») с ад-

ресацией частям тела («от ума, от души, от серд-

ца… от всех членов»). Это демонстрирует инсти-

туциональное принятие того же механизма «имя + 

повтор + команда» в медицинско-ритуальных це-

лях [56, р. 578-584]. 

Византийские христианские врачи-целители 

нередко заимствовали эти методы, хотя офици-

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 27 

альная церковь относилась к ним с подозрением. В 

текстах Аэций Амидийского и Александра Трал-

льского встречаются описания амулетов, чья 

структура – по мнению исследователей – во мно-

гом основана на еврейской системе числового и 

буквенного кодирования [65]. 

Отдельное направление исследований касается 

коптских и сирийских амулетов, на которых имена 

еврейского Бога (ЙХВХ), а также каббалистиче-

ские числовые ряды и псевдоарамейские символы 

сочетаются с христианскими крестами и форму-

лами экзорцизма [63, 5]. Это говорит о глубокой 

синкретичности традиции, где талмудическая 

символика активно функционирует в многокон-

фессиональной среде. 

В рамках позднеантичного средиземноморско-

го пространства также возникают тексты двойной 

традиции, такие как апокрифические Климентины, 

в которых философские идеи гностического толка 

сочетаются с упоминаниями о силе еврейского 

Писания, и его магических возможностях. Эти 

тексты способствовали формированию общего 

культурного поля, где иудаизм, христианство и 

гностицизм не просто взаимодействовали, но и 

развивали общие техники врачевания и мистиче-

ского очищения [64]. В ряде апокрифов, таких как 

Псевдоклиментины («Гомилии» и «Рекогниции»), 

обнаруживаются элементы гностического учения 

(дуализм, сокровенное знание), при этом автор 

апеллирует к силе Моисеева Закона, именам про-

роков и цитатам из Писания как к способам изгна-

ния зла и очищения. 

Например: в Гомилии III, говорится, что «имя 

Моисея и имена Ангелов могут защищать тело и 

душу от недуга и нападений духа» [65, р. 233-

469.]. В Рекогнициях приводится обряд очищения 

с использованием воды, имени Господня и слов 

формулы, напоминающей ритуал миквы, но с до-

бавлением элементов гностического происхожде-

ния (духовная искра, исходящая из света) [66, р. 

107-375]. 

Интерес представляет и тот факт, что иерархия 

ангелов в византийской и латинской традиции 

(например, Михаил, Рафаэль, Урии́л) во многом 

заимствована из иудейских источников. В христи-

анских молитвах об исцелении эти имена испол-

няют ту же функцию, что и в еврейских амулетах: 

они – проводники света и силы, способные побе-

дить зло и восстановить здоровье. Эта иерархия 

получила систематическое изложение в христиан-

ской мысли благодаря труду Псевдо-Дионисия 

Ареопагита, особенно в трактате "О небесной 

иерархии" [67]. В ней ангелы делятся на три триа-

ды: 

Первая триада (ближайшие к Богу): Серафимы, 

Херувимы, Престолы; 

Вторая триада (исполнители Божьей воли): 

Господства, Силы, Власти; 

Третья триада (взаимодействующие с людьми): 

Начала, Архангелы, Ангелы. 

Каждая из этих категорий наделяется опреде-

лённой функцией. В контексте болезни и исцеле-

ния особенно важна третья триада, к которой при-

надлежат Архангел Михаил, Рафаэль и Гавриил. 

Михаил считается защитником от демонических 

сил, Гавриил – вестником исцеления и знаний, а 

Рафаэль – напрямую связан с врачеванием (в Кни-

ге Товита он исцеляет слепоту и изгоняет демона) 

[68, с. 7-38]. Во многих византийских амулетах и 

молитвенных текстах встречаются обращения к 

этим ангелам с просьбой об избавлении от болез-

ней, дурного глаза, горячки, бессонницы и даже 

параличей. Пример, вышесказанный амулет с пе-

речислением имен и с просьбой о защите: «One 

God conquering evil, Iao, Sabaoth, Michael, Gabriel, 

Uriel, protect…» («Един Бог, побеждающий зло. 

Иао, Саваоф, Михаил, Гавриил, Уриил, защи-

ти…»). Формула «One God conquering evil, Iao, 

Sabaoth, Michael, Gabriel, Uriel, protect…» – это 

типичная византийская апотропея, где действие 

амулета выстраивается цепочкой власти. Сначала 

утверждается монотеистический источник силы 

(«Един Бог, побеждающий зло»), затем следуют 

ключевые божественные имена еврейского проис-

хождения в греческой передаче – IAO (вариант 

тетраграмматона) и Sabaoth («Господь Воинств») – 

как «энергетические» словесные коды, после чего 

перечисляются архангелы Михаил, Гавриил и 

Уриил как небесные исполнители божественной 

воли. Завершается всё императивом «защити», пе-

реводящим именования в действующее повеление 

о защите носителя (обычно от сглаза, лихорадки, 

бессонницы, параличей и прочих «вредов»). Под-

пись Соломона на таких предметах отсылает к со-

ломоновской экзорцистской традиции (перстень, 

печать и власть над духами), придавая формуле 

дополнительную легитимацию. Стилистически это 

короткая парратактическая строка без союзов, где 

ритм перечисления, звуковая экспрессия имен и 

финальная команда образуют «текст-терапию»: 

вербальная матрица, которая по замыслу не просто 

описывает, но производит охранное действие [69]. 

Другой пример литургическая «текст-терапия» 

(официальная среда): императивы изгнания от ду-

ши и тела – прямая параллель амулетам (хотя 

имена архангелов не всегда перечисляются по-

имённо, механизм – «имя + повеление» – тот же). 

Короткая цитата: «…Ἔξελθε καὶ ἀπόστηθι ἀπὸ τοῦ 

πλάσματος τούτου… ἀπὸ νοός, ἀπὸ ψυχῆς, ἀπὸ 

καρδίας… ἀπὸ πάντων τῶν μελῶν» («Выйди и от-

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 28 

ступи от этого создания… от ума, от души, от 

сердца… от всех членов (частей тела).» [56, р. 578-

584]. Цитата «…Ἔξελθε καὶ ἀπόστηθι ἀπὸ τοῦ 

πλάσματος τούτου… ἀπὸ νοός, ἀπὸ ψυχῆς, ἀπὸ 

καρδίας… ἀπὸ πάντων τῶν μελῶν» из византийско-

го Евхологион показывает, как официальная ли-

тургическая практика оформляет изгнание как 

«текст-терапию». Экзорцист говорит в императиве 

(«выйди», «отступи»), а затем «адресует» приказ 

каждой сфере человека – уму, душе, сердцу, всем 

частям тела. Повторяющийся предлог ἀπὸ («от, 

прочь от») создает ритм постепенного «отслаива-

ния» нечистой силы от субъекта, а перечисление 

органов и способностей служит ритуальной кар-

той тела, по которой «проходит» действие слова. 

Хотя имена архангелов в этом формуляре не пере-

числяются поимённо, структура остаётся той же, 

что на амулетах: авторитетное Имя (в прологах 

молитвы и доксологии) + повеление, переводящее 

богословскую декларацию в оперативную команду 

изгнания. Такой синтаксис (параллелизмы, анафо-

ра, градация адресатов) делает текст не только 

описанием, но действием – словесным «очищени-

ем» тела и психики, предназначенным восстано-

вить порядок и здоровье в рамках церковного об-

ряда перед Крещением или в иных контекстах эк-

зорцизма. Эта иерархия стала моделью духовного 

воздействия, где каждая ангельская фигура вы-

полняет роль проводника энергии, связанной с 

определённой функцией организма или духовного 

состояния человека. В христианских молитвах об 

исцелении эти имена исполняют ту же функцию, 

что и в еврейских амулетах: они проводники света 

и силы, способные победить зло и восстановить 

здоровье. 

Кроме еврейской традиции, византийская ме-

дицинская практика демонстрирует многочислен-

ные примеры синтеза ритуала и лечения у авто-

ров-энциклопедистов. Так, у Аэция Амидского (VI 

век) в его трактате «Tetrabiblos» упоминаются 

случаи лечения при помощи заговоров и нанесе-

ния священных знаков. Так, он прописывал ритуа-

лизированный способ избавления от инородных 

тел или проглоченных рыбных костей: «Станьте 

лицом к лицу против больного, прикажите ему 

смотреть на вас и говорите: выйди кость, если 

ты кость, или соломенка, или чтобы ты ни было, 

подобно тому, как Иисус Христос заставил Лаза-

ря восстать из гроба или Иона выйти из кита». 

Придерживая больного за горло, сказать следую-

щие слова: «Блазий, мученик и служитель Христа, 

говорит: выходи наверх или спустись вниз». В от-

ношении этого недуга у Аэция было и рациональ-

ное решение. Он рекомендует проглотить кусок 

мяса, привязанный на нить, которую затем надо 

вытянуть. При приготовлении мазей из пластырей, 

во время рекомендуемых операций, он советовал 

беспрерывно громко приговаривать: «Бог Авра-

ама, Бог Исаака, Бог Иакова да дарует силу это-

му средству» [62, с.43]. Эти имена восходят к 

иудейско-арамейской магической традиции и ис-

пользуются как защитные формулы против злых 

духов. В контекст описываемых религиозных ри-

туалов вписывается и мистическая суть рекомен-

даций этого врача – использование яшмового аму-

лета из Египта царя Нехевса. 

В III веке по Р.Х. практиковал в Риме врач 

Квинус Сепус Самоникус. Наряду с лечебными 

лекарственными средствами при некоторых бо-

лезнях (при подагре мед с морской водою, ванная 

при подагре) в его рецептуре практик врачевания 

попадают нелепые, порой мистические рекомен-

дации: мышиный помет в дождевой воде при ма-

стите; козья моча внутрь при каменной болезни. 

Мистическое уважение к числам 3,7 и 9 и ношение 

амулетов при лихорадке с магическими словами в 

форме треугольника, составленного из слов Abra-

cadabra [62, с.15]. Это один из первых зафиксиро-

ванных примеров использования «абракадабры» 

как лечебной формулы, сопоставимой с каббали-

стическими квадратами. 

Марцелл Эмпирик (IV век) в сочинении «De 

medicamentis» приводит обширный список рецеп-

тов, сочетающих лекарственные травы с заклина-

ниями и ритмическими формулами, восходящими 

к античным магическим традициям. В его практи-

ках врачевания магическая медицина достигла 

максимального предела в аспекте подражания во-

сточному и христианскому экзорцизму. При 

устранении ячменя на правом глазе он рекоменду-

ет мистический ритуал, связанный с прикоснове-

нием до него тремя пальцами левой руки, сплевы-

вания, произнесением слов заклинания: «Мул не 

родит, камень не производит шерсти, точно 

также да не вырастет голова на этой болезни, 

или если вырастет, да высохнет». При кровоте-

чениях из матки он использовал следующий заго-

вор: «Stupidus in monte ibat, stupidus stupuit. Adiuro 

te, matrix, ne hoc iracundia suscihias» - в переводе 

это означает :«Глупец шёл на гору, глупец онемел 

(остолбенел). Заклинаю тебя, матрица, не прини-

май это с гневом» [62, с. 20]. 

Павел Эгинский также не оставил без внимания 

мистические способы лечения некоторых болез-

ней. При подагре и ишиазе он рекомендует «купа-

ние в масле, в котором вываривались мертвыми 

или брошенными туда живыми лисица и гиена» 

[62, с. 124]. При болезнях глаз использует рецеп-

туру мистического характера: при помутнении 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 29 

роговицы использовать помет крокодила, кровь 

клопа или лягушки. 

Александр Тралльский (VI век), врач из семьи 

христианских медиков, приводит подробные ре-

комендации по изготовлению амулетов, где со-

единяются знаки зодиака, имена ангелов и свя-

щенные числа, нередко в контексте лечения эпи-

лепсии и параличей. Он, как и его современники, 

находился под сильным влиянием восточной (в 

том числе еврейской) магико-медицинской куль-

туры. Александр Тральский в практиках своего 

врачевания рекомендовал амулеты и заговоры при 

разных формах лихорадки. В ритуале лечения од-

нодневной лихорадки использовался амулет «ор-

линый камень», который вешался на шею больно-

го. В другом случае методика состояла из написа-

ния «на масличном листе черной краской (слово-

сочетание на греческом языке из нескольких букв) 

и до восхода солнца повесить его на шею больно-

му». Он также рекомендовал амулет в качестве 

навозного жука, завернутого в красный платок и 

обернутый вокруг шеи; волосы, снятые с подбо-

родка козла и повешанные на шею больного. В 

качестве действующих элементов мистических 

ритуалов, входивших в рецептуру рекомендуемого 

средства, Тральский использовал: смолы, деготь, 

золу лягушек, козьи копыта, горький миндаль, ла-

дон с мышиным пометом в уксусе. Эпилепсию 

лечил пережженным и растолченным пометом [62, 

с. 76-77]. 

Обрядовая мистическая лексика вошла в тра-

диционный формат врачебных практик как непо-

средственный атрибут процедурного медицинско-

го действия. Многие рецепты отражают заимство-

вание иудейской ангелологии в практическую ме-

дицину. 

Выводы 

Гностические элементы, проникшие в Талмуд и 

каббалистическую литературу, повлияли на фор-

мирование мистических врачебных практик, кото-

рые сочетали текст, ритуал и структуру языка. Эти 

представления, сформировавшиеся в еврейской 

среде, стали важной частью духовной медицины 

поздней античности и Византии. Через символику, 

имена и концептуальные схемы еврейская тради-

ция предложила универсальный ответ на проблему 

боли и исцеления, сохранив при этом верность 

единобожию и библейскому мировоззрению. 

Изучение взаимодействия гностической и 

иудейской традиций открывает перспективы не 

только для религиоведческого анализа, но и для 

понимания генезиса медицинских представлений в 

религиозном контексте. Гностицизм повлиял на 

символическую карту тела, восприятие этиологии 

заболеваний и формы врачевания, в том числе в 

христианской культуре. Через Талмуд и Сефер 

Йецира гностические импульсы были трансфор-

мированы в систему, где исцеление понималось 

как восстановление связи с порядком Творения. 

Особое внимание заслуживает структура ев-

рейской амулетной традиции, где знание букв, чи-

сел и священных имён превращается в мощный 

инструмент воздействия на болезнь. Гностическая 

идея, что слово несёт в себе космическую силу, 

находит аналог в талмудическом понимании мо-

литвы, псалма или имени как средств изгнания 

болезней. Такие перекрёстные влияния не только 

обогащают религиозную практику, но и создают 

основу для взаимопонимания между различными 

культурами поздней античности. 

Византийские источники подтверждают, что 

целители, как еврейского, так и христианского 

происхождения, применяли амулеты, заговоры, и 

ритуальные практики, которые восходят к единым 

схемам: закодированные имена, повторяющиеся 

звуковые формулы, ангельская иерархия как мо-

дель вмешательства в человеческое здоровье. Вра-

чевание становится частью сакрального знания – 

это путь восстановления божественной гармонии в 

теле и душе. 

Ключевым результатом взаимодействия гно-

стических и еврейских подходов стало формиро-

вание универсальной модели врачевания: болезнь 

– как нарушение духовного равновесия, а лечение 

– как восстановление связи между человеком и 

божественным порядком. Эта модель не исчезла с 

падением античного мира, но продолжила суще-

ствовать в каббале, в христианской мистике, и да-

же в арабо-мусульманских медицинских системах. 

Таким образом, влияние гностических элемен-

тов в Талмуде на врачевательные практики – это 

не вторичное заимствование, а сложный диалог, в 

котором иудаизм не только усвоил, но и пере-

осмыслил мистическую модель мира. Это позво-

лило создать уникальный синтез теологии, мета-

физики и практики, актуальный как в древности, 

так и для современных исследований религиозной 

медицины. Он остаётся ценным наследием, кото-

рое продолжает вдохновлять на переосмысление 

роли веры, слова и символа в лечении человека. 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 30 

Список источников 

1. Шолем Г. Основные течения еврейской мистики: пер. с нем. М. Кагана. Иерусалим: Библиотека-Алия, 

1989. 432 с. 

2. Шеффер П. Гностицизм и ранняя каббала: вопросы влияния: пер. с англ. Р. Мейерсона. Тель-Авив: 

Мишор, 2011. 216 с. 

3. Дан Д. Еврейская мистика и магия. Jewish Mysticism and Magic. Принстон: Princeton University Press, 

2004. 302 p. 

4. Bohak G. Ancient Jewish Magic: A History. Cambridge: Cambridge University Press, 2008. 494 p. 

5. Бохар Г. Магия и исцеление в византийской Палестине: пер. с англ. С. Давыдова. СПб.: Евразия, 2008. 

288 с. 

6. Schäfer P. The Origins of Jewish Mysticism. Tübingen: Mohr Siebeck, 2009. 417 p. 

7. Ассман Я. Религия и культурная память: пер. с нем. Н.В. Самсонова. М.: Новое литературное 

обозрение, 2004. 368 с. 

8. Dan J. Jewish Mysticism and Jewish Ethics. Seattle: University of Washington Press, 1986. 126 p. 

9. Dan J. Jewish Mysticism: Late Antiquity. Vol. 1. Northvale, N.J.: Jason Aronson, 1998. 336 p. 

10. Assmann J. Religion and Cultural Memory: Ten Studies. Stanford: Stanford University Press, 2006. 281 p. 

11. Harari Y.N. Jewish Magic before the Rise of Kabbalah. Tübingen: Mohr Siebeck, 2017. 464 p. (Texts and 

Studies in Ancient Judaism; Vol. 170). 

12. Dan J. Jewish Mysticism and Magic. Princeton: Princeton University Press, 2004. 302 p. 

13. Каплан А. Сефер Йецира: Книга Создания. Теория и практика. Нью-Йорк: Samuel Weiser, 1990. 398 

с. (Kaplan A. Sefer Yetzirah: The Book of Creation In Theory and Practice. San Francisco: Red Wheel/Weiser, 

1997. 474 p. ISBN 978-0-87728-855-8. URL: https://redwheelweiser.com/book/sefer-yetzirah-9780877288558/ 

(дата обращения: 12.06.2025) 

14. Каплан А. Еврейская медитация: Практическое руководство. Нью-Йорк: Schocken Books, 1985. 176 с. 

15. Каплан А. Медитация и Каббала. Нью-Йорк: Samuel Weiser, 1982. 352 с. 

16. Baumgarten J. Introduction à la littérature yiddish ancienne. Париж: Albin Michel, 2000. 384 с. 

17. Baumgarten J. Yiddish ethical texts and the diffusion of the Kabbalah in the 17th century // Bulletin du Cen-

tre de recherche français à Jérusalem. 2007. № 18. С. 223 – 238. 

18. Baumgarten J. Jewish Mysticism in the 17th – 18th century Ashkenazi Society: Translating the Zohar in Old 

Yiddish. Оксфорд: Oxford Centre for Hebrew and Jewish Studies, 2024. 12 с. 

19. Waldstein M., Wisse F. The Apocryphon of John: Synopsis of Nag Hammadi Codices II,1; III,1; and IV,1 

with BG 8502,2. Leiden; New York: E.J. Brill, 1995. 244 p. (Nag Hammadi and Manichaean Studies; 33). 

20. Wisse F. The Apocryphon of John // The Nag Hammadi Library in English. 3rd ed. / ed. J.M. Robinson. San 

Francisco: Harper & Row, 1988. P. 104 – 123. 

21. Guillaumont A., Puech H.-Ch., Quispel G., Till W., ʿAbd al-Masīḥ Y. The Gospel According to Thomas: 

Coptic Text Established and Translated. Leiden: E. J. Brill, 1959. (переизд.: Leiden: Brill, 2001). 

22. Koester H., Lambdin T.O. The Gospel of Thomas (II,2) // The Nag Hammadi Library in English. 3rd ed. / 

ed. J. M. Robinson. San Francisco: Harper & Row, 1988. P. 124 – 138. 

23. Пейджелс Э. Гностические Евангелия. М.: Эксмо, 2005. 320 с.; Дэвис С. Иисус-целитель: 

одержимость, транс и истоки христианства. СПб.: Амфора, 2007. 272 с. 

24. Малахия Т. Гностическое исцеление: раскрытие скрытой силы Бога. М.: София, 2010. 240 с. 

25. Крипал Д.Дж. Дар змеи: гностические размышления о религиоведении. СПб.: Азбука, 2012. 288 с. 

26. Ямаучи Э.М. Гностическая этика и происхождение мандеев. М.: Библейско-богословский институт, 

2008. 256 с. 

27. Grypeou E. Pistis Sophia and Demons of the Afterlife // Доклад на конференции Society of Biblical Liter-

ature. 2019. 15 с. 

28. Evans E. The Books of Jeu and the Pistis Sophia as Handbooks to Eternity: Exploring the Gnostic Mysteries 

of the Ineffable. Лейден: Brill, 2015. 240 с. 

29. Linjamaa P. The Reception of Pistis Sophia and Gnosticism: Uncovering the Link Between Esoteric Milieus 

and Contemporary Academia // Aries – Journal for the Study of Western Esotericism. 2022. Vol. 23. № 2. P. 262 – 

300. 

30. Goar J. Euchologion sive Rituale Graecorum: complectens ritus et ordines divinae liturgiae, officiorum, sac-

ramentorum…: interpretatione latina. Venetiis: Ex typographia Bartholomei Javarina, 1730. 735 p. URL: 

https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=ucm.5319065728 (дата обращения: 12.06.2025) 

http://hb-journal.ru/
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=ucm.5319065728&utm_source=chatgpt.com


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 31 

31. Euchologion sive Rituale Graecorum / Jacobus Goar (репринт неизм. изд. Венеция, 1730). Graz: Akad-

emische Druck- u. Verlagsanstalt, 1960. 735 p. URL: https://archive.org/details/euchologionsiver0000orth (дата 

обращения: 12.06.2025) 

32. McCown C.C. The Testament of Solomon: edited from manuscripts at Mount Athos, Bologna, Holkham 

Hall, Jerusalem, London, Milan, Paris and Vienna. Leipzig: J.C. Hinrichs, 1922. 160 p. URL: 

https://archive.org/download/cu31924028957400/cu31924028957400.pdf (дата обращения: 12.06.2025) 

33. Vikan G. Art, Medicine, and Magic in Early Byzantium // Dumbarton Oaks Papers. 1984. Vol. 38. P. 65 – 

86. URL: https://www.jstor.org/stable/i255259 (дата обращения: 12.06.2025) 

34. Spier J. Medieval Byzantine Magical Amulets and Their Tradition // Journal of the Warburg and Courtauld 

Institutes. 1993. Vol. 56. P. 25 – 62. DOI: 10.2307/751363. URL: 

https://www.journals.uchicago.edu/doi/10.2307/751363 (дата обращения: 12.06.2025) 

35. Kotansky R. Greek Magical Amulets: The Inscribed Gold, Silver, Copper, and Bronze Lamellae. Part I: 

Published Texts of Known Provenance (Papyrologica Coloniensia XXII/1). Opladen: Westdeutscher Verlag, 1994. 

415 p. DOI: 10.1007/978-3-663-20312-4. URL: https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-663-20312-

4.pdf (дата обращения: 12.06.2025) 

36. Boustan R.A., Sanzo J.E. Christian Magicians, Jewish Magical Idioms, and the Shared Magical Culture of 

Late Antiquity // Harvard Theological Review. 2017. Vol. 110. № 2. P. 217 – 240. URL: 

https://rboustan.scholar.princeton.edu/document/176 (дата обращения: 12.06.2025) 

37. Zellmann-Rohrer M. Hippocratic Diagnosis, Solomonic Therapy, Roman Amulets: Epilepsy, Exorcism, and 

the Diffusion of a Jewish Tradition in the Roman World // Journal for the Study of Judaism. 2021. Vol. 53. № 1. P. 

69 – 98. 

38. Талмуд Бавли. Трактат Шаббат: пер. с иврита И.Д. Амусин. СПб.: Еврейское изд-во, 2002. Т. 3. 832 с. 

39. Псевдо-Дионисий Ареопагит. О небесной иерархии: пер. с греч. И. Мейендорф; вступ. ст. и коммент. 

И. Евлампиева. М.: Изд-во Сретенского монастыря, 2007. 192 с. (Серия: «Патристика»). 

40. Wisse F. The Apocryphon of John // The Nag Hammadi Library in English. 3rd ed. / ed. J. M. Robinson. 

San Francisco: Harper & Row, 1988. P. 104 – 123. URL: https://www.gnosis.org/naghamm/apocjn.html (дата 

обращения: 12.06.2025). 

41. Meyer M. The Gospel of Philip // The Nag Hammadi Library in English. 3rd ed. / ed. J. M. Robinson. San 

Francisco: Harper & Row, 1988. P. 139 – 160. URL: https://www.gnosis.org/naghamm/gop.html (дата 

обращения: 12.06.2025) 

42. Irenaeus. Against Heresies (Adversus Haereses). In: Ante-Nicene Fathers, Vol. 1. Buffalo, NY: Christian 

Literature Publishing, 1885. Bk. I, ch. 13-21 (о Маркосе). URL: https://www.ccel.org/ccel/schaff/anf01.iren1.html 

(дата обращения: 12.06.2025) 

43. Мишна. Йома 6:2 [Электронный ресурс] // Sefaria: библиотека еврейских текстов. Режим доступа: 

https://www.sefaria.org/Mishnah_Yoma.6.2?lang=he-en (дата обращения: 12.06.2025) 

44. Талмуд Вавилонский. Кидушин 71a (о передаче раскрытого Имени) [Электронный ресурс] // Sefaria: 

библиотека еврейских текстов. Режим доступа: https://www.sefaria.org/Kiddushin.71a?lang=he-en (дата 

обращения: 12.06.2025) 

45. Иосиф Флавий. Иудейские древности, VIII 45–49 (об экзорцисте Элеазаре) [Электронный ресурс] // 

Perseus Digital Library (Loeb). Режим доступа: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=J.+AJ+8.45 (дата 

обращения: 12.06.2025) 

46. Hayman A.P. Sefer Yesira: Edition, Translation and Text-Critical Commentary. Tübingen: Mohr Siebeck, 

2004. (Texts and Studies in Ancient Judaism; 104). URL: https://www.mohrsiebeck.com/en/book/sefer-yesira-

9783161587955 (дата обращения: 12.06.2025) 

47. Morgan M.A. Sepher ha-Razim: The Book of the Mysteries. Chico, CA: Scholars Press, 1983. 108 p. (Soci-

ety of Biblical Literature. Texts and Translations; 25. Pseudepigrapha Series; 11). URL: 

https://archive.org/details/sepherharazimboo0000unse (дата обращения: 12.06.2025) 

48. Savedow S. (ed., trans.). Sepher Rezial Hemelach: The Book of the Angel Rezial. San Francisco: Red 

Wheel/Weiser, 2000. 302 p. ISBN 978-1-57863-168-1. URL: https://redwheelweiser.com/book/sepher-rezial-

hemelach-9781578631681/ (дата обращения: 12.06.2025) 

49. Kotansky R. Greek Magical Amulets: The Inscribed Gold, Silver, Copper, and Bronze Lamellae. Part I: 

Published Texts of Known Provenance (Papyrologica Coloniensia, XXII/1). Opladen: Westdeutscher Verlag, 1994. 

415 p. DOI: 10.1007/978-3-663-20312-4. URL: https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-663-20312-

4.pdf (дата обращения: 12.06.2025) 

http://hb-journal.ru/
https://archive.org/details/euchologionsiver0000orth?utm_source=chatgpt.com
https://archive.org/download/cu31924028957400/cu31924028957400.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.jstor.org/stable/i255259?utm_source=chatgpt.com
https://www.journals.uchicago.edu/doi/10.2307/751363
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-663-20312-4.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-663-20312-4.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://rboustan.scholar.princeton.edu/document/176?utm_source=chatgpt.com
https://www.gnosis.org/naghamm/apocjn.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.gnosis.org/naghamm/gop.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.mohrsiebeck.com/en/book/sefer-yesira-9783161587955?utm_source=chatgpt.com
https://www.mohrsiebeck.com/en/book/sefer-yesira-9783161587955?utm_source=chatgpt.com
https://archive.org/details/sepherharazimboo0000unse?utm_source=chatgpt.com
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-663-20312-4.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-663-20312-4.pdf?utm_source=chatgpt.com


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 32 

50. Morgan M.A. Sepher ha-Razim: The Book of the Mysteries. Chico, CA: Scholars Press, 1983. 108 p. (Soci-

ety of Biblical Literature: Texts and Translations; 25 / Pseudepigrapha Series; URL: 

https://archive.org/download/sepher-ha-razim-the-book-of-the-mysteries-1966-1983/SepherHa-Razim-

TheBookoftheMysteries281966-1983.pdf (дата обращения: 12.10.2025) 

51. Талмуд Вавилонский. Шаббат 67a [Электронный ресурс] // Sefaria. Режим доступа: 

https://www.sefaria.org/Shabbat.67a?lang=he-en (дата обращения: 12.06.2025) 

52. Талмуд Вавилонский. Авода Зара 12b [Электронный ресурс] // Sefaria. Режим доступа: 

https://www.sefaria.org/Avodah_Zarah.12b.5?lang=he-en (дата обращения: 12.06.2025). См. также англ. разбор 

текста: https://www.chabad.org/…/12b (дата обращения: 12.06.2025) 

53. Талмуд Вавилонский. Псахим 112a [Электронный ресурс] // Sefaria. Режим доступа: 

https://www.sefaria.org/Pesachim.112a?lang=he-en (дата обращения: 12.06.2025); Псахим 112b [Электронный 

ресурс] // Sefaria. Режим доступа: https://www.sefaria.org/Pesachim.112b?lang=he-en (дата обращения: 

12.06.2025) 

54. Gaster M. “The Sword of Moses…”, JRAS, 1896; DOI: 10.1017/S0035869X00023455; доступ: 

https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-

society/article/2F8F9BE999E3BE76AC92766D188AE3BA 

55. Kotansky R. Greek Magical Amulets… Opladen: Westdeutscher Verlag, 1994. DOI: 10.1007/978-3-663-

20312-4; PDF: https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-663-20312-4.pdf 

56. Goar J. Euchologion sive Rituale Graecorum: complectens ritus et ordines divinae liturgiae, officiorum, sac-

ramentorum…; interpretatione latina. Venetiis: Ex Typographia Bartholomaei Javarina, 1730. 735 p. Exorcismi 

(attrib. Ioanni Chrysostomo et Basilii Magno). [Электронный ресурс]. Режим доступа: 

https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=ucm.5319065728 (дата обращения: 12.06.2025) 

57. Kotansky R. Greek Magical Amulets: The Inscribed Gold, Silver, Copper, and Bronze Lamellae. Part I: 

Published Texts of Known Provenance (Papyrologica Coloniensia 22). Opladen: Westdeutscher Verlag, 1994.  

DOI: 10.1007/978-3-663-20312-4. PDF (toc preview): https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-663-

20312-4.pdf (дата обращения: 12.06.2025) 

58. Spier J. Medieval Byzantine Magical Amulets and Their Tradition. Journal of the Warburg and Courtauld 

Institutes, 1993. DOI: 10.2307/751363. PDF: https://ia802307.us.archive.org/4/items/spier-1993-byz-medieval-

amulets/Spier_1993_Byz_Medieval_Amulets.pdf (дата обращения: 12.06.2025) 

59. Завещание Соломона // Апокрифы древних христиан. Т. 2: Апокрифы Ветхого Завета / сост., пер. и 

комм. А.В. Сафронова. СПб.: Изд-во Олега Абышко, 2011. 428 с. 

60. Michael A. Morgan, Sepher ha-Razim: The Book of the Mysteries, Scholars Press, 1983. 382 р. 

61. Lieber E. Asaf’s “Book of Medicines”: A Hebrew Encyclopedia of Greek and Jewish Medicine, Possibly 

Compiled in Byzantium on an Indian Model // Dumbarton Oaks Papers. 1984. Vol. 38. P. 233 – 249. URL: 

https://archive.org/download/DOP38_21_Lieber/DOP38_21_Lieber.pdf (дата обращения: 12.06.2025) 

62. Ковнер С. История средневековой медицины. Киев. Вып.1. 1893. 635 с. 

63. Харэри Ю.Н. Еврейская магия до возникновения каббалы: пер. с англ. И. Гершковича. М.: Институт 

Ближнего Востока, 2017. 464 с. (Серия: Тексты и исследования по древнему иудаизму. Т. 170). 

64. Климентины (Псевдоклиментины): Апокрифическая литература II века: пер. с лат., греч. яз.; сост., 

вступ. ст. и коммент. А.В. Соловьёв. М.: Ладомир, 1998. 448 с. 

65. The Clementine Homilies // Ante-Nicene Fathers. Vol. 8. Ed. by A. Roberts and J. Donaldson. Peabody: 

Hendrickson Publishers, 1994 (репринт). P. 233 – 469. 

66. Pseudo-Clement (Clement of Rome). The Recognitions of Clement / transl. Thomas Smith // Ante-Nicene 

Fathers. Vol. 8: The Twelve Patriarchs; Excerpts and Epistles; The Clementina; Apocrypha; Decretals; Memoirs of 

Edessa and Syriac Documents; Remains of the First Ages / ed. Alexander Roberts, James Donaldson, A. Cleveland 

Coxe. Buffalo, NY: Christian Literature Publishing Co., 1886. 428 р. [Электронный ресурс]. Режим доступа: 

https://www.ccel.org/ccel/schaff/anf08.html (дата обращения: 12.06.2025) 

67. Псевдо-Дионисий Ареопагит. О небесной иерархии: пер. с греч. И. Мейендорф; вступ. ст. и коммент. 

И. Евлампиева. М.: Изд-во Сретенского монастыря, 2007. 192 с. (Серия: «Патристика»). 

68. Книга Товита // Ветхий Завет. Второканонические книги. М.: Российское Библейское общество, 

2001. 382 с. (Библия; т. 2). 

69. British Museum. Pendant; amulet (Early Byzantine; 6th c.). Museum no.: OA.1374. London: The Trustees 

of the British Museum. [Электронный ресурс]. Режим доступа: 

https://www.britishmuseum.org/collection/object/H_OA-1374 (дата обращения: 12.06.2025) 

http://hb-journal.ru/
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-society/article/2F8F9BE999E3BE76AC92766D188AE3BA
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-society/article/2F8F9BE999E3BE76AC92766D188AE3BA
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-663-20312-4.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=ucm.5319065728&utm_source=chatgpt.com
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-663-20312-4.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-663-20312-4.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://ia802307.us.archive.org/4/items/spier-1993-byz-medieval-amulets/Spier_1993_Byz_Medieval_Amulets.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://ia802307.us.archive.org/4/items/spier-1993-byz-medieval-amulets/Spier_1993_Byz_Medieval_Amulets.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://archive.org/download/DOP38_21_Lieber/DOP38_21_Lieber.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.ccel.org/ccel/schaff/anf08.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.britishmuseum.org/collection/object/H_OA-1374?utm_source=chatgpt.com


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 33 

References 

1. Scholem, G. (1989). Main Currents of Jewish Mysticism. Translated from German by M. Kagan. Jerusalem: 

Biblioteka-Aliya, 1989. 432 p. 

2. Schaeffer, P. (1989). Gnosticism and Early Kabbalah: Questions of Influence. Translated from English by R. 

Meyerson. Tel Aviv: Mishor, 2011. 216 p. 

3. Dan, D. (1989). Jewish Mysticism and Magic. Princeton: Princeton University Press, 2004. 302 p. 

4. Bohak, G. (1989). Ancient Jewish Magic: A History. Cambridge: Cambridge University Press, 2008. 494 p. 

5. Bohar, G. (1989). Magic and Healing in Byzantine Palestine. Translated from English by S. Davydov. St. Pe-

tersburg: Eurasia, 2008. 288 p. 

6. Schäfer P. The Origins of Jewish Mysticism. Tübingen: Mohr Siebeck, 2009. 417 p. 

7. Assmann J. Religion and Cultural Memory: Translated from German by N.V. Samsonova. Moscow: Novoye 

Literaturnoye Obozrenie, 2004. 368 p. 

8. Dan J. Jewish Mysticism and Jewish Ethics. Seattle: University of Washington Press, 1986. 126 p. 

9. Dan J. Jewish Mysticism: Late Antiquity. Vol. 1. Northvale, N.J.: Jason Aronson, 1998. 336 p. 

10. Assmann J. Religion and Cultural Memory: Ten Studies. Stanford: Stanford University Press, 2006. 281 p. 

11. Harari Y.N. Jewish Magic before the Rise of Kabbalah. Tübingen: Mohr Siebeck, 2017. 464 p. (Texts and 

Studies in Ancient Judaism; Vol. 170). 

12. Dan J. Jewish Mysticism and Magic. Princeton: Princeton University Press, 2004. 302 p. 

13. Kaplan A. Sefer Yetzirah: The Book of Creation. Theory and Practice. New York: Samuel Weiser, 1990. 

398 p. (Kaplan A. Sefer Yetzirah: The Book of Creation in Theory and Practice. San Francisco: Red Wheel/Weiser, 

1997. 474 p. ISBN 978-0-87728-855-8. URL: https://redwheelweiser.com/book/sefer-yetzirah-9780877288558/ 

(date of access: 12.06.2025) 

14. Kaplan A. Jewish Meditation: A Practical Guide. New York: Schocken Books, 1985. 176 p. 

15. Kaplan A. Meditation and Kabbalah. New York: Samuel Weiser, 1982. 352 p. 

16. Baumgarten J. Introduction to Yiddish Ancienne Litterature. Paris: Albin Michel, 2000. 384 p. 

17. Baumgarten J. Yiddish ethical texts and the diffusion of the Kabbalah in the 17th century. Bulletin du Center 

de recherche français à Jérusalem. 2007. No. 18. P. 223 – 238. 

18. Baumgarten J. Jewish Mysticism in the 17th – 18th century Ashkenazi Society: Translating the Zohar in Old 

Yiddish. Oxford: Oxford Center for Hebrew and Jewish Studies, 2024. 12 p. 

19. Waldstein M., Wisse F. The Apocryphon of John: Synopsis of Nag Hammadi Codices II,1; III,1; and IV,1 

with BG 8502,2. Leiden; New York: E.J. Brill, 1995. 244 p. (Nag Hammadi and Manichaean Studies; 33). 

20. Wisse F. The Apocryphon of John. The Nag Hammadi Library in English. 3rd ed. ed. J. M. Robinson. San 

Francisco: Harper & Row, 1988. P. 104 – 123. 

21. Guillaumont A., Puech H.-Ch., Quispel G., Till W., ʿAbd al-Masīḥ Y. The Gospel According to Thomas: 

Coptic Text Established and Translated. Leiden: E. J. Brill, 1959. (reprint: Leiden: Brill, 2001). 

22. Koester H., Lambdin T.O. The Gospel of Thomas (II,2). The Nag Hammadi Library in English. 3rd ed. /ed. 

J. M. Robinson. San Francisco: Harper & Row, 1988. P. 124 – 138. 

23. Pagels E. The Gnostic Gospels. Moscow: Eksmo, 2005. 320 p.; Davis, S. Jesus the Healer: Possession, 

Trance, and the Origins of Christianity. St. Petersburg: Amphora, 2007. 272 p. 

24. Malachi T. Gnostic Healing: Unlocking God’s Hidden Power. Moscow: Sofia, 2010. 240 p. 

25. Kripal D.J. The Gift of the Serpent: Gnostic Reflections on Religious Studies. St. Petersburg: Azbuka, 2012. 

288 p. 

26. Yamauchi E.M. Gnostic Ethics and the Origin of the Mandaeans. Moscow: Biblical-Theological Institute, 

2008. 256 p. 

27. Grypeou E. Pistis Sophia and Demons of the Afterlife. Report at the conference of the Society of Biblical 

Literature. 2019. 15 p. 

28. Evans E. The Books of Jeu and the Pistis Sophia as Handbooks to Eternity: Exploring the Gnostic Mysteries 

of the Ineffable. Leiden: Brill, 2015. 240 p. 

29. Linjamaa P. The Reception of Pistis Sophia and Gnosticism: Uncovering the Link Between Esoteric Milieus 

and Contemporary Academia. Aries – Journal for the Study of Western Esotericism. 2022. Vol. 23. No. 2. P. 262 – 

300. 

30. Goar J. Euchologion sive Rituale Graecorum: complectens ritus et ordines divinae liturgiae, officiorum, sac-

ramentorum…: interpretatione latina. Venetiis: Ex typographia Bartholomei Javarina, 1730. 735 p. URL: 

https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=ucm.5319065728 (date of access: 06.12/2025) 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 34 

31. Euchologion sive Rituale Graecorum. Jacobus Goar (reprint of the unchanged edition. Venice, 1730). Graz: 

Akademische Druck- u. Verlagsanstalt, 1960. 735 p. URL: https://archive.org/details/euchologionsiver0000orth 

(date of access: 12.06.2025) 

32. McCown C.C. The Testament of Solomon: edited from manuscripts at Mount Athos, Bologna, Holkham 

Hall, Jerusalem, London, Milan, Paris and Vienna. Leipzig: J.C. Hinrichs, 1922. 160 p. URL: 

https://archive.org/download/cu31924028957400/cu31924028957400.pdf (access date: 06/12/2025) 

33. Vikan G. Art, Medicine, and Magic in Early Byzantium. Dumbarton Oaks Papers. 1984. Vol. 38. P. 65 – 86. 

URL: https://www.jstor.org/stable/i255259 (date of access: 06.12.2025) 

34. Spier J. Medieval Byzantine Magical Amulets and Their Tradition. Journal of the Warburg and Courtauld 

Institutes. 1993. Vol. 56. P. 25 – 62. DOI: 10.2307/751363. URL: 

https://www.journals.uchicago.edu/doi/10.2307/751363 (access date: 06/12/2025) 

35. Kotansky R. Greek Magical Amulets: The Inscribed Gold, Silver, Copper, and Bronze Lamellae. Part I: 

Published Texts of Known Provenance (Papyrologica Coloniensia XXII/1). Opladen: Westdeutscher Ver-lag, 1994. 

415 p. DOI: 10.1007/978-3-663-20312-4. URL: https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-663-20312-

4.pdf (date of access: 06.12.2025) 

36. Boustan R.A., Sanzo J.E. Christian Magicians, Jewish Magical Idioms, and the Shared Magical Culture of 

Late Antiquity. Harvard Theological Review. 2017. Vol. 110. No. 2. P. 217 – 240. URL: 

https://rboustan.scholar.princeton.edu/document/176 (accessed: 12.06.2025) 

37. Zellmann-Rohrer M. Hippocratic Diagnosis, Solomonic Therapy, Roman Amulets: Epilepsy, Exorcism, and 

the Diffusion of a Jewish Tradition in the Roman World. Journal for the Study of Judaism. 2021. Vol. 53. No. 1. P. 

69 – 98. 

38. Talmud Bavli. Tractate Shabbat: translated from Hebrew by I.D. Amusin. St. Petersburg: Jewish Publishing 

House, 2002. Vol. 3. 832 p. 

39. Pseudo-Dionysius the Areopagite. On the Celestial Hierarchy: Translated from Greek by I. Meyendorff; In-

troduction and Commentary by I. Evlampiev. Moscow: Sretensky Monastery Publishing House, 2007. 192 p. (Se-

ries: "Patriotics"). 

40. Wisse F. The Apocryphon of John. The Nag Hammadi Library in English. 3rd ed. ed. J.M. Robinson. San 

Francisco: Harper & Row, 1988. P. 104 – 123. URL: https://www.gnosis.org/naghamm/apocjn.html (accessed: 

12.06.2025). 

41. Meyer M. The Gospel of Philip. The Nag Hammadi Library in English. 3rd ed. ed. J.M. Robinson. San 

Francisco: Harper & Row, 1988. P. 139 – 160. URL: https://www.gnosis.org/naghamm/gop.html (accessed: 

12.06.2025) 

42. Irenaeus. Against Heresies (Adversus Haereses). In: Ante-Nicene Fathers, Vol. 1. Buffalo, NY: Christian 

Literature Publishing, 1885. Bk. I, ch. 13-21 (about Markos). URL: 

https://www.ccel.org/ccel/schaff/anf01.iren1.html (accessed: 12.06.2025) 

43. Mishnah. Yoma 6:2 [Electronic resource]. Sefaria: library of Jewish texts. Access mode: 

https://www.sefaria.org/Mishnah_Yoma.6.2?lang=he-en (date of access: 12.06.2025) 

44. Talmud Babylonian. Kiddushin 71a (on the transmission of the revealed Name) [Electronic resource]. Sefar-

ia: library of Jewish texts. Access mode: https://www.sefaria.org/Kiddushin.71a?lang=he-en (date accessed: 

12.06.2025) 

45. Josephus. Antiquities of the Jews, VIII 45–49 (on the exorcist Eleazar) [Electronic resource]. Perseus Digital 

Library (Loeb). Access mode: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=J.+AJ+8.45 (date of access: 

12.06.2025) 

46. Hayman A.P. Sefer Yesira: Edition, Translation and Text-Critical Commentary. Tübingen: Mohr Sie-beck, 

2004. (Texts and Studies in Ancient Judaism; 104). URL: https://www.mohrsiebeck.com/en/book/sefer-yesira-

9783161587955 (date of access: 12.06.2025) 

47. Morgan M.A. Sepher ha-Razim: The Book of the Mysteries. Chico, CA: Scholars Press, 1983. 108 p. (Soci-

ety of Biblical Literature. Texts and Translations; 25. Pseudepigrapha Series; 11). URL: 

https://archive.org/details/sepherharazimboo0000unse (date of access: 06.12.2025) 

48. Savedow S. (ed., trans.). Sepher Rezial Hemelach: The Book of the Angel Rezial. San Francisco: Red 

Wheel/Weiser, 2000. 302 p. ISBN 978-1-57863-168-1. URL: https://redwheelweiser.com/book/sepher-rezial-

hemelach-9781578631681/ (date of access: 06.12.2025) 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 35 

49. Kotansky R. Greek Magical Amulets: The Inscribed Gold, Silver, Copper, and Bronze Lamellae. Part I: 

Published Texts of Known Provenance (Papyrologica Coloniensia, XXII/1). Opladen: Westdeutscher Verlag, 1994. 

415 p. DOI: 10.1007/978-3-663-20312-4. URL: https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-663-20312-

4.pdf (date of access: 12.06.2025) 

50. Morgan M.A. Sepher ha-Razim: The Book of the Mysteries. Chico, CA: Scholars Press, 1983. 108 p. (Soci-

ety of Biblical Literature: Texts and Translations; 25. Pseudepigrapha Series; URL: 

https://archive.org/download/sepher-ha-razim-the-book-of-the-mysteries-1966-1983/SepherHa-Razim-

TheBookoftheMysteries281966-1983.pdf (date of access: 12.10.2025) 

51. Talmud Babylonian. Shabbat 67a [Electronic resource]. Sefaria. Access mode: 

https://www.sefaria.org/Shabbat.67a?lang=he-en (date of access:  12.06.2025) 

52. Talmud Babylonian. Avoda Zarah 12b [Electronic resource]. Sefaria. Access mode: 

https://www.sefaria.org/Avodah_Zarah.12b.5?lang=he-en (date of access: 12.06.2025). See also the English text 

analysis: https://www.chabad.org/…/12b (date of access: 12.06.2025) 

53. Talmud Babylonian. Pesachim 112a [Electronic resource]. Sefaria. Access mode: 

https://www.sefaria.org/Pesachim.112a?lang=he-en (accessed on 12.06.2025); Pesachim 112b [Electronic re-

source] // Sefaria. Access mode: https://www.sefaria.org/Pesachim.112b?lang=he-en (date of access: 12.06.2025) 

54. Gaster M. “The Sword of Moses...", JRAS, 1896; DOI: 10.1017/S0035869X00023455; access: 

https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-

society/article/2F8F9BE999E3BE76AC92766D188AE3BA 

55. Kotansky R. Greek Magical Amulets... Opladen: Westdeutscher Verlag, 1994. DOI: 10.1007/978-3-663-

20312-4; PDF: https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-663-20312-4.pdf 

56. Goar J. Euchologion sive Rituale Graecorum: complectens ritus et ordines divinae liturgiae, officio-rum, 

sacramentorum...; interpretatione latina. Venetiis: Ex Typographia Bartholomaei Javarina, 1730. 735 p. Exorcismi 

(attrib. Ioanni Chrysostomo et Basilii Magno). [Electronic resource]. Access mode: 

https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=ucm.5319065728 (date of access: 06.12.2025) 

57. Kotansky R. Greek Magical Amulets: The Inscribed Gold, Silver, Copper, and Bronze Lamellae. Part I: 

Published Texts of Known Provenance (Papyrologica Coloniensia 22). Opladen: Westdeutscher Verlag, 1994. 

DOI: 10.1007/978-3-663-20312-4. PDF (toc preview): https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-663-

20312-4.pdf (date of access: 12.06.2025) 

58. Spier J. Medieval Byzantine Magical Amulets and Their Tradition. Journal of the Warburg and Courtauld 

Institutes, 1993. DOI: 10.2307/751363. PDF: https://ia802307.us.archive.org/4/items/spier-1993-byz-medieval-

amulets/Spier_1993_Byz_Medieval_Amulets.pdf (date of access: 12.06.2025) 

59. Testament of Solomon. Apocrypha of the Ancient Christians. Vol. 2: Apocrypha of the Old Testament. 

compiled, translated, and commented by A.V. Safronov. St. Petersburg: Oleg Abyshko Publishing House, 2011. 

428 p. 

60. Michael A. Morgan, Sepher ha-Razim: The Book of the Mysteries, Scholars Press, 1983. 382 p. 

61. Lieber E. Asaf’s “Book of Medicines”: A Hebrew Encyclopedia of Greek and Jewish Medicine, Possibly 

Compiled in Byzantium on an Indian Model. Dumbarton Oaks Papers. 1984. Vol. 38. pp. 233–249. URL: 

https://archive.org/download/DOP38_21_Lieber/DOP38_21_Lieber.pdf (date of access: 12.06.2025) 

62. Kovner S. History of Medieval Medicine. Kyiv. Issue 1. 1893. 635 p. 

63. Hareri Yu.N. Jewish Magic before the Emergence of Kabbalah: Translated from English by I. Gershkovich. 

Moscow: Institute of the Middle East, 2017. 464 p. (Series: Texts and Studies on Ancient Judaism. Vol. 170). 

64. Clementines (Pseudo-Clementines): Apocryphal Literature of the 2nd Century: Translated from Latin and 

Greek; compiled, introduced, and commented by A.V. Solovyov. Moscow: Ladomir, 1998. 448 p. 

65. The Clementine Homilies. Ante-Nicene Fathers. Vol. 8. Ed. by A. Roberts and J. Donaldson. Pea-body: 

Hendrickson Publishers, 1994 (reprint). P. 233 – 469. 

66. Pseudo-Clement (Clement of Rome). The Recognitions of Clement. transl. Thomas Smith. Ante-Nicene Fa-

thers. Vol. 8: The Twelve Patriarchs; Excerpts and Epistles; The Clementina; Apocrypha; Decre-tals; Memoirs of 

Edessa and Syriac Documents; Remains of the First Ages. ed. Alexander Roberts, James Donaldson, A. Cleveland 

Coxe. Buffalo, NY: Christian Literature Publishing Co., 1886. 428 r. [Electronic resource]. Access mode: 

https://www.ccel.org/ccel/schaff/anf08.html (access date: 06/12/2025) 

67. Pseudo-Dionysius the Areopagite. On the Celestial Hierarchy: trans. from the Greek by I. Meyendorff; in-

troduction and commentary by I. Evlampiev. Moscow: Sretensky Monastery Publishing House, 2007. 192 p. (Se-

ries: "Patriotics"). 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 8 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 8 https://hb-journal.ru 

   
 

 36 

68. The Book of Tobit. Old Testament. Deuterocanonical books. Moscow: Russian Bible Society, 2001. 382 p. 

(Bible; vol. 2). 

69. British Museum. Pendant; amulet (Early Byzantine; 6th c.). Museum no.: OA.1374. London: The Trustees 

of the British Museum. [Electronic resource]. Access mode: 

https://www.britishmuseum.org/collection/object/H_OA-1374 (date of access: 06.12. 2025) 

 

Информация об авторе 

 

Ожирельев Н.В., аспирант, Тюменский государственный университет; ассистент, Тюменский государ-

ственный медицинский университет, 754979@gmail.com 

 

© Ожирельев Н.В., 2025 

http://hb-journal.ru/

