
Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 4 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 4 https://hb-journal.ru 

   
 

 85 

 

 

Научно-исследовательский журнал «Исторический бюллетень / Historical Bulletin» 

https://hb-journal.ru 

2025, Том 8, № 4 / 2025, Vol. 8, Iss. 4 https:// hb-journal.ru/archives/category/publications 

Научная статья / Original article 

Шифр научной специальности: 5.6.1. Отечественная история (исторические науки) 

УДК 94 (474.2) 

 

 

История образования монастырей Алтайской духовной  

миссии и их хозяйственно-экономическая деятельность 
 

1 Скопа В.А., 
2 Иеромонах Мартин (Шапоренко), 

1 Алтайский государственный педагогический университет, 
2 Барнаульская духовная семинария 

 

Аннотация: Алтайская духовная миссия, основанная в начале XIX века, стала ключевым элементом в 

распространении православия на территории региона. Она не только занималась духовным просвещением, 

но и содействовала экономическому развитию края, что ярко проявилось в создании монастырей, которые 

стали центрами культурной и хозяйственной жизни. На протяжении всего исторического периода монаше-

ству была присуща миссионерская деятельность. С присоединением Западной Сибири в XVII веке для Рус-

ской Православной Церкви открылось новое миссионерское направление – распространение православной 

культуры и освоение вновь присоединенной территории. Монастыри Алтайской духовной миссии начали 

активно развивать хозяйственно-экономическую деятельность, что значительно повлияло на жизнь регио-

на. Монастыри не только обеспечивали духовное просвещение, но и активно внедряли различные экономи-

ческие практики, что сделало их важными субъектами экономического взаимодействия. Монастыри полу-

чали земельные участки, которые использовали для ведения сельского хозяйства. Разведение скота также 

играло важную роль в деятельности монастырей. С течением времени они начали развивать различные ре-

месленные производства, производили и продавали церковную утварь, иконы, различные предметы быта. 

Налаживали торговлю с другими регионами России и даже соседними странами. 

Ключевые слова: Сибирь, Алтайский округ, монастырь, обитель, история 

 

Для цитирования: Скопа В.А., Иеромонах Мартин (Шапоренко) История образования монастырей 

Алтайской духовной миссии и их хозяйственно-экономическая деятельность // Исторический бюллетень. 

2025. Том 8. № 4. С. 85 – 91. 

 

Поступила в редакцию: 7 февраля 2025 г.; Одобрена после рецензирования: 5 апреля, 2025 г.; Принята к 

публикации: 18 мая 2025 г. 

____________________________________________________________________________________________ 

 

History of the formation of the monasteries of the 

Altai Spiritual Mission and their economic activities 
 

1 Skopa V.A., 
2 Hieromonk Martin (Shaporenko), 

1 Altai State Pedagogical University, 
2 Barnaul Theological Seminary 

 

Abstract: the Altai Spiritual Mission, founded in the early 19th century, became a key element in the spread of 

Orthodoxy in the region. It not only provided spiritual education, but also contributed to the economic development 

of the region, which was clearly demonstrated in the creation of monasteries that became centers of cultural and 

http://hb-journal.ru/
http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 4 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 4 https://hb-journal.ru 

   
 

 86 

economic life. Throughout the historical period, monasticism was characterized by missionary activity. With the 

annexation of Western Siberia in the 17th century, a new missionary direction opened up for the Russian Orthodox 

Church – the spread of Orthodox culture and the development of the newly annexed territory. The monasteries of 

the Altai Spiritual Mission began to actively develop economic and business activities, which significantly influ-

enced the life of the region. The monasteries not only provided spiritual education, but also actively introduced var-

ious economic practices, which made them important subjects of economic interaction. The monasteries received 

land plots that they used for agriculture. Livestock breeding also played an important role in the activities of the 

monasteries. Over time, they began to develop various craft industries, produced and sold church utensils, icons, 

and various household items. They established trade with other regions of Russia and even neighboring countries. 

Keywords: Siberia, Altai district, monastery, cloister, history 

 

For citation: Skopa V.A., Hieromonk Martin (Shaporenko) History of the formation of the monasteries of the 

Altai spiritual mission and their economic activities. Historical Bulletin. 2025. 8 (4). P. 85 – 91. 

 

The article was submitted: February 7, 2025; Approved after reviewing: April 5, 2025; Accepted for publica-

tion: May 18, 2025. 

 

Введение 

Монашество, сформировавшись как одно из со-

словий российского государства вело активную 

миссионерскую деятельность, тем самым помогая 

государству в расширении территориальных гра-

ниц, воспитанию и духовно-нравственному 

окормлению народа страны. 

Алтайская духовная миссия, основанная в 1827 

году, играла ключевую роль в развитии духовной, 

культурной и хозяйственной жизни региона [1]. 

Одним из ключевых аспектов деятельности мис-

сии была организация монастырей, которые не 

только способствовали распространению право-

славия, но и становились центрами экономической 

активности. 

На протяжении всего исторического периода 

монашеству была присуща миссионерская дея-

тельность. Еще с апостольских времен Иисус Хри-

стос заповедовал своим ученикам проповедовать 

людям Евангелие, тем самым заложил миссионер-

скую деятельность в христианской среде. В после-

дующие времена миссионерство стало присуще 

монашествующим, которые были более свободны 

от мирских забот и не связаны семейной жизнью. 

После принятия Русью крещения, монахи про-

должали миссию по распространению христиан-

ства на русской земле, основывая монашеские об-

щины и строя монастыри. 

С присоединением Западной Сибири в XVII ве-

ке для Русской Православной Церкви открывается 

новое миссионерское направление – распростра-

нение православной культуры и освоение вновь 

присоединенной территории [8]. Государство по-

сылало колонистов небольшими военными отря-

дами, которые впоследствии строили укрепления, 

а в этих укреплениях возводили храмы. По жела-

нию монахов-колонистов с конца XVI века на си-

бирской земле образовывались монастырские оби-

тели, а позднее эту инициативу взяла на себя цер-

ковная администрация. 

Закрепившись на сибирских землях, христиан-

ские миссионеры занимались административным 

устройством. Так, первоначально возникла То-

больская епархия, несколько позже Томская. Мис-

сионеры преследовали решение таких проблем как 

основание и благоустройство монастырских оби-

телей, духовно-нравственное окормление русских 

поселенцев и проповедь среди коренного населе-

ния. 

Материалы и методы исследований 

Данное исследование выполнено в русле тео-

рии модернизации. Ключевым аспектом методо-

логии исторического познания, подчеркивающим 

как общие, так и специфические черты общенауч-

ных и специальных исторических методов, явля-

ется принцип объективности, системный подход и 

историзм. Методология данного исследования 

представляет собой многослойную структуру вза-

имосвязанных и взаимопроникающих подходов, 

охватывающих философско-логические, общена-

учные и специализированные научные уровни, 

позволяющие рассмотреть в динамике историю 

образования монастырей Алтайской духовной 

миссии и их хозяйственно-экономическую дея-

тельность. 

Результаты и обсуждения 

Благодаря русским землепроходцам уже к 

началу XVIII века сибирские земли были 

основательно закреплены в составе Российской 

Империи, что послужило активной миссионерской 

деятельности со стороны Православной Церкви. В 

этот исторический период начинает свою 

активную миссионерскую работу митрополит 

Филофей (Лещинский). В этот миссионерский 

период было крещено до 40 тысяч человек. 

Миссионерская деятельность митрополита 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 4 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 4 https://hb-journal.ru 

   
 

 87 

Филофея после его смерти пришла в упадок и 

совершенно прекратилась из-за формального 

крещения, что повлекло отпадение от православ-

ной веры многих крещаемых [6]. Одна из проблем 

миссионерства в Сибири – это отдаленность от 

административных центров, которая затрудняла 

служебную переписку, взаимоконтроль. Посте-

пенно активность просветительской деятельности 

ослабевала и к началу XIX века была полностью 

прекращена. 

Согласно сложившейся исторической ситуа-

ции, которая была неблагоприятна для алтайского 

народа: им угрожало порабощение Цинской импе-

рией, кочевавшие алтайцы южнее русских границ 

начали переходить в русское подданство и в связи 

с этой ситуацией обратиться за помощью к Рос-

сийской Империи. Они отправляли своих послов в 

Томск с просьбой защиты их от китайцев, в обмен 

на это алтайцы обещали принять русское поддан-

ство. Основную роль в крещении алтайского 

народа играли казачьи укрепления, в которых 

находились священники [5]. В период XVIII века 

было крещено около 500 алтайцев. Наиболее ак-

тивными миссионерскими деятелями в плане кре-

щения являются протопоп Василий Русанов и ар-

химандрит Михаил, которыми было крещено бо-

лее 200 алтайских иноверцев [5, 13]. 

Особые обстоятельства, сложившиеся к началу 

XIX века, побуждали Святейший Синод возобно-

вить активную деятельность миссии в Сибири 

среди многонационального и с различными рели-

гиозными конфессиями населения Российской 

Империи. Этому предшествовало усердное рас-

пространение старообрядческих общин из русских 

и польских земель Российской Империи [8]. Госу-

дарственная власть тоже была заинтересована 

этим проектом, желая утвердить православие на 

своих землях как государственную религию: «мо-

настыри создавались для «утверждения правосла-

вия как государственной религии, а затем распро-

странения его среди языческих народов внутри 

страны» [8]. 

Инициатором открытия Алтайской духовной 

миссии выступил магистр богословия Санкт-

Петербургской духовной академии архимандрит 

Макарий (Глухарев), которого извещал о миссии в 

Сибири один из богомольцев [7]. Алтайская ду-

ховная миссия была учреждена в ответ на необхо-

димость обращения коренного населения региона 

в православие. Важнейшей задачей стало не толь-

ко духовное просвещение, но и интеграция корен-

ных народов в русскую культуру. Одновременно с 

этим, началось создание монастырей, которые 

стали центрами образования и культуры [4]. 

Отец Макарий откликнулся на данное предло-

жение. По прибытию в город Тобольск в 1829 году 

он выбрал себе сотрудников для дальнейшей мис-

сии. Ими стали Василий Попов и Алексей Волков 

– ученики Тобольской семинарии [11]. Добрав-

шись в Барнаул из Тобольска, архимандрит Мака-

рий встречается с важными людьми – это были 

томский губернатор Фролов П. К. и соборный 

протоиерей Созонт Куртуков [2, 3]. С главою Том-

ской губернии отец Макарий нашел общие темы 

для общения, что способствовало заинтересован-

ности обеих сторон. 

Занимаясь организационными вопросами Ал-

тайской духовной миссии, архимандрит Макарий 

разработал правила для всех членов данной мис-

сии [4]. Контроль над миссией осуществлялся 

Святейшим Синодом, который разработал, в свою 

очередь, специальные указания еще в 1769 году и 

через тобольского архиепископа Евгения они бы-

ли вручены архимандриту Макарию [12]. Эти ука-

зания предписывали кроткую и любовную пропо-

ведь среди инородного населения, дружелюбными 

беседами насаждать православную веру и в случае 

опасных и неразрешенных обращаться к архиепи-

скопу тобольскому Евгению [3]. Также Святейший 

Синод контролировал перемещение отца Макария 

и его миссионерскую деятельность: «При отправке 

своей из Тобольска о. Макарий снабжен походною 

церковью с необходимыми принадлежностями, 

инструкциею Св. Синодом, изданную в 1769 г., и 

предписанием вести сколько можно постоянный 

журнал о действиях своих и представлять оный 

Его Высокопреосвященству, не выезжать из Бий-

ского округа без позволения Его Высокопреосвя-

щенства и во всех нужных обстоятельствах отно-

ситься прямо к нему рапортами и доношениями и 

проч.» [3, с. 43]. 

В дальнейшем архимандрит Макарий разрабо-

тал свою миссионерскую методику, которая была 

более адаптирована к местному населению, тем 

самым заложил новую ступень в христианизации 

алтайского населения. Его миссионерская про-

грамма призывала приобщать инородцев к право-

славной культуре, устраивать их быт, помогая и 

поддерживая их на пути христианском [6]. В то же 

время на миссионера была возложена большая от-

ветственность, требующая от него образованно-

сти, «широкого кругозора, непременного знания 

языка алтайцев, основ естественных наук и меди-

цины, основательного знакомства с сельским хо-

зяйством, то есть всего того, что полностью отсут-

ствовало в деятельности миссионеров прошлого 

столетия» [10]. 

Нахождение архимандрита Макария в Бийске 

затрудняло миссионерство для алтайского народа 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 4 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 4 https://hb-journal.ru 

   
 

 88 

отдаленностью от мест миссии и ограниченностью 

помещения для христианских проповедников. 

Данная проблема побудила отца Макария в поис-

ках более удобного миссионерского стана. Актив-

ное путешествие по Алтаю привело архимандрита 

Макария в Сайдыпский форпост, где его друже-

любно встречали казаки и разместили походную 

миссионерскую церковь в часовне. Данное распо-

ложение миссионерского стана подходило для по-

ложительной проповеди среди инородного насе-

ления. 

В 1831 году отец Макарий перебрался из Сай-

дыпа в Улалу, где он обосновал первый миссио-

нерский стан [9]. Население Улалы (ныне Горно-

Алтайск) было немногочисленно и относилось не 

доверительно к миссионерам. Чтобы не быть 

навязчивым для местного населения, архимандрит 

Макарий решает обосноваться недалеко от Улалы 

в селе Майма, где впоследствии он обосновывает 

еще один миссионерский стан. 

В 1835 году был построен дом для походной 

церкви на участке земли, которую выделил ему 

Томский генерал-губернатор с согласия местных 

землевладельцев. О нем архимандрит Макарий 

пишет в своих дневниках: «стан есть дом сосно-

вый, имеющий тринадцать сажень в длине и две с 

половиной в поперечнике, в котором под одною 

кровлею находится горница длинною 12 аршин с 

половиной для открытого в походной церкви бо-

гослужения, приемная зала с келией для меня и с 

кладовой, и поварня с келией для старца Петра и с 

кладовой» [7]. 

За время прибывания во главе Алтайской мис-

сии архимандрит Макарий возвел три миссионер-

ских стана – в Майме, Улале и Мыюте, но цен-

тральный и постоянно действующий был стан в 

Улале [13]. Мыютинский миссионерский стан был 

основан в 1842 году, хотя отец Макарий еще ранее 

крестил здесь алтайцев. Местное население было 

не многочисленно и состояло в основном из теле-

утов и русских крестьян [9]. Алтайское население 

относилось благосклонно к православной вере и 

русской культуре, что подталкивало к образова-

нию миссионерских школ для обучения детей 

грамотности. 

Активная деятельность отца Макария (Глуха-

рева) заложила основу для дальнейшего развития 

Алтайской миссии и при протоирее Стефане Лан-

дышеве (1816-1883 гг.). В этот исторический пе-

риод начинает развиваться православное монаше-

ство на Алтае, хотя эта идея присутствовала еще и 

у архимандрита Макарии (Глухарева), который 

имел желание создать женскую монашескую об-

щину в Горном Алтае. Эта идея не осуществлялась 

по ряду причин, одна из них – это нехватка 

средств для организации общины, а вторая – пре-

пятствие «родителей девиц, желавших посвятить 

себя на служение Богу» [3]. 

Инициатором по созданию монашеской общи-

ны выступил Чевалков М. В. – один из сотрудни-

ков миссии. В первое время он позволял посвя-

тившим себя на служение Богу девицам собирать-

ся у себя дома, но из-за неудобства, доставляемого 

его семье, он решился построить на окраине села 

им отдельную избу. В этой избе у устья реки 

Улалушки поселились девицы-подвижницы, что 

способствовало официальному учреждению об-

щины в 1863 году [6]. Для общины было пожерт-

вовано улалинскими жителями два участка земли 

под монастырские постройки и хозяйственную 

деятельность: огород, сенокос и хлебопашество. 

Улалинская женская община послужила зарож-

дением последующих монашеских общин на Ал-

тае. В дальнейшем, это историческое событие по-

способствовало активной хозяйственно-

экономической деятельности монастырей на Ал-

тае. 

Монастыри Алтайской духовной миссии не 

ограничивались только духовной деятельностью. 

Они стали важными экономическими единицами, 

которые в значительной степени влияли на мест-

ную экономику. Они способствовали развитию 

аграрной, культурной и экономической деятельно-

сти на территории Сибири. Занимаясь хозяйствен-

но-экономической деятельностью, монастыри 

обеспечивали не только себя, но и близлежащие 

окрестности [10]. Большая часть земель, принад-

лежащих монастырям, использовалась для выра-

щивания зерновых, овощей и фруктов. Монастыр-

ские хозяйства также занимались разведением 

скота, что обеспечивало местное население про-

дуктами питания. Например, Бийский Тихвинский 

женский монастырь, преобразованный в 1900 году 

в монастырь из женской общины, улучшал свое 

экономическое состояние за счет аренды, пожерт-

вований, церковных треб и производства некото-

рых видов товара [3]. 

Монастырям выделялись земли, на которых 

они вели хозяйственную деятельность – это связа-

но с благосклонным отношением государственных 

властей к Церкви. Находившиеся в распоряжении 

монастырей земельные участки зачастую питали и 

обеспечивали обители, а излишки продавались на 

рынке. Так, например, Чулышманский Благове-

щенский мужской монастырь получал основной 

доход от арендной платы за землю, относясь к 

арендаторам благосклонно. Об этом повествуют 

письма владыки Макария: «Монастырь не имеет 

других источников содержания для себя, кроме 

земли, скота; вынужден отдавать свои угодья 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 4 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 4 https://hb-journal.ru 

   
 

 89 

арендаторам, но он не допускает к себе арендато-

ров со стороны, например русских переселенцев. 

Он отдавал свои земли в пользование: беднейшим 

– бесплатно, зажиточным – за умеренную плату и, 

ни в коем случае, ни один из них не доведен до 

обеднения» [14]. 

Неплохим подспорьем для монастырей, стало 

дозволение им вкладывать, начиная с 1859 г., 

деньги в процентные бумаги. Это позволило им 

нажить хорошие капиталы. Так, в начале XIX века 

львиную долю капиталов монастырей Томской 

епархии составляли банковские билеты, с которых 

они ежегодно получали неплохой процент. С 1893 

г. монастыри, выполняя предписание Синода, 

начали держать свои сбережения исключительно в 

государственных процентных бумагах, что спо-

собствовало улучшению деятельности государ-

ственных банков [2]. 

Кроме сельского хозяйства, монастыри разви-

вали ремесленные производства. Известные были 

мастера-резчики, которые создавали предметы 

церковной утвари, а также художники, занимаю-

щимся иконописью. Так, в Бийском Тихвинском 

женском монастыре одним из источников дохода 

как раз было рукоделие: «Больше всех было пою-

щих на клиросе (клирошанок) и рукодельниц. 

Насельницы монастыря занимались также хлебо-

печением…портняжным делом, вышиванием, 

стежили одеяла, шили обувь для сестер монасты-

ря…Среди насельниц была умелица, шившая шу-

бы для сестер» [6]. Это приводило не только к ро-

сту духовной культуры, но и к улучшению эконо-

мического положения монастырей, которые смог-

ли продавать свои изделия и получать доход. Ак-

тивно монастыри занимались торговлей. Они 

налаживали связи с другими регионами, что поз-

воляло не только поддерживать свои хозяйства, но 

и обеспечивать местное население товарами. Тор-

говля сделала монастыри важными центрами эко-

номической жизни Алтая, способствуя развитию 

инфраструктуры и экономики региона в целом. 

Святейший Синод всячески старался регулиро-

вать и контролировать деятельность монастырей, 

создавая распоряжения и инструкции. Например, в 

начале XIX века Синод издал распоряжение о 

«строгом и неукоснительном ведении финансовой 

отчетности», регламентирующее хозяйственную 

деятельность монастырей. В дальнейшем Синод 

предписывает в инструкции «установить должный 

порядок в делах денежных и хозяйственных» для 

контроля архиереем хозяйственной деятельности 

обителей, что повлекло выявлению многочислен-

ных нарушений в безотчетной хозяйственной дея-

тельности со стороны монастырского началь-

ства[12]. Данный документ запрещал расходовать 

монастырские средства неправильно и напрасно 

(на предметы роскоши и т. д.). 

Большинство монастырей Алтайской духовной 

миссии обеспечивали себя за счет ведения хозяй-

ственно-экономической деятельности, кроме тех, 

кто содержался за счет казны [1]. Хозяйственная 

деятельность для некоторых монастырей являлась 

основным источником дохода. 

Благотворительность со стороны паломников 

также пополняла казну монастырских обителей, 

хотя порой была незначительная. Только один из 

монастырей Томской епархии – Томский мужской 

Богородице-Алексеевский монастырь порой полу-

чал значительное пожертвование от «своих свя-

тынь». Например, в 1916 году его казна получила 

600 рублей дохода от «особо чтимой иконы» [1]. 

Выводы 

Таким образом, в результате развертывания ак-

тивной миссионерской деятельности Русской Пра-

вославной Церкви и динамичному развития мона-

стырей Российской Империи в конце XIX – начале 

XX века зарождаются монастыри Алтайской ду-

ховной миссии. Монастыри служили духовными 

центрами для людей, искавших уединения и по-

коя, и играли важную роль в социально-

экономическом развитии страны. Однако образо-

вание первых монастырей миссии было сопряжено 

с немалыми затратами сил и особыми трудностя-

ми. В их развитии государство принимало актив-

ное участие, выделяя обителям земельные участки 

и регулируя их хозяйственно-экономическую дея-

тельность. Монастыри Алтайской духовной мис-

сии стали не только духовными центрами, но и 

важными экономическими «островками» в реги-

оне. Они активно занимались сельским хозяй-

ством, ремеслами и образованием, сохраняя и пе-

редавая знания и традиции из поколения в поколе-

ние. Их хозяйственно-экономическая деятельность 

оказывала значительное влияние на развитие Ал-

тая, интеграцию коренных народов и улучшение 

жизненных условий местного населения. 

 

Список источников 

1. Адлыкова А.П. Монастыри Алтайской Духовной миссии во второй половине XIX – начале XX в.: дис. 

… канд. ист. наук. Горно-Алтайск, 2003. 214 с. 

2. Государственный архив Томской области Ф. 170. Оп. 8. Д. 843. Л. 36. 

3. Документы по истории церквей и вероисповеданий в Алтайском крае. Барнаул: Управление архивно-

го дела администрации Алтайского края, 1997. С. 105. 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 4 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 4 https://hb-journal.ru 

   
 

 90 

4. Записки миссионера Кузнецкого отделения Алтайской духовной миссии священника Василия Вер-

бицкого / Сост. прот. Игорь Кропочев. Новокузнецк: Сретение, 2008. С. 48 – 49. 

5. Колоткин М.Н. Христианизация алтайцев в XVIII веке // Макарьевские чтения: Материалы второй 

международной конференции (21-22 ноября 2003 г.). Горно-Алтайск: РИО ГАГУ, 2004. С. 24. 

6. Крейдун Г.А. Алтайская духовная миссия в 1830-1919 годы: структура и деятельность. М., 2008. 199 

с. 

7. Крейдун Ю.А. Деятельность архимандрита Макария на Алтае // История Православия на Алтае: Сб. 

науч. ст. / Ред.-сост. Ю.А. Крейдун, К.Н. Метельницкий. Барнаул, 2001. С. 11 – 21. 

8. Нестерова С.В. Монастыри духовной миссии в культурном пространстве Алтайского (горного) округа 

[2-я половина XIX в.] // Философия, методология, история знаний: тр. Сиб. ин-та знаниеведения. Барнаул, 

2007. Вып. 5. С. 223. 

9. Отчет Алтайской Миссии за 1910 г. // Томские епархиальные ведомости. 1911. № 6. С. 15. 

10. Православный Алтай. Альманах. М., 2003. Вып. 20. 185 с. 

11. Харлампович К.В. Письма архимандрита Макария Глухарева, основателя Алтайской миссии. Казань, 

1905. 196 с. 

12. Циркулярные указы Святейшего правительствующего синода 1867-1900 гг. / Собр. и изд. А. Завья-

лов, секр. Святейшего синода. 2-е изд., доп. Санкт-Петербург: И.Л. Тузов, 1901. URL 

https://azbyka.ru/otechnik/Istorija_Tserkvi/tsirkuljarnye-ukazy-svjatejshego-pravitelstvuyushego-sinoda-1867-

1900-gg/22#source (дата обращения: 12.12.2024) 

13. Чегачев П. Путешествие в Восточный Алтай. М., 1974. 241 с. 

14. Центр хранения архивного фонда Алтайского края Ф. 164. Оп. 1. Д. 52. Л. 115. 

 

References 
1. Adlykova A.P. Monasteries of the Altai Spiritual Mission in the second half of the 19th – early 20th centu-

ries: diss. … cand. hist. sciences. Gorno-Altaisk, 2003. 214 p. 

2. State Archives of Tomsk Oblast F. 170. Op. 8. D. 843. L. 36. 

3. Documents on the history of churches and religions in the Altai Territory. Barnaul: Archival Affairs Depart-

ment of the Altai Territory Administration, 1997. P. 105. 

4. Notes of the missionary of the Kuznetsk branch of the Altai Spiritual Mission, priest Vasily Verbitsky. Comp. 

archpriest Igor Kropochev. Novokuznetsk: Sretenie, 2008. P. 48 – 49. 

5. Kolotkin M.N. Christianization of the Altai people in the 18th century. Makaryev readings: Proceedings of 

the second international conference (November 21-22, 2003). Gorno-Altaisk: RIO GAGU, 2004. P. 24. 

6. Kreidun G.A. Altai spiritual mission in 1830-1919: structure and activities. Moscow, 2008. 199 p. 

7. Kreidun Yu.A. Activities of Archimandrite Macarius in Altai. History of Orthodoxy in Altai: Collection of 

scientific articles.Ed. and compiled by Yu. A. Kreidun, K.N. Metelnitsky. Barnaul, 2001. Pp. 11 – 21. 

8. Nesterova S.V. Monasteries of the Spiritual Mission in the Cultural Space of the Altai (Mountain) District 

[2nd half of the 19th century]. Philosophy, Methodology, History of Knowledge: tr. Siberian Institute of 

Knowledge Studies. Barnaul, 2007. Issue 5. P. 223. 

9. Report of the Altai Mission for 1910. Tomsk Diocesan Gazette. 1911. No. 6. P. 15. 

10. Orthodox Altai. Almanac. Moscow, 2003. Issue 20. 185 p. 

11. Kharlampovich K. V. Letters of Archimandrite Macarius Glukharev, Founder of the Altai Mission. Kazan, 

1905. 196 p. 

12. Circular decrees of the Holy Governing Synod 1867-1900. Coll. and ed. A. Zavyalov, secretary of the Holy 

Synod. 2nd ed., add. St. Petersburg: I.L. Tuzov, 1901. URL 

https://azbyka.ru/otechnik/Istorija_Tserkvi/tsirkuljarnye-ukazy-svjatejshego-pravitelstvuyushego-sinoda-1867-

1900-gg/22#source (date of access: 12.12.2024) 

13. Chegachev P. Journey to Eastern Altai. Moscow, 1974. 241 p. 

14. Storage Center of the Archival Fund of the Altai Territory F. 164. Op. 1. D. 52. L. 115. 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 4 ISSN 2658-5685 

Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 4 https://hb-journal.ru 

   
 

 91 

Информация об авторах 

 

Скопа В.А., доктор исторических наук, профессор, заведующий кафедрой философии и культурологии, Ал-

тайский государственный педагогический университет 

 

Иеромонах Мартин (Шапоренко), Барнаульская духовная семинария 

 

© Скопа В.А., Иеромонах Мартин (Шапоренко), 2025 

http://hb-journal.ru/

