
Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 1 ISSN 2658-5685 
Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 1 https://hb-journal.ru 
   

 

 127 

 

 

Научно-исследовательский журнал «Исторический бюллетень / Historical Bulletin» 
http://hb-journal.ru 
2025, Том 8, № 1 / 2025, Vol. 8, Iss. 1 https:// hb-journal.ru/archives/category/publications 
Научная статья / Original article 
Шифр научной специальности: 5.6.2. Всеобщая история (исторические науки) 
УДК 94.5 
DOI: 10.58224/2658-5685-2025-8-1-127-132 

 
Образ идеального самурая в литературе эпохи Токугава (1603-1867) 

 
1 Смирнов В.В., 

1 Уральский федеральный университет 
 
Аннотация: целью данной работы является исследование образа идеального самурая в японской лите-

ратуре эпохи Тукугава (1603-1867). Мы обратимся к таким важным самурайским произведениям как трак-
тат Дайдодзи Юдзана “Будосёсинсю” (“Наставления вступающему на путь воина”) и тексту Ямамото 
Цунэтомо “Хагакурэ” (“Сокрытое среди листвы”). Помимо этого, нами будет использован трактат великого 
японского воина Миямото Мусаси – “Го Рин Но Сё” (“Книга пяти колец”), произведение Адати Масахиро – 
“Хэйдзюцу Дзэкун” (“Основы фехтования”) и “Трактат самурая Дзягю Тадзима-но-ками о фехтовании”. 
Особенностью данных произведений является попытка авторов приспособить коренные ценности самураев 
к мирной жизни, когда возможность выразить свою преданность господину в реальном бою практически 
сошла на нет. 

Ключевые слова: Япония, образ идеального самурая, японская литература, “Будосёсинсю”, “Хагакурэ”, 
“Го Рин Но Сё”, “Хэйдзюцу Дзэкун”, “Трактат самурая Дзягю Тадзима-но-ками о фехтовании” 

 
Для цитирования: Смирнов В.В. Образ идеального самурая в литературе эпохи Токугава (1603-1867) // 

Исторический бюллетень. 2025. Том 8. № 1. С. 127 – 132. DOI: 10.58224/2658-5685-2025-8-1-127-132 
 

Поступила в редакцию: 26 сентября 2024 г.; Одобрена после рецензирования: 27 ноября, 2024 г.; При-
нята к публикации: 15 января 2025 г. 
____________________________________________________________________________________________ 
 

The image of the ideal samurai in the literature of the Tokugawa era (1603-1867) 
 

1 Smirnov V.V., 
1 Ural Federal University 

 
Abstract: the purpose of this work is to study the image of the ideal samurai in Japanese literature of the Tuku-

gawa era (1603-1867). We will refer to such samurai works as the treatise by Daidoji Yuzan “Budoshoshinshū” 
(“Instructions for one entering the path of a warrior”) and the text by Yamamoto Tsunetomo “Hagakure” (“Hidden 
among the leaves”). In addition, we will use the treatise of the great Japanese warrior Miyamoto Musashi – “Go 
Rin No Sho” (“The Book of Five Rings”), the work of Adachi Masahiro - “Heijutsu Zekun” (“Basics of fencing”) 
and “Treatise of the samurai Dzyagyu Tajima-no-kami on fencing”. The peculiarity of these works is the attempt of 
their authors to adapt the fundamental values of the samurai to a peaceful life, to consider the issue of serving the 
master and dying in his name from a new angle of perception. 

Keywords: Japan, the image of the ideal samurai, Japanese literature, “Budoshoshinshū”, “Hagakure”, “Go Rin 
No Sho”, “Heijutsu Zekun”, “The Treatise of the Samurai Jagyu Tajima-no-kami on Fencin 
 

For citation: Smirnov V.V. The image of the ideal samurai in the literature of the Tokugawa era (1603-1867). 
Historical Bulletin. 2025. 8 (1). P. 127 – 132. DOI: 10.58224/2658-5685-2025-8-1-127-132 

http://hb-journal.ru/


Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 1 ISSN 2658-5685 
Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 1 https://hb-journal.ru 
   

 

 128 

The article was submitted: September 26, 2024; Approved after reviewing: November 27, 2024; Accepted for 
publication: January 15, 2025. 

 
Введение 

Эпоха Токугава (1603-1867) в японской исто-
рии, по устоявшемуся мнению, считается «золотой 
порой самурайства» [1, с. 28]. В это время, после 
длительного периода волнений, Япония наконец 
сумела восстановить порядок и мир, который так 
долго был ей недоступен. Однако, при кажущейся 
на первый взгляд открывшейся перспективе раз-
вития самурайского сословия, всё же потомствен-
ные воины оказались не у дел. Как указывает ис-
следователь Уинстон Л. Кинг, «К эпохе Токугава, 
главная обязанность самурая – сражаться и быть 
готовым умереть в любой момент – стала бес-
смысленной. В самом деле, какой смысл воину 
выполнять обязанности чиновника, надзирателя, 
управляющего округом или сборщика налогов?» 
[2, с. 125]. Поэтому одной из главных проблем са-
мурайства этого периода стало решение вопроса, 
как приспособить свои коренные качества к мир-
ным обязанностям и ценностям. Самурайство 
пришло к необходимости приспособления своих 
старых идеологических норм к новым условиям 
существования [3, с. 74]. 

Материалы и методы исследований 
В этих условиях в Японии появляются два 

наиболее показательных для нас литературных 
произведения, авторы которых ставят своей целью 
разобраться в возникшей проблеме – что значит 
быть самураем в мирное время? Это такие произ-
ведения как «Будосёсинсю» Дайдодзи Юдзана и 
«Хагакурэ» Ямамото Цунэтомэ [4]. 

Данные произведения интересны для нас пото-
му, что авторы уже в начале своего повествования 
определяют стержневую основу самурайства эпо-
хи Токугава. Так, Дайдодзи Юдзана в своём трак-
тате говорит, что самурай в любое время дня и но-
чи обязан помнить о смерти. Утром, когда он са-
дится завтракать, или когда он платит долги перед 
новым годом – все его мысли должны быть обре-
чены в сторону своей смерти, пишет Дайдодзи [5, 
с. 25]. Ему вторит Ямамото Цунэтомо, говоря: «Я 
постиг, что Путь Самурая – это смерть. В ситуа-
ции или-или без колебаний выбирай смерть» [6, с. 
18]. 

В данном контексте, закономерен вопрос – ка-
кое значение вкладывают в свои слова Дайдодзи 
Юдзан и Ямамото Цунэтомо, также как и самураи 
предыдущих поколений говоря, что для воина 
главное – это смерть. Обратимся за ответом к тек-
стам источников. Вот, что пишет Цунэтомо: 
«Настоящим самураем можно стать только в том 
случае, если каждый день помнить о смерти и 

жить так, как будто ваше тело уже мертво» [6, с. 
73]. Дайдодзи Юдзана же указывает, что если воин 
всегда осознает, что смерть неизбежна, он сможет 
вести жизнь, руководствуясь преданностью и сы-
новней почтительностью. Только тогда он сможет 
избежать многих бед и несчастий, защититься от 
болезней и бедствий и прожить долгую жизнь. Он 
станет выдающейся личностью, обладающей ве-
ликими качествами [5, с. 36]. 

Результаты и обсуждения 
Обобщая изложенные выше цитаты, можно за-

метить, что смерть для идеального самурая явля-
лась жизненно важным и необходимым компонен-
том – только с осознанием и мыслью о смерти са-
мурай мог прожить истинную жизнь воина. Дру-
гими словами, смерть выступала как своеобразная 
призма, через которую идеальный самурай эпохи 
Токугава должен был взирать на все проявления 
жизни. В этом понимании, смерть не должна была 
реализоваться в плане физического уничтожения 
тела, она должна была быть выражена в особом 
взгляде воина на свою жизнь. 

Суть данной философии смерти хорошо рас-
крывает пример, описанный Цунэтомо в «Хага-
курэ»: «Во время битвы при Бунго, к самураю Та-
канобу прибыл гонец из вражеского лагеря с сакэ 
и угощениями. Таканобу хотел попробовать уго-
щения, но его вассалы сказали ему, что угощения 
из вражеского лагеря могут быть ядовитыми. В 
ответ же Таканобу сказал: «Неважно, даже если 
они отравлены. Зовите гонца!» Затем он открыл 
перед гонцом бочонок сакэ, выпил три большие 
чаши сам и одну предложил гонцу. Затем Такано-
бу ответил на его вопросы и отправил гонца об-
ратно в лагерь врага» [6, с. 14]. 

Как мы видим, Таканобу демонстрирует пол-
ную отрешённость от страха смерти, выпивая по-
сланное из вражеского лагеря саке. Этим жестом, 
герой показывает, что намерение умереть для са-
мурая – есть главный жизненный постулат. Также 
нам нужно обратить внимание на то, что намере-
ние умереть, ставиться выше, чем желание побе-
дить врага. Впоследствии Цунэтомо уже ясно пи-
шет: «Воинская доблесть выражается не столько в 
победе над врагом, сколько в готовности пожерт-
вовать собой ради своего хозяина» [6, с. 58-59]. В 
то же время Дайдодзи Юдзан подчеркивает, что 
основой этой доблести является такое чувство, как 
стыд. Встречаются воины, пишет он, которые пе-
ред лицом опасности, несмотря на свои страхи, 
продолжают идти вперед, стыдясь опозориться 
перед лицом своих товарищей. Такие самураи 



Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 1 ISSN 2658-5685 
Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 1 https://hb-journal.ru 
   

 

 129 

полны решимости. Поначалу, конечно же, они 
намного слабее храбрецов, но после нескольких 
схваток привыкают к опасности и одерживают 
верх в битвах. В конце концов их мужество воз-
растает, и они становятся бесстрашными воинами, 
не уступающими настоящим храбрецам. Таким 
образом, истинное мужество и правильные по-
ступки основаны на стыде» [5, с. 12-13]. 

Самурай, взирающий на свою жизнь через 
призму смерти, должен был прийти к пониманию 
того, что за пределами текущего мгновения не су-
ществует ничего важного. Помнить о смерти – 
значит постоянно быть «здесь и сейчас», без вся-
кого рода отвлечений на посторонние мысли и 
эмоции. По этому поводу Юдзан Дайдодзи указы-
вает, что самурай пренебрежёт своим долгом по 
отношению к господину, если начнёт тешить себя 
мыслью о безграничной верности ему и своей се-
мье. Однако, если он сосредоточится исключи-
тельно на текущем моменте своей жизни, не забо-
тясь о своём будущем, то стоя перед господином, 
он будет воспринимать этот момент как последний 
в своей жизни, тогда все его чувства и мысли бу-
дут преисполнены искренностью, верностью и 
сыновней почтительности» [5, с. 35]. Ему вторит 
Цунэтомо: «Что может помочь самураю добиться 
своих целей и развить усердие? Для начала, чело-
век должен быть невозмутимым и спокойным в 
этот самый момент. Люди часто выглядят подав-
ленными, но если они находятся в ясном и неза-
мутненном состоянии духа, их черты преобража-
ются. Что бы ни делали такие люди, они всегда 
сосредоточены на чем-то одном. Эти качества 
очень трудно приобрести и еще труднее постоянно 
поддерживать. Нет ничего вне настоящего момен-
та» [6, с. 42]. 

Как мы видим, идеальное самурайское миропо-
нимание отрицало существование реальности за 
пределами текущего мгновения, а такие понятия 
как прошлое и будущее для самурая являлись вто-
ростепенными и опасными явлениями, так как 
могли отвлечь от необходимости мгновенного 
схватывания возможности оказать услугу госпо-
дину. 

Как мы видим из текста «Хагакурэ», подлин-
ный самурай каждое утро и каждый вечер должен 
был готовить себя к смерти. Из дальнейшего тек-
ста становится ясно, что данный мотив смерти 
способствует взращиванию в воине безличностно-
го отношения к окружающей действительности: 
«Люди считают, что, анализируя сложные ситуа-
ции, они способны найти решения. Тем не менее, 
размышления зачастую порождают ложные убеж-
дения. В результате они не могут принять обосно-
ванные решения, так как их рассуждения основы-

ваются на стремлении к личной выгоде. Отказать-
ся от неразумных мыслей и развить истинное без-
личностное мышление представляет собой значи-
тельную трудность. Однако, если, подходя к во-
просу, ты не сосредотачиваешься на нём, а ориен-
тируешься на четыре заповеди самураев господи-
на Набэсима, твои суждения будут соответство-
вать наиболее взвешенным мнениям» [6, с. 63]. 

Безличностное отношение к действительности, 
помогающее более полно выразить преданность 
господину, воспитывало в самурае беспредельную 
решимость на пути служения. Это самурайское 
качество было своеобразным мостиком, который 
соединял теоретические установки бусидо с ре-
альной жизнью. Цунэтомо по этому поводу указы-
вал, что в древности мудрецы говорили, что если 
человек не сможет принять решение в течении се-
ми вдохов и выдохов, то результат будет плачев-
ным. Воин должен действовать быстро, затянутые 
размышления не приветствуются» [6, с. 39]. В 
«Будосёсинсю» по этому поводу описывается слу-
чай, произошедший со священником Дайю, к ко-
торому обратились с просьбой: «Вы сможете по-
казать нам пример возвращения к жизни умершего 
человека? – Я покажу вам, как вернуть человека к 
жизни с помощью молитвы, ведь без этого буд-
дизм теряет весь свой смысл. Монах сел рядом с 
умершим и стал медитировать. Через некоторое 
время умерший начал дышать и двигаться. Гово-
рят, что он прожил еще полгода. На вопрос Дайю 
– «Как вы молились?» он ответил: «Никакой осо-
бой молитвы у меня не было, потому что в нашей 
секте нет традиции возвращать мертвых к жизни. 
Я просто открыл свое сердце Будде Дхарме, нато-
чил кинжал и спрятал его в халат. Если Будда 
Дхарма действительно обладает силой, пожалуй-
ста, верни их к жизни! Если бы умерший не ожил, 
я бы тут же разрезал себе живот и умер рядом с 
покойником» [5, с. 17]. 

В «Хагакурэ» мы встречаем отрывок, который 
как нельзя лучше показывает решимость самурая 
выразить свою преданность господину через 
смерть во имя него: «Реликвии семьи Сома были 
одними из самых известных в Японии. Однажды в 
их доме вспыхнул пожар. «Я не жалею ни о доме, 
ни о его содержимом, – в конце концов, это все 
можно будет восстановить» – сказал глава клана. 
«Единственное, о чем я сожалею, так это о том, 
что не могу уберечь свои древние клановые ре-
ликвии». – «Я войду в горящий дом и вынесу ре-
ликвии», – сказал один из самураев клана Сома».  
Толпа рассмеялась, а господин Сома сказал: «Ты 
не сможешь этого сделать, потому что дом уже 
полностью объят пламенем». Этот человек не от-
личался красноречием, он никогда не был полезен 



Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 1 ISSN 2658-5685 
Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 1 https://hb-journal.ru 
   

 

 130 

своему хозяину, но его приняли в слуги благодаря 
его способности выполнять работу от начала до 
конца. – «Я был слишком беззаботен, чтобы по-
мочь своему господину, когда он в этом нуждался, 
но в глубине души я мечтал отдать за него жизнь», 
- сказал самурай. «Похоже, время пришло». – По-
сле этих слов самурай кинулся в огонь. Когда всё 
догорело, глава клана сказал: «Найдем останки 
этого мужественного воина». Тело его было 
найдено в одной из бывших комнат. Было обнару-
жено, что самурай вскрыл себе живот и спрятал 
там ценные реликвии, которые ничуть не постра-
дали от огня. С тех пор они стали известны в Япо-
нии как «кровавая родословная»» [6, с. 77-78]. 

В данном отрывке, наряду с констатацией вы-
сокой самурайской решимости, хорошо прослежи-
вается упоминавшаяся уже нами ситуация «здесь и 
сейчас» – самурай должен быть в постоянной со-
знательной сосредоточенности на происходящей 
действительности, чтобы в определённый момент 
сделать правильный выбор в ситуации «или – или» 
и решительно «схватить» возможность выразить 
свою преданность господину через смерть. 

Цунэтомо пишет, что проявление истинной 
решимости в действиях, возможно лишь в том 
случае, если самурай основательно подготовится к 
их выполнению. В тексте он указывает, что Буси-
до – это, прежде всего, осознание того, что нико-
гда нельзя знать, что произойдет в следующий 
момент. Поэтому необходимо день и ночь тща-
тельно анализировать каждую возможность. Ис-
ход битвы часто определяется сиюминутными об-
стоятельствами. Однако можно легко избежать 
смерти и позора. Даже когда поражение кажется 
неизбежным, нужно продолжать идти к своей це-
ли. Для этого не требуется особой мудрости или 
развитых навыков. Настоящий самурай не думает 
о победе или поражении, а мужественно встречает 
неизбежную смерть. Только так можно пробу-
диться ото сна, пишет автор [6, с. 25]. 

Следующий фрагмент из Хагакурэ, недвусмыс-
ленно рисует чистоту воинской ценности, выра-
женной в не привязанности самурая, как к соб-
ственной жизни, так и к смерти, глубина постиже-
ния которой становится достаточным основанием 
для констатации великого мастерства воина, без 
необходимости учёта его технического уровня: 
«Один из самураев самого сёгуна попросил знаме-
нитого мастера Ягю взять его в ученики. Мастер 
ответил: «Вы очень похожи на мастера боевых 
искусств. Поэтому я не могу принять вас, не узнав, 
что представляет собой ваша школа». Посетитель 
ответил: «Я никогда не занимался боевыми искус-
ствами». Мастер спросил: «Вы пришли поизде-
ваться над мной? Или моя интуиция ввела меня в 

заблуждение, указав что вы – мастер?» Посетитель 
поклялся, что это не так. Тогда хозяин спросил: 
«Если это не так, то какие глубокие убеждения вы 
имеете? «В детстве я вдруг понял, что воин – это 
тот, кто не привязан к своей жизни», ответил са-
мурай. Это осознание осталось в моем сердце на 
долгие годы и стало моим глубочайшим убежде-
нием. Мастер Ягю был глубоко тронут словами 
этого самурая и произнёс: «Моя интуиция меня не 
обманула. Основной принцип боевых искусств 
заключается именно в этом понимании. Ни один 
из сотен моих учеников ещё не понял до конца 
этот глубочайший принцип. Вам не нужно осваи-
вать навыки работы с бамбуковым мечом. Я сей-
час же посвящу вас в мастера». Сказав это, он 
протянул свиток посетителю» [6, с. 18-19]. 

В данном примере, Цунэтомо говорит о более 
продвинутом уровне сознания идеального саму-
рая. Если Дайдодзи Юдзан в «Будосёсинсю» при-
зывает самурая каждый день делать усилия, созна-
тельно вспоминая о важности смерти, то Цунэто-
мо показывает пример того, что случается с саму-
раем, через определённый промежуток времени, 
когда данная мысль становится всей сущностью 
воина. При этом, мы видим, что, самураю больше 
нет надобности думать о смерти. 

Призыв к необходимости формирования в са-
мурае не привязанности к вещам окружающего 
мира и подлинное пустотное воинское восприятие 
мы встречаем в произведении «Хэйдзюцу дзэкун» 
(«Основы фехтования») – Адати Масахиро, и в 
«Трактате Дзягю Тадзима-но-ками о фехтовании». 
Данные произведения были написаны в эпоху То-
кугава, как трактаты по наставлениям воинов. 
Данные мастера пытаются рассмотреть ценности 
самураев под психологическим углом, в котором 
чувствуется большое влияние дзэн-буддизма. Как 
мы увидим в дальнейшем, являясь учителями 
школ самурайского меча, авторы данных произве-
дений, употребляют слово фехтовальщик, а не са-
мурай или воин. Тем самым, они не двузначно да-
ют понять, что воин – это скорее человек с особым 
психологическим складом ума, чем представитель 
замкнутого социального сословия. Но так как дан-
ные школы фехтования создавались преимуще-
ственно для обучения самураев боевому искус-
ству, то и рассматривая ценности фехтовальщика, 
мы будем подразумевать под этим самурайские 
ценности. 

Говоря о самурайских ценностях, Дзягю 
Тадзима, в частности, даёт такое наставление: 
«Хотя от неподготовленного самурая не прихо-
дится ждать высшего мастерства боя, однако если 
он настроится на то, что живым ему уже не уйти с 
поля брани, то он сможет преобразиться в грозно-



Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 1 ISSN 2658-5685 
Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 1 https://hb-journal.ru 
   

 

 131 

го противника даже для мастера фехтования. 
Страх смерти и жизненные привязанности момен-
тально отражаются в движениях самурая, и про-
тивник может этим воспользоваться» [7]. 

Чтобы прояснить эту мысль, рассмотрим при-
мер другого мастера фехтования, Масахиро Адати. 
Он приводит показательный пример, когда не све-
дущий в боевых искусствах человек, находясь на 
краю жизни и смерти, достигнув определенного 
психологического состояния непривязанности к 
жизни, заставил отступить опытного фехтоваль-
щика. Этот пример показывает, что можно сделать 
с человеком, который осознает неизбежность 
смерти и поэтому теряет страх перед ней: “Слуга 
одного самурая разгневал одного влиятельного 
человека. И тот, пользуясь своим влиянием, по-
просил самурая, в пример другим, наказать этого 
слугу. В те времена это могло означать только 
смерть для слуги. Самурай вызвал к себе слугу и 
произнёс: «Мне очень жаль, но я должен испол-
нить желание оскорбленного и казнить тебя. Дру-
гих вариантов нет. Однако я советую тебе сразить-
ся со мной и попробовать зарубить меня мечом на 
дуэли. На что слуга возразил: «Вы отлично владе-
ете мечом, я же никогда к мечу не прикасался. 
Мне вас не победить». Что касается самурая, то он 
давно уже хотел сразиться с человеком, который 
опустил руки и оказался в безвыходной ситуации: 
«Возьми в руки меч и попытай счастья. Посмот-
рим, улыбнется ли тебе судьба и что получится из 
этого поединка!». Когда они обнажили мечи друг 
против друга, то самурай вдруг заметил, что его 
позиция недостаточно хороша и нужно её сме-
нить. Он сделал шаг назад, потом еще и еще, до 
тех пор пока не уперся в препятствие за спиной. 
Загнанный в угол, самурай не мог переместиться 
уже в более выгодную позицию и с отчаянным 
криком нанес своему слуге смертельный удар. 
Позже он рассказывал своим ученикам: «Меня 
чуть не убил мой собственный слуга. Его бешеная 
атака с мечом была не отразима. Как же может 
тогда сражаться первоклассный воин в таком со-
стоянии, если даже у слуги получилось стать та-
ким опасным противником?!»» [8]. 

Как мы видим, слуга полностью проявил такие 
истинно воинские качества как отрешённость от 
жизни и пустотность восприятия, что позволило 
ему, сконцентрировав всю свою волю в едином 
порыве наступления, основательно смутить опыт-
ного фехтовальщика. 

Как уже было сказано, возможность умереть в 
сражении в мирную эпоху Токугава, у самурая 
практически отсутствовала. В этой связи, интерес-
но рассмотреть ценностное отношение самураев к 
смерти не в боевом сражении, а в мирное время – 
от болезни в постели: “В мирное время заболев-
ший воин, не важно молодой он или старый, дол-
жен проявить стойкость и не цепляясь за жизнь, 
спокойно с ней расстаться. Он должен позвать 
своего господина, будь то высокого или низкого 
ранга, пока он в состоянии говорить, и выразить 
господину свою благодарность за внимание и доб-
роту, проявленные к нему, и сообщить, что он все-
гда старался выполнять свои обязанности, но те-
перь заболел тяжелой болезнью, от которой он не 
может оправиться и вернуться к исполнению сво-
их обязанностей». 

Выводы 
Таким образом, мы видим, что идеалы саму-

райства эпохи Токугава (1603-1867), имеют свои 
как уникальные особенности, так и черты, встре-
чающиеся в более ранней эпохе существования 
самурайского сословия. Во-первых, главным иде-
алом самурайства эпохи Токугава, оставалось пре-
данное служение господину, которое окончатель-
но оформилось в период междоусобной войны в 
Японии (1336-1568). Но, теперь по причине отсут-
ствия наивысшей возможности выражения пре-
данности господину через смерть, самураи, пере-
осмыслив свои ценности, перевели смерть из по-
нимания необходимости физического уничтоже-
ния тела, в ранг особого психологического взгляда 
на жизнь. Поэтому идеальным самурай становился 
не после смерти, а после того, как намерение уме-
реть становилось всей сутью его образа жизни. 
Жизнь самурая, которая полностью воплотила в 
себе намерение смерти, Ямамото Цунэтомо в Ха-
гакурэ называет искренней жизнью воина. Наме-
рение умереть формировало такое качество воина 
как отрешённость. Это в свою очередь вело к без-
личностному отношению к действительности, ко-
торое помогало самураю оценить любую жизнен-
ную ситуацию и принять правильное и быстрое 
решение по любой проблеме. Значительный ак-
цент делался на необходимости самурая следовать 
принципу “здесь и сейчас”, данный принцип фор-
мировал в самурае безграничную решимость, как 
качество, которое позволяло мгновенно схватить 
возможность выразить преданность господину в 
реальной жизни. 



Исторический бюллетень  2025, Том 8, № 1 ISSN 2658-5685 
Historical Bulletin    2025, Vol. 8, Iss. 1 https://hb-journal.ru 
   

 

 132 

Список источников 
1. Синицын А.Ю. Рыцари страны восходящего солнца. История, традиции, оружие. СПб.: “Паритет”, 

2007. 352 с., ил. 
2. Уинстон Л. Кинг. Дзэн и путь меча. Опыт постижения психологии самурая: пер. с англ. Котенко Р.В. 

СПб.: Евразия, 2002. 320с., ил. 
3. Маслов А.А. Бусидо: Кодекс чести самурая. 3-е изд. Ростов-на-Дону: Феникс; Краснодар: Неоглори, 

2008. 284 с.: ил. Путь мастера. 
4. Ратти О., Уэстбрук А. Тайны древних цивилизаций. Самураи. М.: Изд-во Эксмо, 2007. 640 с. 
5. Будосёсинсю (Наставления вступающему на путь воина) Юдзан Дайдодзи: пер. на русский: Р.В. 

Котёнко, А.А. Мищенко СПб.: Евразия, 2001. 320 с. 
6. Хагакурэ (Сокрытое среди листвы) Ямамото Цунэтомо. Перевод на русский: Котёнко Р.В., Мищенко 

А.А. СПб.: Евразия, 2001. 320 с. 
7. Трактат Дзягю Тадзима-но-ками о фехтовании. [Электрон. ресурс] 2024. URL: 

http://www.aikidoka.ru/bushido_2/ (дата обращения: 18.08.2024) 
8. Хэйдзюцу Дзэкун (Основы фехтования Адати Масахиро) [Электроy. ресурс] 2024. URL: 

http://www.aikidoka.ru/bushido_2/ (дата обращения: 16.09.2024) 
 

References 
1. Sinitsyn A.Yu. Knights of the Land of the Rising Sun. History, Traditions, Weapons. SPb.: “Parity”, 2007. 

352 p., ill. 
2. Winston L. King. Zen and the Way of the Sword. An Attempt to Understand the Psychology of the Samurai: 

trans. from English by Kotenko R.V. SPb.: Eurasia, 2002. 320 p., ill. 
3. Maslov A.A. Bushido: The Samurai Code of Honor. 3rd ed. Rostov-on-Don: Phoenix; Krasnodar: Neoglory, 

2008. 284 p.: ill. The Path of the Master. 
4. Ratti O., Westbrook A. Secrets of Ancient Civilizations. Samurai. Moscow: Eksmo Publishing House, 2007. 

640 p. 
5. Budoshoshinshū (Instructions for those entering the path of a warrior) by Yuzan Daidōji: translated into Rus-

sian by: R.V. Kotenko, A.A. Mishchenko St. Petersburg: Eurasia, 2001. 320 p. 
6. Hagakure (Hidden Among the Leaves) by Yamamoto Tsunetomo. Translation into Russian by: R.V. Koten-

ko, A.A. Mishchenko St. Petersburg: Eurasia, 2001. 320 p. 
7. Treatise on fencing by Dzyagyu Tajima-no-kami. [Electronic resource] 2024. URL: 

http://www.aikidoka.ru/bushido_2/ (date of access: 08/18/2024) 
8. Heijutsu Zekun (Fundamentals of fencing by Adachi Masahiro) [Electro. resource] 2024. URL: 

http://www.aikidoka.ru/bushido_2/ (date of access: 09/16/2024) 
 

Информация об авторе 
 

Смирнов В.В., кандидат исторических наук, старший преподаватель, Уральский федеральный университет, 
wajin1987@yandex.ru 
 

© Смирнов В.В., 2025 


