
International Journal of Medicine and Psychology                            2025, Vol 8, Iss. 1 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 1 https://ijmp.ru 

  
 

205 

 

 

Научно-исследовательский журнал «International Journal of Medicine and Psychology / Между-

народный журнал медицины и психологии» 

https://ijmp.ru 

2025, Том 8, № 1 / 2025, Vol. 8, Iss. 1 https://ijmp.ru/archives/category/publications 

Научная статья / Original article 

Шифр научной специальности: 5.3.1. Общая психология, психология личности, история психо-

логии (психологические науки) 

УДК 159.9.07 

 

 
1 Барке К.А., 

1 Московский государственный психолого-педагогический университет 

 

Проблема репрезентации травматического опыта в визуальном искусстве 
 

Аннотация: визуальное искусство играет важную роль в осмыслении и репрезентации травматического 

опыта, предоставляя пространство для его переживания и трансформации. Однако процесс художественной 

репрезентации травмы сталкивается с рядом сложностей: сопротивлением символизации, риском ретравма-

тизации и влиянием культурного контекста. Данная статья исследует механизмы репрезентации травмы в 

визуальном искусстве, анализирует его роль в фиксации и переосмыслении травматических переживаний, а 

также рассматривает возможности преодоления замкнутого круга травматической репрезентации. Рассмот-

ренные в статье теоретические и практические аспекты позволяют глубже понять, как искусство способ-

ствует выходу за пределы повторяющихся паттернов травматического опыта и каким образом художе-

ственная репрезентация может способствовать процессам осмысления и трансформации травмы. 

Ключевые слова: травма, репрезентация, искусство, психоанализ, травматический опыт 

 

Для цитирования: Барке К.А. Проблема репрезентации травматического опыта в визуальном искусстве 

// International Journal of Medicine and Psychology. 2025. Том 8. № 1. С. 205 – 214. 

 

Поступила в редакцию: 7 ноября 2024 г.; Одобрена после рецензирования: 6 января 2025 г.; Принята к 

публикации: 10 февраля 2025 г. 

 
1 Barke K.A., 

1 Moscow State Psychological and Pedagogical University 

 

The problem of representation of traumatic experience in visual art 
 

Abstract: visual art plays a crucial role in the comprehension and representation of traumatic experiences, 

providing a space for their processing and transformation. However, the process of artistic representation of trauma 

faces several challenges: resistance to symbolization, the risk of retraumatization, and the influence of cultural con-

text. This article explores the mechanisms of trauma representation in visual art, analyzing its role in capturing and 

reinterpreting traumatic experiences, as well as examining ways to break the cycle of traumatic representation. The 

theoretical and practical aspects discussed in the article offer a deeper understanding of how art facilitates the de-

parture from repetitive patterns of traumatic experience and how artistic representation can contribute to the pro-

cesses of comprehension and transformation of trauma. 

Keywords: trauma, representation, art, psychoanalysis, traumatic experience 

 

For citation: Barke K.A. The problem of representation of traumatic experience in visual art. International 

Journal of Medicine and Psychology. 2025. 8 (1). P. 205 – 214. 

 

The article was submitted: November 7, 2024; Approved after reviewing: January 6, 2024; Accepted for publi-

cation: February 10, 2025 

http://ijmp.ru/
https://ijmp.ru/archives/category/publications


International Journal of Medicine and Psychology                            2025, Vol 8, Iss. 1 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 1 https://ijmp.ru 

  
 

206 

Введение 

Актуальность исследования репрезентации 

травмы обусловлена её значением для понимания 

последствий травматических событий. В 

современном мире, где травма стала частью жизни 

многих людей – в результате войн, насилия, 

социальных катаклизмов и утрат – способы её 

репрезентации приобретают особую важность. 

Изучение этого явления помогает понять 

влияние травмы на субъективность и культуру, 

способствует развитию терапевтических подходов 

и раскрывает механизмы смыслообразования в 

кризисных условиях. Визуальное искусство играет 

ключевую роль в осмыслении травмы, создавая 

пространство для переживания и трансформации 

опыта. Оно фиксирует и переосмысливает 

травматический опыт, делая его видимым как для 

автора, так и для зрителя. 

Проблематика репрезентации травмы связана 

со сложностью её выражения: травма 

сопротивляется символизации, что ставит вопросы 

о границах её передачи. Возникает риск 

ретравматизации, а также влияние культурного и 

исторического контекста, в котором 

интерпретируется опыт. Визуальное искусство 

сталкивается с дилеммой: как передать 

разрушительность травмы, избегая ретравматизии. 

Кроме того, важно учитывать реакцию зрителя – 

от катарсиса до эмоционального отторжения. 

Цель статьи – проанализировать подходы к 

репрезентации травматического опыта и ответить 

на вопрос, как визуальное искусство работает с 

травмой, когда молчание становится единственной 

возможной формой выражения. Данная статья 

ставить перед собой цель рассмотреть специфику 

репрезентации травмы в визуальном искусстве, 

для того чтобы ответить на вопрос – какую роль 

может играть визуальное искусству в работе с 

психической травмой и как визуальное искусство 

помогает выйти из закольцованного лабиринта 

репрезентации травмы. 

В рамках статьи ставятся следующие научные 

задачи: 

1. Охарактеризовать актуальность проблемы 

репрезентации травмы в современном культурном 

и социальном контексте 

2. Выявить сложности, связанные с 

символизацией травмы, включая сопротивление 

травматического опыта вербализации и 

визуальному выражению, а также исследовать 

границы репрезентации. 

3. Проанализировать механизмы репрезентации 

травматического опыта в визуальном искусстве, 

рассматривая его роль в фиксации, осмыслении и 

трансформации травматических переживаний. 

4. Проанализировать возможности визуаль-

ного искусства в преодолении замкнутого круга 

травматической репрезентации, исследуя его 

потенциал в выходе за пределы повторяющихся 

паттернов воспроизведения травмы. 

Решение этих задач позволит глубже понять 

особенности взаимодействия визуального 

искусства и травматического опыта, а также 

выявить значимость художественной 

репрезентации в процессах осмысления и 

трансформации травмы. 

Материалы и методы исследований 

В данной статье используется теоретико-

аналитический метод, позволяющий рассмотреть 

репрезентацию травмы в визуальном искусстве 

через призму психоанализа, культурологии и 

философии. Исследование основано на 

междисциплинарном подходе, объединяющем 

труды по психоанализу (З. Фрейд, К. Карут), 

философии (Дж. Фельман, Дж. Агамбен) и теории 

искусства, что дает возможность выявить 

специфику визуального выражения травматич-

еского опыта. Основное внимание уделяется 

проблеме символизации травмы, а также 

механизмам её фиксации, осмысления и 

трансформации в художественной практике. 

Материалом для анализа служат научные 

исследования, посвященные проблематике травмы 

и её репрезентации, а также примеры 

произведений визуального искусства, 

иллюстрирующие различные стратегии работы с 

травматическим опытом. Особое внимание 

уделяется вопросам границ репрезентации, 

возможной ретравматизации зрителя и роли 

искусства в процессах коллективной памяти и 

личностной переработки пережитого. Такой 

подход позволяет выявить, каким образом 

визуальное искусство способствует выходу за 

пределы замкнутого круга травматической 

репрезентации и формированию новых смысловых 

структур. 

Результаты и обсуждения 

Травма и репрезентация 

Психическая травма является одной из ключе-

вых тем в психоанализе, рассматриваемой как со-

бытие, вызывающее глубокие изменения в струк-

туре психики и функционировании личности. 

Проблема репрезентации психической травмы 

в психоанализе остается одной из наиболее акту-

альных и сложных. Психическая травма – это не 

только индивидуальное событие, вызывающее 

разрушение психического равновесия, но и фено-



International Journal of Medicine and Psychology                            2025, Vol 8, Iss. 1 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 1 https://ijmp.ru 

  
 

207 

мен, который трудно поддается символизации и 

интеграции в структуру личности. Исторически 

понимание травмы эволюционировало от клини-

ческих наблюдений Зигмунда Фрейда до совре-

менных исследований, которые включают в себя 

междисциплинарные подходы, охватывающие 

нейробиологию, лингвистику и культуру. 

Современные исследователи подчеркивают, что 

травматический опыт часто оказывается за преде-

лами языка, порождая множество вопросов о том, 

как он может быть выражен, переработан и 

осмыслен. Репрезентация травмы может прини-

мать различные формы, включая телесные симп-

томы, бессознательные фантазмы, символические 

образы и нарративы. Однако эти способы выраже-

ния нередко оказываются фрагментарными и не-

полными, что требует особых подходов в понима-

нии и лечении. 

По мнению Бродерика и Траверсо, исследова-

ния травмы возникли среди ученых-гуманитариев 

в двадцатом веке как реакция на «болезненное 

зрелище войны» [6]. В книге «Понимание психо-

анализа» Шарп утверждает, что «поскольку про-

шлый век в целом был, безусловно, веком травм... 

что неудивительно, пронизывает большую часть 

европейской мысли двадцатого века [22]. Броде-

рик и Траверсо отмечают, что первоначально ис-

следователи заинтересовались травматической 

памятью «в рамках психологии и психиатрии» [6]. 

Многие концепции, возникшие в науках о психи-

ческом здоровье, были перенесены в исследования 

истории, общества и культуры. Междисциплинар-

ная и постоянно развивающаяся область исследо-

ваний травмы возникла на основе этих интересов 

и пересечений. Поэтому трудно провести четкое 

различие между понятием травмы в его первона-

чальном «психологическом понимании» и его ис-

пользованием в «социокультурной сфере». 

Кроме того, концепция травмы оказала боль-

шое влияние на развитие исследований послед-

ствий Холокоста в 1990-х годах. Однако Каплан 

утверждает, что исследования травмы «зародились 

в контексте исследований Холокоста» [16]. Отсут-

ствие ясности в вопросе о том, какая область (ис-

следования травмы или исследования Холокоста) 

была создана первой, предполагает симбиотиче-

ские отношения между двумя областями, в кото-

рых обе области влияют друг на друга. 

Популярность исследований травмы возросла 

еще больше, когда такие ученые, как Кэти Карут, 

«начали применять дебаты, связанные с травмой, – 

изначально разработанные применительно исклю-

чительно к Холокосту, – к другим катастрофиче-

ским историческим событиям» [16]. 

При обсуждении травмы важно ссылаться на 

основополагающие работы первого психоаналити-

ка Зигмунда Фрейда. В книге «По ту сторону 

принципа удовольствия» Фрейд пересмотрел свою 

гипотезу о принципе удовольствия после того, как 

заметил повторение травматических событий в 

снах людей, переживших Первую мировую войну 

[26]. Это повторение травмы происходило против 

воли выжившего и бросило вызов представлению 

Фрейда о том, что люди всегда стремятся к удо-

вольствию как сознательно, так и бессознательно. 

Чтобы лучше объяснить повторение травмы, 

Фрейд предположил, что «психика инстинктивно 

стремится к овладению кризисом и делает это че-

рез повторение-компульсию» [26]. Таким образом, 

психика возвращается к травматическому опыту в 

попытке овладеть травмой через присутствие тре-

воги. Фрейд развивает это объяснение травмы в 

работе «Моисей и монотеизм», описывая период 

латентности, «расположенный между фактиче-

ским травматическим событием и последующим 

повторением травмы в виде необъяснимых симво-

лов» – в случае с пережившими Первую мировую 

войну эти необъяснимые символы появлялись в их 

снах [25]. Травматическое событие подавляется, а 

затем, после периода задержки, вновь проявляется 

через ассоциативные цепочки. 

В 1990-е годы в области изучения травмы были 

сделаны и другие значительные открытия. Карут 

возродила теорию травмы Фрейда, в частности, 

выделив период латентности «внутри самого 

травматического события, в то время как оно про-

исходит». Карут отметила, что, «травма в резуль-

тате аварии... не регистрируется в полной мере» 

жертвой в момент аварии.  Таким образом, травма 

получила новое определение: «патология травма-

тического опыта должна [больше] определяться не 

самим событием или искажением этого события, а 

структурой самого опыта», поскольку, пишет Ка-

рут, «травма – это атемпоральная задержка, кото-

рая переносит индивидов за пределы шока первого 

момента». Карут считает, что «воздействие трав-

матического события заключается именно в его 

запоздалости, в его отказе быть просто располо-

женным, в его настойчивом появлении вне границ 

любого отдельного места или времени» [7, 8]. 

Теория травмы Карут была в качестве доминиру-

ющего дискурса в исследованиях травмы до сере-

дины 2000-х годов, когда Каплан разработала но-

вый подход к травме, который частично произо-

шел от теорий Карут. Каплан отмечает, что многие 

исследователи травмы утверждали, что «травма 

имеет аффект, но не имеет смысла». Каплан же в 

своей работе напротив утверждает, что травма 

может иметь смысл, когда ею делятся, поскольку 



International Journal of Medicine and Psychology                            2025, Vol 8, Iss. 1 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 1 https://ijmp.ru 

  
 

208 

выжившие могут «выбрать осмысленный дискурс, 

чтобы поделиться опытом травматического собы-

тия». «Рассказ о травме как о значимом событии 

может помочь жертве, и «рассказ о травме позво-

ляет сопереживать, что продвигает вперед и рас-

сказчика (жертвы), и получателя (свидетеля)». Та-

ким образом, Каплан призывает «представлять 

травму таким образом, чтобы это вело к примире-

нию» [17, 18]. 

Репрезентация травмы – сложный и много-

слойный процесс, глубоко укоренённый в индиви-

дуальной и культурной динамике. В своей сути 

она отражает борьбу между невозможностью сим-

волизации и необходимостью интеграции опыта, 

который кажется одновременно личным и чужим. 

Этот процесс можно сравнить с восстановлением 

разбитого зеркала, где каждый осколок отражает 

часть истины, но целостная картина остаётся ис-

кажённой. Или как попытка оживить картину, 

написанную на треснувшем стекле: воспоминания 

фрагментированы, а образы искажаются через 

призму боли. 

Травма может манифестировать через бессо-

знательное сопротивление, телесные симптомы 

или даже через невозможность рассказать исто-

рию. Фрейд считал, что травма задерживается в 

психике, "застревая" вне доступа языка, подобно 

тяжёлому камню, утонувшему в глубинах подсо-

знания. Лакан говорил об обитании травмы в "Ре-

альном" – области, где слова бессильны и где вос-

поминания приобретают форму безмолвных кри-

ков. В современном подходе травма обретает тело 

в нарративах и символах, проявляясь в самых 

неожиданных формах – от повторяющихся снови-

дений, напоминающих осколки ночных кошмаров, 

до произведений искусства, которые становятся 

молчаливыми свидетелями боли. 

По мнению многих исследователей, репрезен-

тировать травматический опыт невозможно, но 

необходимо. Этот вопрос о кажущейся «непред-

ставимости и невообразимости личной и коллек-

тивной травмы пронизывает исследования травмы 

с момента их зарождения» [4]. Карут также гово-

рит об этом парадоксальном понятии, присущем 

травматическому опыту, утверждая, что «именно 

фундаментальное смещение, подразумеваемое 

любым травматическим опытом, является одно-

временно свидетельством события и невозможно-

сти прямого доступа к нему» [7, 8]. Здесь Карут 

также указывает на то, что память о травматиче-

ском опыте является одновременно свидетель-

ством события, которое должно быть рассказано, 

но в то же время к нему никогда нельзя получить 

прямой доступ из-за «раскола внутри непосред-

ственного опыта, который характеризует само 

травматическое событие» [7]. 

Как утверждают Биссхофф и Ван де Пир, «в ис-

следованиях травмы существует общее мнение, 

что воспоминание и репрезентация - важные шаги 

в работе с травматическим опытом и что они даже 

могут служить превентивными инструментами в 

будущем» [4]. Каплан также выступает за необхо-

димость репрезентации, утверждая, что если мы 

остановимся на том, чтобы считать травму непре-

зентабельной, мы рискуем загнать ее «в таин-

ственный круг оккультизма, чего-то неприкосно-

венного и недостижимого» [15, 16]. Каплан 

утверждает, что репрезентация травмы необходи-

ма, поскольку она может «перевести зрителя в по-

зицию свидетеля, открывая пространство для эм-

патической идентификации... идентификации, ко-

торая позволяет зрителю войти в опыт жертвы че-

рез повествование произведения». Кроме того, 

Герин и Халлас (2007) не согласны с мнением, что 

визуальные произведения не могут репрезентиро-

вать историческую травму; напротив, они утвер-

ждают, что существует множество визуальных 

произведений, которые могут дать возможность 

проявить самостоятельность в репрезентации и 

осмыслении травматического опыта в истории 

[13]. 

Психоаналитик Кристева утверждает, что «свя-

зывание аффектов со словами в публичном про-

странстве» необходимо для того, чтобы преодо-

леть травму и страдания, связанные с тем, что нас 

«отторгли» и дегуманизировали. Более конкретно, 

она утверждает, что «именно через образную ин-

терпретацию мы можем связать слова и аффекты и 

залечить раны» [19]. Другие ученые обращаются к 

ограничениям и потенциальным опасностям твор-

ческого представления травмы [11, 7, 8, 23]. В сво-

ей книге «О боли других» Сонтаг также исследует 

подобные ограничения, в частности, на примере 

фотографии травматического опыта, и задается 

вопросом, действительно ли репрезентации спо-

собствуют сопереживанию зрителей, или же они 

просто создают вуайеристское зрелище чужой 

травмы [23]. 

Британский искусствовед и исследовательница 

травмы Поллок посвятила последние годы изуче-

нию отношений между травмой и искусством. В 

своей работе Поллок выделила следующие харак-

теристики травмы: 

1. Травма, кажется, существует во вневремен-

ной, непространственной сфере: она существует 

постоянно и не имеет времени. «Подобно чужаку, 

живущему в сознании, она колонизирует хозяина. 

Субъект не имеет о нем никакого представления 



International Journal of Medicine and Psychology                            2025, Vol 8, Iss. 1 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 1 https://ijmp.ru 

  
 

209 

или даже не способен иметь такое представление 

[20, 21]. 

2. Травма также может быть своего рода отсут-

ствием: хотя она существовала всегда, травму 

можно понимать как постоянное отсутствие. Ее 

можно сравнить с внутренней тенью, не имеющей 

формы [20, 21]. 

3. Третья – самая спорная часть дискуссии о 

травме, которая заключается в том, что травма 

считается «нерепрезентативной»: с точки зрения 

репрезентации, травма часто рассматривается как 

полный и неустранимый другой/чужой. Более то-

го, это другой субъекта. Однако Поллок предлага-

ет не воспринимать травму как «событие» во вре-

мени, а думать о травме через «следы встречи» с 

этим событием. Таким образом, встреча с травмой 

представляет собой своего рода «послесловие», 

которое может быть расширено по смыслу. [20]. 

Именно благодаря этому чужая боль и травма мо-

гут войти в сферу искусства. 

4. Травма может быть передана: эта характери-

стика включает в себя вопрос о том, чья это трав-

ма. «Травма, передающаяся от поколения к поко-

лению, в настоящее время считается феноменом, 

который можно наблюдать» [21]. 

Если суммировать вышесказанное, то мы мо-

жем сказать, что последние исследования в обла-

сти травмы и травматического опыта предлагают 

несколько уровней анализа репрезентации травмы. 

Она может манифестировать через бессознатель-

ное сопротивление, телесные симптомы или даже 

через невозможность рассказать историю. Фрейд 

считал, что травма задерживается в психике, "за-

стревая" вне доступа языка, подобно тяжёлому 

камню, утонувшему в глубинах подсознания. Ла-

кан говорил об обитании травмы в "Реальном" – 

области, где слова бессильны и где воспоминания 

приобретают форму безмолвных криков. В совре-

менном подходе травма обретает тело в наррати-

вах и символах, проявляясь в самых неожиданных 

формах – от повторяющихся сновидений, напоми-

нающих осколки ночных кошмаров, до произве-

дений искусства, которые становятся молчаливы-

ми свидетелями боли, от разрушения связного по-

вествования до мощных архетипических образов. 

Репрезентация травмы, таким образом, включа-

ет в себя несколько ключевых процессов. Во-

первых, это процесс символизации, когда травма-

тический опыт постепенно обретает форму, при-

годную для выражения в языке, образах или дей-

ствиях. Во-вторых, процесс нарративизации, кото-

рый позволяет интегрировать разрозненные вос-

поминания в связную историю. Также задейство-

ван процесс аффективной переработки, при кото-

ром интенсивные эмоции, связанные с травмой, 

трансформируются в более управляемые психиче-

ские состояния. Важным является и телесный 

процесс, когда тело становится хранителем и вы-

разителем травматического опыта, проявляя его 

через соматические симптомы или движения. 

Наконец, репрезентация травмы связана с процес-

сом реконструкции идентичности, где субъект за-

ново осмысливает своё "Я" с учётом травматиче-

ского опыта. Эти процессы взаимосвязаны и часто 

разворачиваются нелинейно, требуя поддержки и 

времени для их завершения. 

Визуальное искусство обладает весомым по-

тенциалом в репрезентации травмы, помогая фик-

сировать, осмыслять и трансформировать ее. Оно 

может быть пространством свидетельствования, 

переживания и диалога, предлагая новые формы 

взаимодействия с травмой, памятью и коллектив-

ным опытом. 

Мы предполагаем, что визуальное искусство 

обладает уникальным потенциалом в работе с 

травматическим опытом, позволяя фиксировать, 

осмыслять и трансформировать его как на инди-

видуальном, так и на коллективном уровнях. В 

отличие от вербальных способов передачи, визу-

альное искусство использует язык образов, тек-

стур, пространства и формы, что даёт возможность 

выразить те аспекты травмы, которые остаются за 

пределами словесного описания. Визуальное ис-

кусство создаёт материальные формы, которые 

могут фиксировать следы травматического собы-

тия, превращая хаотичные, неосознаваемые пере-

живания в осмысленные образы. Визуальное ис-

кусство даёт возможность не только зафиксиро-

вать травматический опыт, но и создать эмоцио-

нальное пространство, где зритель может взаимо-

действовать с ним, осмысливать и перерабатывать 

его. 

Травма и искусство 

Визуальное искусство играет ключевую роль в 

осмыслении и репрезентации травматического 

опыта, обеспечивая возможность фиксации, выра-

жения и переработки пережитой боли на индиви-

дуальном и коллективном уровнях. В силу своей 

медиальной природы оно позволяет артикулиро-

вать те аспекты травмы, которые часто ускользают 

от вербализации, создавая альтернативные формы 

переживания и коммуникации. 

Связь между травмой и искусством глубока и 

очень актуальна для данной статьи из-за присущей 

ей неспособности репрезентировать травму [7, 8]. 

Со временем сформировалось более глубокое по-

нимание влияния травмы на способность к репре-

зентации, в том числе и в области искусства. В 

частности, после Холокоста пришло осознание 

того, что травму не только нельзя репрезентиро-



International Journal of Medicine and Psychology                            2025, Vol 8, Iss. 1 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 1 https://ijmp.ru 

  
 

210 

вать, но и (попытка) репрезентации может лишить 

травму ее полной сущности и истинного значения 

[10]. Понимая это, различные теоретики успешно 

сформулировали силу искусства в травматических 

контекстах в свете его способности удерживать 

парадоксальное состояние репрезентации наряду с 

неспособностью к репрезентации, не разрешая 

напряженности между ними. Более того, искус-

ство, как это ни парадоксально, является наиболее 

верной репрезентацией травмы в силу отсутствия 

в нем логики [10, 12]. 

Травма характеризуется разрывом в субъектив-

ном восприятии времени, языка и памяти, что за-

трудняет её интеграцию в индивидуальный и 

культурный нарратив. В этом контексте визуаль-

ное искусство выступает как средство фиксации, 

позволяющее трансформировать хаотичный опыт 

в знаковую систему. Искусство создаёт возмож-

ность символической репрезентации травматиче-

ского опыта через образы, текстуры, формы и 

композиционные решения, предоставляя зрителю 

доступ к переживанию, которое иначе остаётся 

невыразимым. 

При этом искусство использует ту же повы-

шенную чувствительность, которая характерна для 

травматических ситуаций [22] и связана с превер-

бальным компонентом травмы. Сила искусства 

заключается в его способности создавать нечто 

лишенное логики и линейности, что позволяет об-

рабатывать информацию не только на репрезента-

тивном, но и на сенсорном уровне [3]. Биберман и 

Шарон-Зиссер отмечают, что сила художественно-

го акта проистекает именно из его способности 

выходить за границы репрезентации и достигать 

цели, за которой (казалось бы) ничего нет. По 

мнению авторов, именно эта способность позволя-

ет повторению быть стимулирующим и оживляю-

щим [3]. Таким образом, данные авторы также 

устанавливают прямую связь между повторением 

и неспособностью к репрезентации. 

В визуальном искусстве некоторые работы с 

травматическими темами, настроениями и образа-

ми играют важную роль в работе с психологиче-

ской травмой, а также рассказывают другим о бо-

ли, причиненной травматическим опытом. Одна из 

целей искусства, репрезентирующем травматиче-

ский аффект – реструктурировать культурную па-

мять через индивидуальные перспективы, прини-

мая черты свидетельства, чтобы предотвратить и 

засвидетельствовать против повторяющегося 

травматичного опыта. 

Кроме того, художественные практики часто 

работают с понятием "следа", который, будучи 

остатком разрушительного события, сохраняет 

связь с травматическим прошлым, но одновремен-

но позволяет его осмыслять и переосмыслять. Та-

ким образом, искусство становится пространством 

для памяти, позволяя не только зафиксировать 

травму, но и предложить её интерпретацию. 

В коллективном измерении визуальное искус-

ство создаёт возможности для диалога о травме, 

позволяя обществу столкнуться с историческими и 

социальными ранами. В этом смысле художе-

ственные произведения могут работать как акты 

свидетельствования, трансформируя индивиду-

альный опыт в коллективную память. 

Визуальное искусство выполняет посредниче-

скую функцию между индивидуальным и коллек-

тивным опытом травмы. Оно создаёт пространство 

для встречи личной боли и социального контекста, 

превращая субъективные переживания в часть бо-

лее широкого культурного дискурса. 

Рассуждая об опыте, свидетеле и свидетель-

стве, ЛаКапра определяет субъектные позиции 

жертвы, стороннего наблюдателя, преступника и 

соучастника. Особый интерес для репрезентации 

травмы в искусстве представляет позиция вторич-

ного свидетеля. Вторичный свидетель рассматри-

вает травматическое событие через призму уже 

интерпретированного опыта, свидетельства, кото-

рые могут быть переданы различными способами; 

в то время как первичный свидетель является сто-

ронним наблюдателем или, в некоторых случаях, 

жертвой самого травматического события. Хотя 

художник иногда выступает в роли вторичного 

свидетеля, позиция зрителя всегда находится в 

роли вторичного свидетеля. По мнению ЛаКапры, 

эта позиция весьма проблематична. Вторичный 

свидетель испытывает «эмпатическую неуспоко-

енность» или «приглушенную травму» при про-

смотре визуального свидетельства (или художе-

ственного пересказа) травмы. По мнению ЛаКа-

пры, процесс идентификации с этим свидетель-

ством потенциально может быть основан на «ква-

зижертвенных процессах виктимизации и само-

виктимизации» [17, 18]. В этом случае вторичный 

свидетель может стать своего рода суррогатной 

жертвой, принимая на себя неаутентичный голос. 

Брешет же пишет о том, что зритель всегда явля-

ется вторичным свидетелем и впоследствии стано-

вится участником понимания травматического 

опыта другого [5]. 

В визуальный художник и психоаналитик Эт-

тингер рассуждает об аффективной способности 

травмы быть разделенной через интимные встречи 

между художником и произведением искусства, 

зрителем и произведением искусства, художником 

и зрителем, субъектом и объектом [9]. 

В своем эссе «Искусство / Травма / Репрезента-

ция» историк искусства Поллок теоретизирует ре-



International Journal of Medicine and Psychology                            2025, Vol 8, Iss. 1 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 1 https://ijmp.ru 

  
 

211 

презентацию травмы в визуальном искусстве, 

предлагая, что «переход от травмы может быть 

понят как переход в нарративность, которая уста-

навливает время, паузу, в которой память форми-

руется и, следовательно, пространственно оформ-

ляется» [20, 21]. 

Чтобы распутать это внутреннее колебание к и 

от возможной репрезентации травмы в искусстве, 

Поллок предлагает думать о травме «не как о со-

бытии (которое мы не можем знать), а как о встре-

че, которая предполагает некое пространство и 

время, некий зазор, а также другой вид участвую-

щей инаковости». Такое рассмотрение позволяет 

выделить специфическое отношение к «деструк-

турирующей пустоте, которая есть травма, пере-

стающая быть травмой с появлением структури-

рования репрезентации» [20, 21]. 

Беннет утверждает, что искусство играет важ-

ную роль в репрезентации травмы, создавая эмо-

циональное и сенсорное пространство, в котором 

зритель может не просто воспринимать изобра-

жённое событие, но и переживать его на аффек-

тивном уровне. В отличие от традиционного исто-

рического или документального подхода, художе-

ственные формы репрезентации не просто пере-

дают информацию о травматическом опыте, а во-

влекают зрителя в процесс его осмысления. Бен-

нетт подчёркивает, что эмпатическая визуальность 

(empathic vision) позволяет избежать дистанциро-

ванного взгляда и создавать более глубокие, те-

лесные и эмоциональные способы взаимодействия 

с памятью о травме. Таким образом, искусство 

становится не только свидетельством прошлого, 

но и активным участником в процессе его перера-

ботки, способствуя личному и коллективному осо-

знанию травматического опыта [2]. 

ЛаКапра рассматривает искусство как ключе-

вой инструмент в процессе осмысления и перера-

ботки травмы, противопоставляя два подхода: 

"повторение" (acting out) и "преодоление" (working 

through). Он утверждает, что искусство может ли-

бо фиксировать травматический опыт в виде 

навязчивого воспроизведения боли, либо способ-

ствовать его интеграции в культурную и личную 

память. По мнению ЛаКапры, эффективная худо-

жественная репрезентация травмы не должна быть 

просто документальным воспроизведением собы-

тия, но должна создавать пространство для его 

осмысления, рефлексии и критического пере-

осмысления. В этом контексте искусство стано-

вится не только формой свидетельствования, но и 

средством реконструкции разрушенного опыта, 

предлагая новые способы взаимодействия с трав-

матическим прошлым и помогая зрителю преодо-

леть его воздействие [17,18]. 

Хирш вводит понятие "постпамяти" 

(postmemory), описывая, как травматический опыт 

передаётся последующим поколениям через куль-

турные и художественные практики. В отличие от 

личной памяти, основанной на непосредственном 

переживании событий, постпамять формируется 

через рассказы, фотографии, документальные сви-

детельства и художественные изображения, кото-

рые становятся медиаторами между прошлым и 

настоящим [14]. 

Хирш особенно акцентирует внимание на том, 

как искусство играет роль в этом процессе, помо-

гая не просто воспроизводить травматический 

опыт, но и трансформировать его, делая доступ-

ным для новых поколений, не являющихся его 

непосредственными свидетелями. То есть, худо-

жественные произведения не просто фиксируют 

исторические события, но и позволяют зрителю 

пережить эмоциональный аспект травмы. Хирш 

отмечает, что традиционные документальные 

изображения (например, фотографии концентра-

ционных лагерей) имеют ограниченный эффект – 

они могут вызывать шок или дистанцированность. 

Современное искусство предлагает новые способы 

репрезентации, используя метафоры, символизм, 

абстракцию, что делает травматический опыт бо-

лее личным и вовлекающим. По мнению Хирш, 

искусство создаёт эмоциональный мост между 

поколениями, позволяя потомкам травматических 

событий не только помнить, но и перерабатывать 

опыт своих предков [14]. Концепция постпамяти 

Хирш объясняет, как визуальное искусство помо-

гает непосредственным потомкам переживших 

катастрофу осмыслять травматическое прошлое, 

не испытывая его лично. Художественные формы 

репрезентации травмы выходят за рамки докумен-

тального изображения, создавая новые способы 

переживания, эмоционального вовлечения и кри-

тического осмысления истории. В этом контексте 

искусство становится важнейшим медиатором 

между поколениями, обеспечивая не только со-

хранение памяти, но и её трансформацию в акту-

альные формы коллективного переживания. 

Рассмотренные нами исследования наводят на 

мысль, что репрезентация травм - как упрямая по-

пытка травматического аффекта быть виденным, 

узнанным, но всегда становящаяся неудавшейся, и 

превращающаяся в навязчивое повторения, в про-

должение симптоматического повторения. Это как 

будто закольцованное желание символизации 

сталкивается с неудачей, превращаясь в навязчи-

вое повторение. 

Это связано с тем, что травма по своей природе 

часто повторяет себя в различных формах (навяз-

чивые повторения, психосоматические реакции и 



International Journal of Medicine and Psychology                            2025, Vol 8, Iss. 1 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 1 https://ijmp.ru 

  
 

212 

пр.). В визуальном искусстве это может выражать-

ся в бесконечном воспроизведении травматиче-

ских образов, которые фиксируют боль, но не спо-

собствуют её преодолению. 

В связи с чем возникает вопрос, как визуальное 

искусство может помочь выйти за пределы этого 

закольцованного лабиринта? Какие стратегии поз-

воляют не просто воспроизводить травматический 

опыт, но и перерабатывать его, создавая возмож-

ность осмысления, трансформации и интеграции. 

Мы предполагаем, что этому может помочь пе-

реход свидетельствования к переработке – созда-

ние и исследование произведений визуального 

искусства, которые не только фиксируют травма-

тический опыт, но и способствуют его интеграции 

(пример: работы Кристиана Больтански, исследу-

ющие память и утрату через личные архивы). 

Также мы предполагаем, что интерактивные фор-

мы визуального искусства и взаимодействия с ним 

– то есть вовлечение зрителя в процесс осмысле-

ния увиденного, – способны не только быть обра-

зом травмы, но и способствовать осмыслению 

травматического опыта не только на индивиду-

альном, но и на коллективном уровне. 

Выводы 

В качестве заключения нам хотелось бы выне-

сти для размышления некоторые пункты, каса-

тельно репрезентации травмы в искусстве. Во-

первых, мы полагаем, что визуальное искусство, 

как и ритуалы, обладает схожим эффектом, кото-

рый заключается в попытке справиться с послед-

ствиями травмы. Визуальное искусство способно 

на это, потому что оно может перевести неопису-

емую, невыразимую боль через образы. Говоря 

более техническим языком, визуальное искусство 

может создать переходное пространство, в кото-

ром граница между субъектом и объектом стано-

вится размытой, и благодаря свидетельству зрите-

ля, появляется возможность справиться с травма-

тическим опытом. Во-вторых, что касается вопро-

са о том, можно ли репрезентировать травму, то 

философ Агамбен в своей работе «The Remnants of 

Auschwitz: The Witness and the Archive» обсуждает 

значимость свидетеля для другого, подразумевая, 

что выжившие обязаны свидетельствовать о тех, 

кто пережил травматический опыт, и мы согласны 

о важности свидетеля при работе с последствиями 

травмы, и полагаем, что в данное время наблюда-

ется недостаток отечественных исследований в 

данной области [1]. 

Мы также предполагаем, что задача, которую 

реализует визуального искусства - не реконструи-

рование травмы, а интерпретирование ее следов. 

Поллок также утверждает, и с чем мы согласны, 

что визуальное искусство может оказать положи-

тельное воздействие на следы травматического 

опыта во всей культуре посттравматической эпо-

хи, то есть служить инструментом работы с по-

следствиями травматического опыта, как на кол-

лективном, так и на индивидуальном уровнях [20, 

21]. 

Репрезентация травмы в искусстве часто пре-

вращается в навязчивое повторение, отражая не-

возможность полного осмысления пережитого. 

Травма по своей природе склонна к повторению в 

различных формах, и в визуальном искусстве это 

проявляется через постоянное воспроизведение 

болезненных образов, которые фиксируют боль, 

но не способствуют её преодолению. Важно ис-

кать стратегии, позволяющие не просто воспроиз-

водить травматический опыт, но и перерабатывать 

его, создавая пространство для осмысления и ин-

теграции. Интерактивные формы искусства также 

могут способствовать осмыслению травмы не 

только на индивидуальном, но и на коллективном 

уровне. 

 

Список источников 

1. Agamben G. The Remnants of Auschwitz: The Witness and the Archive. New York: Zone Books, 2002. 179 

p. 

2. Bennett J. Empathic Vision: Affect, Trauma, and Contemporary Art. Stanford: Stanford University Press, 

2005. 208 p. 

3. Biberman E., Sharon-Zisser S. Death is the mother of beauty. Tel-Aviv Press, 2014. 59 p. 

4. Bisschoff, Lizelle and Stefanie van de Peer. Art and Trauma in Africa: Representations of Reconciliation in 

Music, Visual Arts, Literature and Film. London: I.B. Tauris, 2013. 50 p. 

5. Bresheeth H. Projecting trauma: War photography and the public sphere // Third Text. 2006. Vol. 20. № 1. P. 

57 – 71. 

6. Broderick Mick, Antonio Traverso. Interrogating Trauma: Collective Suffering in Global Arts and Media. 

London: Routledge, 2011. 206 p. 

7. Caruth C. Unclaimed Experience: Trauma, Narrative, and History. London: The Johns Hopkins University 

Press, 1996. 167 p. 

8. Caruth Cathy Trauma: Explorations in Memory. Baltimore, Md: Johns Hopkins University Press, 1995. 277 

p. 



International Journal of Medicine and Psychology                            2025, Vol 8, Iss. 1 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 1 https://ijmp.ru 

  
 

213 

9. Ettinger B.L. Art as the transport-station of trauma // Interdisciplinary handbook of trauma and culture. 2016. 

P. 151 – 160. 

10. Felman S., Laub D. Testimony: Crises of witnessing in literature, psychoanalysis, and history // Taylor & 

Francis. 1992. 70 p. 

11. Friedlander, Saul. Probing the Limits of Representation: Nazism and the Final Solution // Cambridge: Har-

vard University Press. 1992. 407 p. 

12. Gaitini, M. The unthinkable: Representation and the encounter with trauma // The Psychoanalytic Review. 

2020. № 107 (6). P. 499 – 515. 

13. Guerin F., Hallas R. (ed.). The image and the witness: Trauma, memory and visual culture. London: Wall-

flower Press, 2007. P. 14. 

14. Hirsch M. The generation of postmemory // Poetics today. 2008. Vol. 29. № 1. P. 103 – 128. 

15. Kaplan E.A., Wang B. (ed.). Trauma and cinema: Cross-cultural explorations // Hong Kong University 

Press. 2004. Vol. 1. 205 p. 

16. Kaplan A.E. Trauma Culture: The Politics of Terror and Loss in Media and Literature // Rutgers UP. 2005. 

192 p. 

17. LaCapra D. Trauma, absence, loss // Critical inquiry. 1999. Vol. 25. № 4. P. 696 – 727. 

18. LaCapra D. Writing history, writing trauma // JHU Press. 2014. 226 p. 

19. Oliver, Kelly. Witnessing: Beyond Recognition // MN: University of Minnesota Press. 2001. 110 p. 

20. Pollock G., After-affects/After-images: Trauma and aesthetic transformation in the virtual feminist museum. 

// Manchester: Manchester UP. 2013. 224 p. 

21. Pollock G. Art/trauma/representation // Parallax. 2009. Vol. 15. № 1. P. 40 – 54. 

22. Ellis C.A.J. Understanding PsychoanalysisMatthew Sharpe and Joanne Faulkner Stocksfield, UK: Acumen 

Publishing, 2008, 240 pp. // Dialogue: Canadian Philosophical Review/Revue canadienne de philosophie. 2009. 

Vol. 48. № 3. P. 682 – 686. 

23. Sontag S. Regarding the Pain of Others. New York: Picador, 2003. 68 p. 

24. Van der Kolk B.A., Fisler R. Dissociation and the fragmentary nature of traumatic memories: Overview and 

exploratory study // Journal of traumatic stress. 1995. Vol. 8. P. 505 – 525. 

25. Фрейд 3. Психоанализ. Религия. Культура. М.: Ренессанс, 1992. P. 136 – 256. 

26. Фрейд З. По ту сторону принципа удовольствия. М.: ООО «Фирма СТД», 2006. P. 227 – 289. 

 

References 

1. Agamben G. The Remnants of Auschwitz: The Witness and the Archive. New York: Zone Books, 2002. 179 

p. 

2. Bennett J. Empathic Vision: Affect, Trauma, and Contemporary Art. Stanford: Stanford University Press, 

2005. 208 p. 

3. Biberman E., Sharon-Zisser S. Death is the mother of beauty. Tel-Aviv Press, 2014. 59 p. 

4. Bisschoff, Lizelle and Stefanie van de Peer. Art and Trauma in Africa: Representations of Reconciliation in 

Music, Visual Arts, Literature and Film. London: I.B. Tauris, 2013. 50 p. 

5. Bresheeth H. Projecting trauma: War photography and the public sphere. Third Text. 2006. Vol. 20. No. 1. P. 

57 – 71. 

6. Broderick Mick, Antonio Traverso. Interrogating Trauma: Collective Suffering in Global Arts and Media. 

London: Routledge, 2011. 206 p. 

7. Caruth C. Unclaimed Experience: Trauma, Narrative, and History. London: The Johns Hopkins University 

Press, 1996. 167 p. 

8. Caruth Cathy Trauma: Explorations in Memory. Baltimore, Md: Johns Hopkins University Press, 1995. 277 

p. 

9. Ettinger B.L. Art as the transport-station of trauma. Interdisciplinary handbook of trauma and culture. 2016. 

P. 151 – 160. 

10. Felman S., Laub D. Testimony: Crises of witnessing in literature, psychoanalysis, and history. Taylor & 

Francis. 1992. 70 p. 

11. Friedlander, Saul. Probing the Limits of Representation: Nazism and the Final Solution. Cambridge: Har-

vard University Press. 1992. 407 p. 

12. Gaitini, M. The unthinkable: Representation and the encounter with trauma. The Psychoanalytic Re-view. 

2020. No. 107 (6). P. 499 – 515. 



International Journal of Medicine and Psychology                            2025, Vol 8, Iss. 1 ISSN 2658-3313 

Международный журнал медицины и психологии                         2025, Том 8, № 1 https://ijmp.ru 

  
 

214 

13. Guerin F., Hallas R. (ed.). The image and the witness: Trauma, memory and visual culture. London: Wall-

flower Press, 2007. P. 14. 

14. Hirsch M. The generation of postmemory. Poetics today. 2008. Vol. 29. No. 1. P. 103 – 128. 

15. Kaplan E.A., Wang B. (ed.). Trauma and cinema: Cross-cultural explorations. Hong Kong University Press. 

2004. Vol. 1.205 p. 

16. Kaplan A.E. Trauma Culture: The Politics of Terror and Loss in Media and Literature. Rutgers UP. 2005. 

192 p. 

17. LaCapra D. Trauma, absence, loss. Critical inquiry. 1999. Vol. 25. No. 4. P. 696 – 727. 

18. LaCapra D. Writing history, writing trauma. JHU Press. 2014. 226 p. 

19. Oliver, Kelly. Witnessing: Beyond Recognition. MN: University of Minnesota Press. 2001. 110 p. 

20. Pollock G., After-affects/After-images: Trauma and aesthetic transformation in the virtual feminist museum. 

Manchester: Manchester UP. 2013. 224 p. 

21. Pollock G. Art/trauma/representation. Parallax. 2009. Vol. 15. No. 1. P. 40 – 54. 

22. Ellis C.A.J. Understanding PsychoanalysisMatthew Sharpe and Joanne Faulkner Stocksfield, UK: Ac-umen 

Publishing, 2008, 240 pp. Dialogue: Canadian Philosophical Review. Revue canadienne de philosophie. 2009. Vol. 

48. No. 3. P. 682 – 686. 

23. Sontag S. Regarding the Pain of Others. New York: Picador, 2003. 68 p. 

24. Van der Kolk B.A., Fisler R. Dissociation and the fragmentary nature of traumatic memories: Over-view 

and exploratory study. Journal of traumatic stress. 1995. Vol. 8. P. 505 – 525. 

25. Freud 3. Psychoanalysis. Religion. Culture. M.: Renessans, 1992. P. 136 – 256. 

26. Freud Z. Beyond the Pleasure Principle. M.: OOO Firma STD, 2006. P. 227 – 289. 

 

Информация об авторе 

 

Барке К.А., аспирант, Московский государственный психолого-педагогический университет, kseni-

abarke@gmail.com 

 

© Барке К.А., 2025 


