
Modern Humanities Success 2025, № 4                                                                 ISSN 2618-7175 
Успехи гуманитарных наук                             2025, Iss. 4                                                       https://mhs-journal.ru 
   

 

40 

 

 

Научно-исследовательский журнал «Modern Humanities Success / Успехи гуманитарных наук» 
https://mhs-journal.ru 
2025, № 4 / 2025, Iss. 4 https://mhs-journal.ru/archives/category/publications 
Научная статья / Original article 
Шифр научной специальности: 5.9.4. Фольклористика (филологические науки) 
УДК 793.31 
 
 

 
Генезис мужского охотничьего танца 

 
1 Семенов Г.А. 1 Ядреева А.П., 

1 Северо-Восточный федеральный университет имени М.К. Аммосова 
 
Аннотация: в статье рассматривается генезис мужского охотничьего танца через теоретический анализ ключевых 

понятий, таких как «танец», «охота» и «охотник». Особое внимание уделено роли танцев, имитирующих животных, в 
магической и ритуальной практике охотников, направленных на обеспечение успеха в охоте. Исследуются танцы, ис-
полнявшиеся до и во время охоты, а также танцевальные элементы, отражающие взаимодействие охотников с приро-
дой и животными. Приводятся примеры охотничьих танцев у разных народов, таких как бушмены, манданы и якуты. 
Также подчеркивается психологическая и физическая роль таких танцев в обучении и подготовке охотников. 

Ключевые слова: охота, танец, ритуалы, магия, охотники, маскировка, традиции, культура, этнография 
 
Для цитирования: Семенов Г.А., Ядреева А.П. Генезис мужского охотничьего танца // Modern Humani-

ties Success. 2025. № 4. С. 40 – 45. 
 
Поступила в редакцию: 6 января 2025 г.; Одобрена после рецензирования: 4 марта 2025 г.; Принята к 

публикации: 21 апреля 2025 г. 
 

*** 
 

The genesis of the male hunting dance 
 

1 Semenov G.A. 1 Yadreeva A.P., 
1 Northeastern Federal University named after M.K. Ammosov 

 
Abstract: the article examines the genesis of male hunting dance through a theoretical analysis of key concepts such as 

«dance», «hunting» and «hunter». Special attention is paid to the role of dancing imitating animals in the magical and ritual 
practice of hunters, aimed at ensuring success in hunting. The dances performed before and during the hunt are examined, as 
well as dance elements reflecting the interaction of hunters with nature and animals. Examples of hunting dances among dif-
ferent peoples such as Bushmen, Mandans and Yakuts are given. The psychological and physical role of such dances in the 
education and training of hunters is also emphasized. 

Keywords: hunting, dance, rituals, magic, hunters, disguise, traditions, culture, ethnography 
 
For citation: Semenov G.A., Yadreeva A.P. The genesis of male hunting dance. Modern Humanities Success. 

2025. 4. P. 40 – 45. 
 
The article was submitted: January 6, 2025; Approved after reviewing: March 4, 2025; Accepted for publica-

tion: April 21, 2025. 
 

Введение 
Танец как форма искусства существует на про-

тяжении тысячелетий и тесно связан с культурны-
ми практиками различных народов. Особенно ин-
тересен тот аспект танцев, который возник в кон-
тексте охоты. Охотничьи танцы, в свою очередь, 

являются не только частью ритуалов и обрядов, но 
и способом тренировки и психологической подго-
товки охотников. Истоки этих танцев лежат в 
практике имитации животных и магическом воз-
действии на природу. В данном исследовании рас-
сматривается генезис мужского охотничьего танца 

https://mhs-journal.ru/
https://mhs-journal.ru/archives/category/publications


Modern Humanities Success 2025, № 4                                                                 ISSN 2618-7175 
Успехи гуманитарных наук                             2025, Iss. 4                                                       https://mhs-journal.ru 
   

 

41 

с акцентом на роль таких танцев в ритуалах раз-
личных народов. 

Актуальность исследования: изучение генезиса 
мужского охотничьего танца представляет собой 
значимый аспект в понимании истоков танцеваль-
ного искусства, его ритуальной и прикладной 
функции в жизни первобытного человека. Охота, 
как основополагающий элемент выживания, фор-
мировала поведенческие и культурные модели, 
отразившиеся в пластике и композиции ранних 
танцев. Эти танцы не только служили способом 
подготовки к охоте и имитацией животного мира, 
но и выполняли магическую, психотерапевтиче-
скую и коммуникативную роль. Сегодня, в услови-
ях глобализации и утраты этнокультурной само-
бытности, особую значимость приобретает изуче-
ние первооснов танцевального фольклора, как ча-
сти нематериального наследия человечества. 

Целью исследования является выявление исто-
ков, функций и особенностей мужского охотничье-
го танца в контексте его происхождения, связи с 
охотничьими обрядами и верованиями, а также 
анализ его роли в формировании ритуального и 
сценического танцевального искусства у различ-
ных народов мира. 

Материалы и методы исследований 
Исследование основывается на анализе этно-

графических данных, археологических находок и 
этнографических записей, а также на теоретиче-
ских работах, касающихся охотничьих обрядов и 
танцев. Изучались как художественные изображе-
ния (например, наскальная живопись), так и уст-
ные свидетельства, записанные в различных этно-
графических исследованиях. Основными метода-
ми были контент-анализ текстов, сравнительный 
анализ ритуалов и танцевальных элементов раз-
личных народов, а также историко-культурный 
подход. 

Результаты и обсуждения 
Исследования показывают, что охотничьи тан-

цы играли важную роль в ритуалах первобытных 
племен, направленных на успешную охоту. Эти 
танцы выполняли как магическую функцию, так и 
практическую, обучая охотников точности маски-
ровки и имитации поведения животных. 

Прежде чем анализировать генезис мужского 
охотничьего танца рассмотрим теоретический 
анализ терминов «танец», «охота», «охотник». 

Танец – это пластическое и ритмическое дви-
жение тела как акт искусства [3, с. 270]. 

Охота – на кого (что) или за кем. Поиски, вы-
слеживание зверей, птиц с целью умерщвления (на 
кого) или ловли (за кем) [6, c. 485]. 

Охотник – человек, который занимается охо-
той; любитель охотиться; тот, кто охотится [9, с. 

561]. 
Танцевальное искусство неразрывно связано с 

обычаями, традициями, бытом народа. Удиви-
тельное искусство народного танца глубоко со-
держательно и самобытно [4, с. 12]. 

Танцы уподобления животным, будь то тоте-
мистические или охотничьи, были широко распро-
странены у первобытных племен по всему миру. 
Эти танцы, пронизанные глубоким символизмом, 
служили множеству целей: от единения с духами 
предков и почитания тотемных животных до 
обеспечения удачи на охоте и укрепления спло-
ченности племени. Всюду их исполнители стре-
мились как можно точнее передать пластику жи-
вотных, передвигающихся, как правило, на четы-
рех конечностях, имитируя их повадки, звуки и 
даже эмоции. 

Охотничьи и тотемистические танцы представ-
ляли собой сложные ритуалы, в которых тщатель-
но прорабатывались костюмы и маски, призван-
ные создать максимально реалистичный образ жи-
вотного. Использовались шкуры, перья, рога, ко-
сти, а также природные красители для раскраски 
тела. Танцоры, погружаясь в транс, старались пе-
ревоплотиться в зверя, перенимая его силу, лов-
кость и инстинкты. 

Наскальные изображения эпохи мезолита и 
неолита включают сцены охоты с участием фигур 
в маскировке – охотников и животных, реальных и 
мифических. В ущелье Зараут-Сай (Узбекистан) 
встречаются наскальные рисунки, изображающие 
существ, напоминающих людей в одеяниях. Су-
ществуют разные интерпретации этих изображе-
ний. Так, А. Рогинская полагает, что это охотники, 
искусно замаскированные под дроф, чтобы при-
близиться к добыче. А.П. Окладников, напротив, 
видит в этих изображениях отражение древнего 
магического обряда, связанного с охотой. В целом, 
наскальное искусство часто содержит сложные 
сцены охоты, показывающие, как группы охотни-
ков, иногда замаскированные, иногда нет, воору-
женные копьями, преследуют крупных животных, 
таких как олени, бизоны и мамонты. Эти изобра-
жения не только документируют жизнь первобыт-
ных людей, но и свидетельствуют о важности 
охотничьих ритуалов и верований в их культуре. 
Они позволяют предположить, что танцы, имити-
рующие охоту, были неотъемлемой частью этих 
ритуалов, направленных на обеспечение успешной 
добычи пропитания и выживания племени. 

Более того, анализ этих изображений позволяет 
предположить, что охотничьи танцы могли быть 
не просто имитацией охоты, а и формой обучения 
молодых охотников. Наблюдая за движениями 
опытных танцоров, воспроизводящих повадки жи-



Modern Humanities Success 2025, № 4                                                                 ISSN 2618-7175 
Успехи гуманитарных наук                             2025, Iss. 4                                                       https://mhs-journal.ru 
   

 

42 

вотных и тактику охоты, молодые члены племени 
получали ценные знания и навыки, необходимые 
для выживания. 

Рисунки, где охотники подражают страусам 
или антилопам, позволяют проследить высокий 
уровень наблюдательности и мастерства древнего 
человека. Лишь по деталям – луку или ногам – 
можно понять, что перед нами не птица, а человек. 
Подобные образы визуализируют стратегии мас-
кировки и понимание повадок животных, необхо-
димые для охоты. 

Эти рисунки позволяют нам заглянуть в мир 
древних охотников, понять их стратегии, приемы 
маскировки и глубокое знание повадок животных, 
на которых они охотились. Схематичное изобра-
жение человеческих фигур, акцентирующее вни-
мание на движении, может свидетельствовать о 
том, что для древних людей важнее было передать 
сам процесс охоты, динамику взаимодействия че-
ловека и животного, а не индивидуальные черты 
участников. 

По рассказам очевидцев известно, что, охотясь 
на пугливых и осторожных животных, бушмены 
«прибегали к полному переодеванию, облачались 
в шкуру антилопы или шкуру зебры или перево-
площались в страусов»; в последнем случае они 
продвигались вперед, имитируя неуклюжую по-
ходку этих гигантских птиц. Они ловко действо-
вали палкой с привязанной к ней головой страуса, 
весьма реалистично подражая движениям этой 
птицы, когда она клюет или подымает голову, 
осматриваясь» [1, с. 102]. Они до такой степени 
точно копировали все повадки и движения птиц, 
что зебры не могли заподозрить никакой опасно-
сти. Интересны в этой связи охотничьи танцы 
бушменов. Три охотника, словно пружины, бес-
шумно крались вокруг огня, их луки были нагото-
ве. Завороженные зрители замерли, боясь нару-
шить священный процесс охоты. Внезапно появи-
лись еще трое танцоров, бушмены, облаченные в 
оперение страусов. Они начали свой танец: вытя-
гивали шеи, кокетливо поправляли перья, подпры-
гивали, изображая брачные игры страусов-самцов. 
Охотники, воспользовавшись отвлечением «птиц», 
обошли их с тыла и метко выпустили стрелы. 

В этом своеобразном концертном представле-
нии можно уловить следы, какого-то древнего хо-
реографического действа, которое, очевидно, име-
ло ту же цель, что и рисунки охотничьих сцен на 
скалах. Последние в равной мере могли быть и 
зарисовками отдельных моментов настоящей охо-
ты и охотничьих танцев, исполнявшихся непо-
средственно перед рисунками. С. Дикшит предпо-
лагает, что повторение перед рисунками и в таин-
ственной обстановке пещеры всех движений, ко-

торые предстояло сделать во время охоты, магиче-
ски действовало на сознание охотников, вливало в 
них энергию, внушало уверенность в своих силах 
и тем самым действительно способствовало успе-
ху [2, с. 104]. 

Хотя сами охотники этого не осознавали, их 
танцы выполняли важную психологическую и ри-
туальную функцию, придавая уверенность в успе-
хе охоты. Они воспринимали танцы как способ 
призвать дичь. 

Практика маскировки, распространенная на 
охоте у многих народов, включая индейцев 
мандан, переносилась и в танцевальные ритуалы. 
Манданы, специализировавшиеся на охоте на би-
зонов, в своих танцах имитировали поведение 
этих животных и разыгрывали сцены охоты. В од-
ном из таких танцев, танцор в костюме бизона 
изображал пасущееся животное, а другие имити-
ровали охотников, подкрадывающихся и напада-
ющих на него. Для обеспечения успеха охоты, 
манданы проводили специальный ритуал – «бизо-
нью пляску», в котором использовали рогатую 
маску, лук и копье. 

К танцу постепенно присоединялись десять-
пятнадцать человек, которые барабанили, трещали 
трещотками и пели специальные песни. Когда 
один из танцоров уставал, он изображал свою 
смерть от стрелы, и его тут же заменял другой, в 
бизоньей маске. Этот танец мог длиться непре-
рывно несколько недель, днем и ночью, пока не 
появлялся табун. 

Перед охотой на медведя североамериканские 
индейцы сиу исполняли ритуальный «танец мед-
ведя». Этот танец сопровождался пением, восхва-
ляющим «душу медведя», и, по их верованиям, 
должен был облегчить охоту. Танцоры надевали 
медвежьи маски и имитировали движения медве-
дя: кто-то бег, кто-то – стойку медведя, сидящего 
на задних лапах и следящего за опасностью. Этот 
маскарад, сочетавший в себе странность и комизм, 
мог длиться несколько дней, прежде чем охотники 
отправлялись за добычей. 

Индейцы квакиутл, преследуя ту же цель – 
успешную охоту на медведя, также использовали 
танцы. В одном из них танцор изображал медведя, 
сидящего на задних лапах и покачивающего те-
лом, издавая рык и царапая землю. В другом танце 
изображался разъяренный медведь, передвигаю-
щийся на четвереньках и яростно разрывающий 
землю когтями. 

Танцы уподобления животными исполнялись 
не только во время инициаций, перед охотой, но и 
на ритуальных празднествах. Охотники верили, 
что дух животного при помощи маски участвует 
вместе с ними в торжествах. В определенный мо-



Modern Humanities Success 2025, № 4                                                                 ISSN 2618-7175 
Успехи гуманитарных наук                             2025, Iss. 4                                                       https://mhs-journal.ru 
   

 

43 

мент празднества с целью увеличения числа жи-
вотных в следующем охотничьем сезоне испол-
нялся специальный танец. Его исполнители надея-
лись, что в результате их пляски животные в нуж-
ное время сами отдадутся в руки. 

В то же время в первобытных плясках уподоб-
ления животным начали вырабатываться некото-
рые особенности танцев тех или иных племен. В 
значительной степени они определялись тем, на 
какого зверя племя охотилось, и какой зверь был 
его тотемом. В то же время и место исполнения 
оказывало существенное влияние на формирова-
ние пластики танцев. Отмечали еще и то, что от 
того, какова была почва танцевальной площадки - 
твердая земля или сыпучие пески - зависел у або-
ригенов Австралии характер движений танца. Бо-
лее того, когда австралийцев попросили танцевать 
на деревянном полу, они не смогли сделать ни од-
ного движения. 

Очевидно, у них не только выработалась при-
вычка танцевать на земле, но они обладали спо-
собностью особым образом ощущать ее в танце. 
Это было еще одним фактором, влиявшим на 
формирование стилистических особенностей пля-
сок, поэтому в зависимости от того, в какой мест-
ности – горной, лесной или степной – и в каких 
климатических условиях племя жило, складывался 
определенный стиль походки и пластики [2, с. 
107]. 

В охотничьих обрядах у якутов непременно 
присутствовали танцевально-пластические эле-
менты. В большинстве случаев характер движений 
зависел от того, какого зверя промышляют охот-
ники. Это могло быть движение или танцевальные 
мотивы, имитирующие повадки медведя, сохатого, 
лисы, зайца, дикого оленя, горностая и.т.д. Охот-
ники, пытаясь задобрить «Баяная», танцевали ис-
кусно, подражая повадкам зверей и птиц, красоч-
но, пластически воспроизводили процесс охоты. 
Умение пластически передавать повадки живот-
ных сочеталось с умением подражать их голосам. 
Естественно, все это развивало наблюдательность, 
способствовало закреплению практических навы-
ков посредством танцевальных движений, явля-
лось убедительным и зрелищным способом пере-
дачи знаний, апробированных годами и основан-
ных на жизненной практике. 

Культ орла широко распространен и встречает-
ся у народов самых разных культур и рас. Якуты 
также почитают эту птицу, но, возможно, из суе-
верного уважения, называют ее не напрямую «хо-
той» (орёл), а иносказательно: «улахан кыыл» 
(большая птица) или «кытаанах кыыл» (крылатая 
птица). Вилюйские якуты и вовсе обращаются к 

орлу как к «тойон кыыл» (дословно: птица-
господин). 

Тойон уҥкуутэ, или «танец охотников», — это 
празднование удачной охоты, исполняемое на лу-
жайке после возвращения с добычей. Одним из 
распространенных элементов этого празднования 
был «танец орла», символизирующий радость, 
удачу и успех. В этом танце прослеживается глу-
бокая связь с природой и верованиями. 

Е. Марголис, записавшая этот танец со слов 
С.А. Зверева-Кыыл Уола, отмечала, что как ис-
тинный знаток природы и ее обитателей С.А. Зве-
рев включил в танец оригинальные движения. 
Например, кружение с мелким перебиранием ног. 
Этим движением танцующие подражали орлу, ко-
торый обязательно перед тем, как опуститься на 
землю, кружится над ней [5, с. 311]. Важно отме-
тить, что эти движения отражают глубокое пони-
мание повадок птиц и уважение к ним. Именно 
такие детали, основанные на многолетних 
наблюдениях за окружающей средой, делали 
танцы, созданные Зверевым-Кыыл Уола, 
уникальными и наполненными глубоким 
смыслом. Они не просто имитировали движения, а 
передавали дух и грацию животных, их связь с 
природой. 

В 1951 году М.Я. Жорницкая зафиксировала 
уникальный обряд в Вилюйском улусе, исполнен-
ный местным жителем Г.Г. Никифоровым. Этот 
обряд, представлявший собой танцевальную пан-
томиму, был посвящен выражению благодарности 
духам за успешную охоту на лисицу. Ценность 
этого зафиксированного ритуала заключается в его 
глубокой связи с традиционным мировоззрением 
якутов, демонстрирующим их трепетное отноше-
ние к природе и животным. 

Охотник, держа в руках шкуру добытой лиси-
цы, совершал ритуальные подпрыгивания и при-
седания перед горящим костром. Эти движения, 
вероятно, символизировали его почтение к духу 
животного и благодарность за предоставленную 
возможность. Огонь, как очищающая и связующая 
стихия, играл важную роль в обряде, выступая по-
средником между миром людей и миром духов. 

Ключевым моментом ритуала являлось участие 
матери охотника. Она выходила на середину юрты 
и, обращаясь к Баай Хара – могущественному ду-
ху-хозяину тайги, исполняла ритуальные движе-
ния. Ее перепрыгивания с ноги на ногу и поклоны 
в сторону главной лисицы, по всей видимости, 
были направлены на умиротворение духа тайги и 
выражение признательности за щедрость. Этот 
эпизод подчеркивает роль женщины в традицион-
ном якутском обществе как хранительницы се-



Modern Humanities Success 2025, № 4                                                                 ISSN 2618-7175 
Успехи гуманитарных наук                             2025, Iss. 4                                                       https://mhs-journal.ru 
   

 

44 

мейного очага и посредницы между миром приро-
ды и миром людей. 

В целом, зафиксированный М.Я. Жорницкой 
обряд – это не просто благодарность за удачную 
охоту. Он является ярким проявлением архаичных 
верований, демонстрирующих глубокую связь 
охотника с окружающей средой, его уважение к 
животным и признание власти духов природы. 
Этот ритуал, сохранившийся в памяти народа, 
представляет собой ценный этнографический ма-
териал, позволяющий нам лучше понять мировоз-
зрение и культуру якутского народа. Он иллю-
стрирует тесную взаимосвязь человека и природы, 
характерную для традиционных обществ, и под-
черкивает важность сохранения и изучения по-
добных культурных феноменов. 

Как пишет Н.А. Алексеев, обряды, совершав-
шиеся якутскими охотниками при добыче лисы, 
относились к древнему пласту верований. Войдя в 
дом, охотник брал лису в руки и, подскакивая к 
огню, прикрикивал: «Ух! Ух! Ух!». Смазывал ли-
сице ноздри маслом, а остаток его выливал в огонь 
[1, с. 33]. Эти действия охотника, несомненно, 
имели целью умилостивить духов и обеспечить 
дальнейшую удачу в охоте. Таким образом охот-
ник выражал уважение к добытому зверю и про-
сил прощения за отнятую жизнь, следуя аними-
стическим представлениям, согласно которым жи-
вотные обладают душой и связаны с потусторон-
ними силами. Подобные ритуалы подчеркивают 
тесную связь человека с природой и его стремле-
ние поддерживать гармонию с окружающим ми-
ром. 

После таких танцев охотникам действительно 
часто сопутствовала удача. Но причина заключа-
лось, естественно, не в магии. В охоте с маскиров-
кой большое значение имело точность уподобле-
ния зверю или птице. Овладение этим искусством, 
как и всякий трудовой процесс, было подчинено 
определенному ритму. Но в танце он проявлялся 
более рельефно, чем, например, в охоте. Поэтому, 
возможно, именно в такой форме охотники овла-
девали своим ремеслом. В танце они тренировали 
свою наблюдательность, учились выслеживать 
зверя, маскируясь, незаметно к нему подкрады-
ваться. В охотничьих плясках с необычайной точ-

ностью воспроизводились повадки и различные 
состояния животных, целые сцены из прошлой 
охоты. Танцевали охотники с той же энергией, что 
и охотились. В этих танцах происходила психоло-
гическая и физическая подготовка, тем самым они 
действительно способствовали удаче в охоте [2, с. 
106]. 

Выводы 
Танцевальное искусство своими корнями глу-

боко уходит в жизнь и мировоззрение первобыт-
ного человека. Оно не просто украшало его суще-
ствование, а было неразрывно связано с фунда-
ментальными потребностями и пониманием мира. 
Охота, сыграла решающую роль в формировании 
ранних танцевальных форм.  Изначально, подра-
жание движениям животных в танце было не про-
сто развлечением, а способом изучить повадки 
добычи, развить наблюдательность и подготовить-
ся к успешной охоте. Эти танцы, имитирующие 
силу медведя или хитрость лисы, постепенно пе-
реросли в более сложные формы, отражающие не 
только движения, но и тактику охотников, их вза-
имодействие в группе, и даже их надежды на уда-
чу. 

Более того, танец стал способом выражения 
благодарности природе за дары, способом обще-
ния с духами предков и силами, управляющими 
миром. Ритуальные танцы, посвященные успеш-
ной охоте, плодородию земли или защите от злых 
сил, стали неотъемлемой частью жизни первобыт-
ных общин. Они передавались из поколения в по-
коление, неся в себе не только движения, но и 
мудрость, верования и ценности. 

Бесценным свидетельством этой древней связи 
человека с окружающим миром служат сохранив-
шиеся до наших дней наскальные рисунки, запе-
чатлевшие фигуры танцующих людей и живот-
ных. Кроме того, ритуальные практики народов 
мира, сохранившие архаичные формы танца, поз-
воляют нам прикоснуться к истокам танцевально-
го искусства и понять, как танец служил перво-
бытному человеку способом познания, освоения и 
гармонизации с окружающим миром. Эти танцы – 
не просто движения, это живая история, расска-
занная языком тела, о том, как человек учился 
жить в гармонии с природой и самим собой.

 
Список источников 

1. Алексеев Н.А. Традиционные религиозные верования тюркоязычных народов Сибири. Новосибирск: 
Наука, 1992. 239 с. 

2. Королева Э.А. Ранние формы танца. Кишинев: изд-во «Штиинца», 1977. 216 с. 
3. Краткий словарь танцев / под ред. А.В. Филиппова. М.: Флинта: Наука, 2006. 272 с. 
4. Лукина А.Г. Танцевальная культура якутов. Новосибирск: изд-во СО РАН, 1998. 175 с. 
5. Лукина А.Г. Традиционные танцы саха: Идеи, образы, лексика. Новосибирск: Наука, 2004. 356 с. 



Modern Humanities Success 2025, № 4                                                                 ISSN 2618-7175 
Успехи гуманитарных наук                             2025, Iss. 4                                                       https://mhs-journal.ru 
   

 

45 

6. Ожегов С.И. и Шведова Н.Ю. Толковый словарь русского языка: 80 000 слов и фразеологических 
выражений / Российская академия наук. Институт русского языка им. В.В. Виноградова. 4-е изд., 
дополненное. М.: Азбуковник, 1999. 944 с. ISBN 5-89285-003-X 

7. Окладников А.П., Шибаев Ю.А. К истории якутской орнаментики (совпадение в орнаментике якутов 
и мургабских киргизов) // Труды института языка, лит-ры и истории. Якутск: кн. изд-во, 1959. Вып. 1 (6). 
115 с. 

8. Отчет комплексной научной экспедиции ИЯЛИ ЯФ АН СССР, 1950 г. // Архив ЯНЦ СО РАН, ф. 5, оп. 
5, д. 139. 

9. Скворцов Л.И. Большой толковый словарь правильной русской речи: 8000 слов и выражений. М.: 
ООО «Издательство Оникс»: ООО «Издательство «Мир и Образование», 2009. 1104 с. 

10. Токарев С.А. Ранние формы религии и их развитие. М.: Наука, 1964. 400 с. 
 

References 
1. Alekseev N.A. Traditional religious beliefs of the Turkic-speaking peoples of Siberia. Novosibirsk: Nauka, 

1992. 239 p. 
2. Koroleva E.A. Early forms of dance. Chisinau: Shtiintsa Publishing House, 1977. 216 p. 
3. Brief dictionary of dances. ed. A.V. Filippova. M.: Flinta: Nauka, 2006. 272 p. 
4. Lukina A.G. Dance culture of the Yakuts. Novosibirsk: publishing house SB RAS, 1998. 175 p. 
5. Lukina A.G. Traditional Sakha dances: Ideas, images, vocabulary. Novosibirsk: Nauka, 2004. 356 p. 
6. Ozhegov S.I. and Shvedova N.Yu. Explanatory Dictionary of the Russian Language: 80,000 Words and Phra-

seological Expressions. Russian Academy of Sciences. Vinogradov Russian Language Institute. 4th ed., supple-
mented. Moscow: Azbukovnik, 1999. 944 p. ISBN 5-89285-003-X 

7. Okladnikov A.P., Shibaev Yu.A. On the history of Yakut ornamentation (coincidence in the ornamentation of 
the Yakuts and Murgab Kirghiz). Transactions of the Institute of Language, Literature and History. Yakutsk: book 
publishing house, 1959. Issue 1 (6). 115 p. 

8. Report of the comprehensive scientific expedition of the Institute of Language, Literature and History of the 
Yakut Branch of the USSR Academy of Sciences, 1950. Archive of the Yakut Scientific Center of the Siberian 
Branch of the Russian Academy of Sciences, f. 5, op. 5, d. 139. 

9. Skvortsov L.I. Large explanatory dictionary of correct Russian speech: 8000 words and expressions. M.: 
OOO Izdatelstvo Onyx: OOO Izdatelstvo Mir i Obrazovanie, 2009. 1104 p. 

10. Tokarev S.A. Early forms of religion and their development. M.: Nauka, 1964. 400 p. 
 

Информация об авторах 
 

Семенов Г.А., ORCID ID: https://orcid.org/0009-0005-8291-2226, Институт языков и культуры народов Севе-
ро-Востока РФ, Северо-Восточный федеральный университет им. М.К. Аммосова, 
semenov121298@gmail.com 

 
Ядреева А.П., старший преподователь, ORCID ID: https://orcid.org/0009-0003-6278-9115, Северо-Восточный 
федеральный университет им. М.К. Аммосова, alexyadreeva@mail.ru 

 
© Семенов Г.А., Ядреева А.П., 2025 


