
Научная статья 

УДК 821 

DOI:10.31143/2542-212X-2025-4-357-367 

EDN: SSNMDQ 

 

МЕДИТАТИВНАЯ ЛИРИКА ЕТИМА ЭМИНА 

 

Руслан Гаджимурадович Кадимов 

Дагестанский государственный педагогически университет им. Р. Гамза-

това, Махачкала, Россия, ruslankadimov@mail.ru, https://orcid/org/0000-0002-

8743-8106 

 
Аннотация. Статья посвящена исследованию медитативной лирики как жанра с неиз-

менной сущностью размышления, наиболее ярко представленного в творчестве классика да-

гестанской (лезгинской) поэзии Етима Эмина. Основное внимание уделяется анализу стихо-

творений поэта («Ах, наша жизнь», «Будь терпеливо, погоди, настроение (душа)», «Что мне 

делать, о, Всевышний?», «Не хочу умереть, не высказавшись», «Слова, сказанные перед смер-

тью» и др.), раскрывающих центральную для его поэзии тему «фана» (бренности мира) через 

призму суфийского мировоззрения. Рассматривается характерная для лирического героя 

Эмина раздвоенность между сиюминутными страстями души и долгом перед Богом, его по-

стоянное обращение к Богу, упование на Его милость и поиск духовного покоя. Анализируется 

переплетение в его поэзии социальных, религиозных и философских мотивов (просветитель-

ство, роковое предопределение, бренность жизни, критика порочности мира), а также специ-

фика стихотворных форм (например, мухаммас). Статья демонстрирует, как вера и суфийская 

установка на духовное самосовершенствование определяют художественное осмысление 

Эмином мира-фана, страдания человека и его экзистенциальных вопросов, сохраняя при этом 

внутренний конфликт и мечту о преображении мира. 

Ключевые слова: лирический герой, медитативная лирика, суфизм, «фана», духовный 

поиск, парадигма, экзистенциальные вопросы, мотив, мухаммас.  

 

Для цитирования: Кадимов Р.Г. Медитативная лирика Етима Эмина // Электронный 

журнал «Кавказология». – 2025. – № 4. – С. 357-367. – DOI: 10.31143/2542-212X-2025-4-357-

367. EDN: SSNMDQ. 

___________________ 

© Кадимов Р.Г., 2025 
 

ETIM EMIN'S MEDITATIVE LYRICS 

 

Ruslan G. Kadimov 

Dagestan State Pedagogical University R. Gamzatov, Makhachkala, Russia, 

ruslankadimov@mail.ru, https://orcid/org/0000-0002-8743-8106 

 
Abstract. The article is devoted to the study of meditative lyrics as a genre with an invariable 

essence of reflection, most vividly represented in the work of the classic of Dagestan (Lezgi) poetry 

Etim Emin. The main focus is on the analysis of the poet's poems («Ah, our life,» «Be patient, wait, 

mood (soul),» «What should I do, oh, Almighty?,» «I do not want to die without speaking out,» 

«Words spoken before death,» etc.), revealing the central theme for his poetry «fan» (the frailty of 

the world) through the prism of the Sufi worldview. It considers the split characteristic of the lyrical 

hero Emin between the momentary passions of the soul and the duty to God, his constant appeal to 

mailto:ruslankadimov@mail.ru,%20https://orcid/org/0000-0002-8743-8106
mailto:ruslankadimov@mail.ru,%20https://orcid/org/0000-0002-8743-8106
mailto:ruslankadimov@mail.ru,%20%20%20%20%20https
mailto:ruslankadimov@mail.ru,%20%20%20%20%20https


Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

358 

God, reliance on His mercy and the search for spiritual peace. The interweaving in his poetry of 

social, religious and philosophical motives (enlightenment, fatal predestination, the mortality of life, 

criticism of the depravity of the world), as well as the specifics of poetic forms (for example, mu-

hammas) are analyzed. The article demonstrates how faith and the Sufi attitude to spiritual self-im-

provement determine Emin's artistic understanding of the world of fan, the suffering of man and his 

existential questions, while maintaining internal conflict and the dream of transforming the world. 

Key words: lyrical hero, meditative lyrics, Sufism, «fana», spiritual search, paradigm, exis-

tential questions, motive, muhammas. 

 

For citation: Kadimov R.G. Etim Emin,s meditative lyrics. IN: Electronic journal «Caucasol-

ogy». – 2025. – № 4. – P. 357-367. – DOI: 10.31143/2542-212X-2025-4-357-367. EDN: SSNMDQ. 

___________________ 

© Kadimov R.G., 2025 
 

Введение 

Актуальность исследования обусловлена необходимостью углубленного 

изучения медитативной лирики как жанра с особым философско-религиозным 

содержанием, недостаточной разработанностью темы суфийского мировоззре-

ния в поэзии Етима Эмина, а также актуальностью поднимаемых поэтом экзи-

стенциальных вопросов (бренность бытия, смысл жизни, поиск Бога, нравствен-

ный выбор) для современного гуманитарного знания. Исследование вклада 

Эмина в осмысление категории «фана» (бренный мир) через призму локальной 

культурно-религиозной традиции Кавказа восполняет пробел в изучении взаи-

модействия общеисламских суфийских концепций и национального поэтиче-

ского сознания. 

Цель работы – выявить сущностные особенности медитативной лирики 

Етима Эмина и раскрыть специфику художественного осмысления им темы 

бренности мира («фана») через призму суфийской мировоззренческой пара-

дигмы, определяющей мотивно-тематический комплекс, образную систему и по-

этику его произведений. 

Задачи исследования: определить жанровые и стилевые доминанты медита-

тивной лирики Эмина на примере ключевых стихотворений («Ах, наша жизнь», 

«Будь терпеливо, погоди, настроение (душа)», «Что мне делать, о, Всевышний?» 

и др.); проанализировать концепт «фана» (бренный мир) как центральный в поэ-

тической философии Эмина, его воплощение в образах, мотивах и символике; 

исследовать суфийские основания мировоззрения поэта (идея духовного 

пути/самосовершенствования, концепция покоя, дуализм души и их репрезента-

цию в текстах; проследить переплетение религиозной дидактики и философской 

рефлексии в его поэзии на тему «мир и человек»; проанализировать особенности 

поэтики (композиция, жанровые формы – мухаммас, афористичность, рефрен, 

диалогичность/обращение) как средства выражения медитативного содержания 

и суфийских идей. 

Для достижения поставленной цели был применен комплекс взаимодопол-

няющих методов, адекватных объекту и задачам исследования. В работе были 

использованы: культурно-исторический метод, позволяющий рассмотреть твор-

чество Эмина в контексте социокультурной и религиозной (суфийской) среды 

Дагестана XIX в.; сравнительно-типологический для выявления общих черт 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

359 

суфийской поэзии (в т.ч. восточной – персидской, арабской) и специфики их пре-

ломления у Эмина, а также для сопоставления с русской медитативной лирикой 

(Ходасевич); мотивный и тематический анализ для выявления и интерпретации 

центральных тем («фана», вера, страдание, предопределение) и мотивов (брен-

ности, одиночества, молитвы, пути, внутренней борьбы, смерти); поэтологиче-

ский анализ для изучения жанровых особенностей – строфики (мухаммас), изоб-

разительно-выразительных средств (афоризмы, рефрен, обращение, символы). 

 

Обсуждение 

Сущность лирики как рода литературы коренится в медитации – глубоком 

размышлении, внутреннем диалоге. Несмотря на историческую изменчивость 

форм и видов лирических произведений на протяжении веков, именно медита-

тивное начало остается их неизменной сердцевиной, ключом к пониманию поэ-

тического высказывания. Ярким образцом такой медитативной лирики, сосредо-

точенной на осмыслении бренности бытия («фана»), является стихотворение 

классика дагестанской (лезгинской) поэзии Етима Эмина «Ах, наша жизнь» – 

произведение, целиком посвященное раздумьям о Боге и восхвалению Его.  

 
О Ребби! Худа! 

Ты справедлив. 

Каждый в фана 

Виден тебе. 
 

После отчаянного воззвания к Богу («О Ребби! Худа!») поэт рисует обоб-

щенную картину глубоко порочного и безысходного мироустройства, где фун-

даментальные основы бытия разрушены: в этом мире отсутствует сама правда, 

как абсолютная истина и справедливость, и нет места подлинному счастью, 

оставляя людей в состоянии тотальной утраты и разочарования; этот мир погряз 

в грехе, где люди систематически преступают нравственные законы, главным об-

разом через присвоение чужого добра – воровство, грабеж и несправедливое обо-

гащение за счет ближнего; в такой атмосфере разложения и безнадежности че-

ловек неизбежно деградирует, теряя не только нравственные ориентиры, но и 

сам рассудок, а под гнетом отчаяния и несправедливости его вера в Бога, к кото-

рому он вначале взывал, неизбежно слабеет и колеблется, ставя под сомнение 

само божественное присутствие или милосердие в этом падшем мире: 

 
Полон клеветы,  

Принимает порок. 

Вот так ум наш 

Уничтожается.  
 

Тяжелая доля человека выглядит роковой. Мир обессмысливает его суще-

ствование. Стихи вопрошают: о чём плачем, думая думы? Эмин ставит ключе-

вую дилемму: что остаётся искать, лишившись веры? Вопрос закономерен, ибо 

в этом испорченном и неразумном мире искать эквивалент вере – занятие бес-

смысленное:  



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

360 

Эй, Етим Эмин, 

Если веру потерять, 

Что в мире еще 

Можешь ты найти? [Етим 1995: 141]. 
 

Помимо прямых описаний бренного мира («фана-дуьнья»), у Етима Эмина 

существует ряд стихотворений, где этот образ представлен косвенно, что также 

явно отражает суфийскую ориентацию поэта. Яркий пример – стихотворение 

«Сабур ая, акъваз, гуьгьуьл» («Будь терпеливо, погоди, настроение (душа)»), 

написанное в форме монолога-обращения лирического героя к своему внутрен-

нему состоянию, душе, выступающей здесь как безмолвный слушатель. Эта ком-

позиция является редкой для поэтической практики Эмина. Стихотворение от-

личается строгой формальной структурой: каждая строфа состоит из пяти строк 

(бейтов), а отдельный стих содержит шестнадцать слогов, разделенных цезурой 

на две равные восьмисложные части. Рифмовка здесь двухуровневая: присут-

ствует как серединная рифма (внутри длинного стиха), так и конечная рифма, 

усиленная редифом (единообразным словом или словосочетанием, повторяю-

щимся после рифмы). Такая строфическая форма, характерная для восточной по-

этической традиции, известна как мухаммас. Приводим первую строфу в ориги-

нале. Рифмующиеся слова выделены. Рифма дополняется редифом «гуьгьуьл»: 

 
На ийирди вуч къал-кьил я, сабур ая, акъваз, гуьгьуьл. 

Мягьтел я ви ван хьайибур, ви ван ширин акваз, гуьгьуьл. 

Икьван яргъи сефердиз физ, вуч ава вахъ галаз, гуьгьуьл? 

Куьтягь тежер кIвализ эбед затI авани къалаз, гьугьуьл? 

Гьич са тадарак авачиз, квел ийида на наз, гуьгьуьл? [Етим 1995: 158]. 
 

Перевод первой строфы ярко раскрывает суть диалога: лирический герой 

вопрошает свою душу («настроение»), упрекая ее в суетливости («Что ты расшу-

мелось?»), бездумном стремлении вдаль («В такую даль устремляясь...?») и ду-

ховной пустоте («В запасе, не имея ничего...»). Уже здесь очевидно, что душа 

ведет себя неподобающе, забыв о своем истинном предназначении. Этим объяс-

няются наставления героя: призывы к терпению («Будь терпеливо»), сдержанно-

сти («будь сдержанно, успокойся») и, главное, совет задуматься о «духовном за-

пасе» для предстоящего «путешествия». Это «путешествие» – центральная су-

фийская метафора стихотворения, означающая не физическое перемещение, а 

трудный путь духовного восхождения к Богу, требующий непрерывного самосо-

вершенствования и основательной внутренней подготовки, доступной лишь са-

мым решительным и усердным.  

По своей сути, стихотворение представляет собой напряженный внутрен-

ний диалог лирического героя со своей душой (внутренним «я»), что находит 

параллели в мировой поэзии, например, в стихотворении Владислава Ходасе-

вича «К Психее». В душе героя Эмина происходит постоянная борьба, отражаю-

щая раздвоенность религиозного сознания, колеблющегося между верой и со-

мнением, смирением и гордыней. Последующие строки («Ты гордыню 

усмири...», «Ты шайтана проклинай...», «Как, неся долги на шее...») обнажают 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

361 

эту внутреннюю войну: герой требует от души подавить гордыню, непрестанно 

поминать Аллаха («повторяй «Аллах! Аллах!»), бороться с искушениями («Ше-

пелявый свой язык...», «Ты шайтана проклинай») и, наконец, срочно освобо-

диться от бремени грехов («долгов на шее»), пока не поздно («пока еще жива, 

душа»). Ключевое назначение души, согласно этой суфийской философии, изло-

женной Эмином, – служение Аллаху. Любое отклонение от этого пути, любое 

увлечение ложным и преходящим миром («фана-дуьнья») есть грех, требующий 

искупления. Однако земное существование насыщено соблазнами, и душа неиз-

бежно впитывает суетное и скверное. Преодолеть эти искушения невероятно 

трудно, поэтому страстный призыв поэта к душе – очиститься от мирской 

скверны и неустанно двигаться по пути духовного очищения и приближения к 

Божественному – составляет суть и высшую цель суфийского тариката (пути), 

ярко воплощенного в этой медитативной лирике. Однако обращение Эмина к 

душе свидетельствует о внутреннем беспокойстве – отсутствии подлинного ду-

ховного покоя. Именно эта утрата гармонии порождает мучительную борьбу 

мыслей и чувств. Концепция покоя (спокойствия) в суфизме трактуется как фун-

даментальное состояние. Как отмечает суфийский теоретик [Хазрат 2000: 274], 

даже самые выдающиеся человеческие качества (доброта, ученость, сила) не де-

лают человека духовным, если его душа не обрела свой истинный ритм – един-

ственный, где возможна подлинная удовлетворенность жизнью. Покой – не про-

сто знание или сила, но источник счастья, вдохновения и знания, сама сфера Бо-

жественного Присутствия.  

Философская концепция В.А. Котельникова о покое как высшей форме ду-

ховного творчества находит глубокое отражение в стихотворении «Будь терпе-

ливо, погоди, настроение (душа)». Котельников противопоставляет материаль-

ное созидание мира («акт бытийственного оформления в материи») и покой как 

«акт творчества в духе», понимая последний как сакральное состояние соприкос-

новения и слияния мира с Богом. Ключевая мысль ученого заключается в том, 

что достижение этого соучастия в Божественном покое требует не только благо-

дати, но и активного личного духовно-творческого делания человека, стремяще-

гося «упрочить за собою» это состояние уже в земной жизни [Котельников 1994: 

4]. Поэзия Эмина становится художественным воплощением этой идеи: цен-

тральный императив стихотворения – «Сабур!» («Будь терпеливо!», «Обрети 

терпение!») – и все последующие наставления мятежной душе (усмирить гор-

дыню, непрестанно поминать Аллаха, бороться с шайтаном, избавиться от бре-

мени греховных «долгов») представляют собой не что иное, как программу того 

самого духовного делания. Эта внутренняя аскеза, это творчество в духе, направ-

ленное на обретение смирения и чистоты, и есть путь к высшей цели – покою, 

понимаемому как мистическое единение с Аллахом. Таким образом, Эмин поэ-

тически конкретизирует мысль Котельникова: терпеливое духовное творчество 

(аскеза, молитва, самоконтроль), противопоставленное суетной активности в 

«бренном мире» (фана-дунья), ведет к трансцендентному покою как состоянию 

причастности Божественному. 

Лирический герой стихотворения, глубоко осознавая всемогущество Ал-

лаха, утверждает, что подлинный покой достижим лишь через непрерывное 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

362 

духовное устремление к Богу, воплощенное в конкретных практиках: это правед-

ные дела, предполагающие искоренение зависти и злобы; полное упование на 

Божественную волю (таваккуль), особенно перед лицом жизненных трудностей; 

и постоянная память (зикр) как о Самом Аллахе, так и о Его пророках. Герой 

обращается к душе с суровыми, риторическими вопросами, напоминающими о 

неизбежности смерти и Судного дня, чтобы пробудить ее от духовной спячки: 

«Покинув мир-фана (бренный мир), разве не войдешь ты в вечный дом? / Как в 

наряде, в белом саване разве в могилу не войдешь? / В нише темной Мункир-

Накир к тебе разве не придут? / Так ухоженное тело разве скорпион не будет 

есть?». Эти образы – могила, саван, ангелы смерти, тлен плоти подчеркивают 

абсолютную бренность всего земного и телесного перед лицом вечности. Завер-

шается этот суровый перечень прямым призывом: «Обо всем подумай этом, бес-

памятной не будь, душа!». Этот императив против «беспамятности» души есть 

ключ к обретению истинного покоя: лишь непрестанно памятуя о Боге, Его ве-

лении, пророках и неизбежном исходе, душа может отрешиться от суеты «мира-

фана», укрепиться в вере, праведности и уповании, и тем самым стяжать желан-

ный духовный покой – состояние причастности Божественному. Лирический ге-

рой знает, что Аллах – всемогущ, что его расположение можно заработать только 

праведными делами, не завидуя другим, не питая к ним неприязни, ненависти. В 

самых трудных делах человек должен полагаться на Бога, надо помнить Его, 

надо помнить и Его пророков, ибо только непрерывное духовное постижение 

Бога может дать спокойствие (покой). 

Поэт вопрошает душу о причине ее печали, когда лишена она и разума, и 

самой себя. Финал стихотворения раскрывает личную трагедию Эмина: одино-

чество, утрата вкуса к жизни в мире, воспринимаемом им как враждебная сила, 

приносящая страдания. Эту мысль подтверждает исследователь Кельбеханов: 

лирический герой Етима Эмина «плачет, мысль его устремлена к смерти. Он в 

обиде на мир. Почему? Потому что нет в нем постоянства, потому что раньше 

других его покидают хорошие люди. Мир искушает, обманывает своими бла-

гами, милосердия от мира – никакого» [Кельбеханов 1998: 16]. 

Кульминация темы страдания выражена в стихотворении «Что мне делать, 

о, Всевышний?» [Етим 1995: 190]. Это вопль лирического героя, измученного 

долгой, тяжелой болезнью, воспринимаемой как Божья кара. Несмотря на глубо-

кую, осознанную веру (подкрепленную ученостью и знанием суфизма, включая 

труды ал-Яраги и Ибн ал-Араби), герой испытывает глубокую внутреннюю раз-

двоенность, с одной стороны: полное принятие воли Аллаха, отсутствие ропота, 

с другой стороны – горечь от неутоленности земной жизнью, ощущение прежде-

временного ухода. Его мольба – не столько об исцелении, сколько об избавлении 

от мук и сохранении веры. 

В анализируемом стихотворении лирический субъект, переживающий экзи-

стенциальный и физический кризис, апеллирует к Божественной инстанции, де-

тализируя тяготы затяжной и мучительной болезни с целью пробудить сострада-

ние. Длительность и интенсивность страданий («Много лет его мучает жестокий 

недуг») порождают у героя ощущение социальной изоляции, выражающееся в 

мысли о том, что «даже друзьям... надоело это». Физическое состояние 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

363 

описывается через семантику разрушения и наказания: телесная немощь («Два 

глаза вверх глядят, а тело на постели», «Сам я немощен, трясется тело»), сома-

тизация душевной муки («На сердце черно»), и мощная гипербола, маркирующая 

необратимость патологии («Печень сгорела, став шашлыком»). Герой интерпре-

тирует свою болезнь как проявление Божественной кары («Поэта словно покарал 

Бог, обрушив на него наказание»), что отражает его попытку осмыслить страда-

ние в рамках религиозной картины мира. Будучи носителем глубоко рефлекси-

руемой исламской идентичности (подкрепленной образованием в медресе, зна-

комством с религиозно-философскими текстами, в том числе трудами видного 

деятеля кавказского суфизма XIX в. Мухаммада аль-Яраги), лирический субъект 

видит единственную опору в уповании (таваккуль) на милость Аллаха. Он осо-

знает необратимость угасания здоровья («здоровье его уходит»), коварство неиз-

лечимого недуга («болезнь его коварная и непонятная»), финальность жизнен-

ного пути («жизнь прошла») и неизбежность смерти («смерти ему не избежать»). 

При этом в тексте присутствует значимый экзистенциальный мотив неудовле-

творенности прожитой жизнью, выраженный в подтексте строки «уходит, не 

насытившись земной жизнью». Эта несытость вкупе с риторическими вопро-

сами, обращенными к Творцу («Что мне делать, о, Всевышний?»), и мольбой о 

милосердном окончании страданий («Убей, оставив в вере, но не мучай») создает 

сложный образ героя, сочетающего ортодоксальную веру с глубоко личной, по-

чти бунтующей против несправедливости боли, что подчеркивается финальной 

констатацией беспомощности перед лицом непостижимого для окружения 

недуга («Такую болезнь не видели мы»). 

Стихотворение «Не хочу умереть, не высказавшись» («КIандач рекьиз гафар 

амаз лугьудай») являет собой мощный образец социального протеста в лирике 

Етима Эмина, где афористическая сжатость его стиля обретает особую обличи-

тельную силу. Центральный мотив – непримиримое противостояние клевете и 

несправедливости – раскрывается через трагическое осознание лирическим ге-

роем того, что ложь и злоречие врагов систематически отравляли его существо-

вание, буквально «превратив жизнь в ад». Этот протест носит экзистенциальный 

характер: герой воспринимает предсмертную немоту как окончательную победу 

зла над правдой. Отсюда рождается ключевой императив текста – необходимость 

последнего, очистительного слова перед лицом неминуемой смерти. Это слово – 

не просто эмоциональный выплеск, а акт восстановления попранной справедли-

вости, попытка срыва масок с «клеветников» («ярулар», «душманар») и публич-

ного обличения их лжи. Пафос стихотворения подчеркивается резким контра-

стом между безгласием смерти и яростной потребностью в речевом самовыра-

жении как форме духовного сопротивления. Лирический герой отказывается 

принять уход в небытие, оставив ложь неразоблаченной, а свое имя – оклеветан-

ным; его последняя воля – это акт борьбы за посмертную правду и свою духов-

ную неприкосновенность. Таким образом, протест здесь трансформируется из 

личной жалобы в высокую трагедию борьбы за достоинство и истину перед ли-

цом вечности, где невозможность «высказаться» равносильна окончательному 

поражению человека в его земном бытии. Этот мотив перекликается с общече-

ловеческой темой «недоговоренности», обретающей у Эмина, глубоко 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

364 

религиозного поэта, дополнительное измерение – как вызов Божественному суду 

умереть с неочищенной совестью и незащищенным именем. Он проводит сме-

лую антитезу: если Бог посылает дождь по праву, то люди, осуждающие его, при-

сваивают себе божественную прерогативу суда. Страдания от клеветы («сплетни 

жгли») Эмин сравнивает с участью великих предшественников (Ибн Сины, Ни-

зами), также познавших горечь неблагодарности и одиночества в конце пути. Их 

судьба – подтверждение извечной драмы: служение Богу и людям не гарантирует 

покоя в «мире-фана», полном зависти и невежества: 

 
Когда решил Всевышний дождь послать,  

Приказал он грому сильно грянуть, 

Я не заслуживаю кару ту, что вы дали мне, 

Клевеща, пятная совесть чистую мою [Етим 1995: 190]. 
 

Етим Эмин, воплотивший в своей личности и творчестве идеалы чести, муд-

рости и праведности, закономерно противопоставлял себя миру безнравственно-

сти и ненависти. Его драматическая судьба находит прямые параллели в истории 

мировой культуры, перекликаясь с участью великих предшественников.  

Историко-литературный анализ демонстрирует устойчивость архетипиче-

ской модели интеллектуального одиночества в восточной традиции, где фигура 

мудреца сталкивается с социокультурной агрессией. Яркий пример – рефлексия 

Абу Али ибн Сины (XI в.), который в стихотворном фрагменте метафорически 

репрезентировал феномен профессиональной зависти («Достоин удивленья этот 

сброд... /. Их раздражает мой глубокий ум, / У них самих на мудрость недород» 

[Абу Али ибн Сина 2001: 59]). Данный текст эксплицирует когнитивный диссо-

нанс между носителем знания и средой, где его интеллектуальное доминирова-

ние провоцирует механизмы маргинализации. Столь же экзистенциально значи-

мым является опыт Низами Гянджеви (XII в.), чьи автобиографические строки 

(«Никто не помнит обо мне, поскольку я, лишенный сил... /Плоды моих былых 

надежд раскиданы по всей земле» [Низами 1991: 73]) фиксируют травму физи-

ческого угасания, усугубляемую ощущением духовной изоляции. Здесь ключе-

вым становится диссонанс между масштабом творческого наследия («плоды... 

надежд раскиданы по всей земле») и личным забвением («никто не помнит»), что 

формирует поэтику экзистенциальной абандонированности. Оба случая иллю-

стрируют парадигматический конфликт между индивидуальным гением и соци-

умом, где травма непризнанности трансформируется в литературный топос стра-

дающего философа. 

Подобно им, Эмин к финалу жизни оказался в ситуации глубокой изоляции, 

преданный современниками, которые, уступая ему в духовных качествах, та-

ланте и знаниях, испытывали «черную зависть». Особую горечь придавало то, 

что среди гонителей были вчерашние «друзья» – обладатели материальных благ, 

чья привязанность оказалась показной. Для поэта, искренне верившего в свя-

тость дружбы, это стало тяжелейшим ударом, усугублявшим физические страда-

ния и немощь. 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

365 

Эмин интерпретировал причину своих страданий через призму суфийской 

теологии. Ключевым виновником человеческих бедствий он видел Иблиса (Са-

тану) – демоническую силу, систематически сбивающую людей с праведного 

пути. Как поясняет Джавад Нурбахш [Джавад 2000: 205-206], в суфийской кос-

мологии Иблис выступает как проявление Божественного атрибута «аль-мод-

хелл» («Вводящий в заблуждение»), диалектически дополняющего атрибут Про-

рока «аль-хади» («Направляющий»). Социально это выражалось в полной дегра-

дации нравов: клевета («Когда отрезали тебе аорту клеветой»), сплетни («Червь 

горя доедает иссохшие мозги»), зависть и лицемерие. Для Эмина, чья жизнь была 

посвящена духовному совершенствованию, такое общество становилось местом 

пытки. Его стихотворение «Не хочу умереть, не высказавшись» – крик души, об-

личающий тех, кто «клевеща, пятная совесть чистую» превратил его жизнь в ад. 

Апогеем философской рефлексии Эмина стало стихотворение «Слова, ска-

занные перед смертью» («Рекьидайла лагьай чIал»), синтезировавшее его миро-

воззрение. Мир сравнивается с «садом-фана» – метафора, объединяющая кра-

соту тварного мира и его обреченность на исчезновение. Триединая заповедь – 

уважение к человеку, отвержение Иблиса («Проклинайте же Шайтана»), соблю-

дение религиозных запретов – определена как нравственный кодекс. 

Шокирующий для ортодоксального суфизма призыв превратить этот мир в 

рай вступал в противоречие с базовой суфийской доктриной, считающей земную 

жизнь юдолью страданий и испытаний, а рай – исключительно потусторонней 

наградой. 

Эмин не был последовательным суфийским ортодоксом. Его протест против 

социального зла, воплощенного в «последователях Иблиса», и страстное жела-

ние видеть справедливость здесь и сейчас сформировали уникальную позицию. 

С одной стороны, он смирялся перед волей Аллаха, принимая фана как закон 

бытия. С другой – его поэтическое завещание стало актом этического сопротив-

ления несовершенству тварного мира. Символом этого дуализма стала пре-

дельно конкретная деталь: «С собой возьмем лишь пять метров бязи» (саван) – 

одновременно знак принятия смерти и немой укор миру, где единственным «до-

стоянием» человека оказывается погребальная ткань. Его мечта о «рае на земле» 

– не ересь, а трагическая надежда гуманиста, верившего, что служение Аллаху 

включает в себя и борьбу за достоинство человека в этом, бренном мире, вопреки 

интригам Иблиса и его земных приспешников. 

 

Заключение 

Творчество Етима Эмина предстает как мощный образец суфийски ориен-

тированной медитативной лирики, где сквозной темой-лейтмотивом выступает 

осмысление «фана» – бренности земного существования. Анализ ключевых сти-

хотворений («Ах, наша жизнь», «Будь терпеливо, погоди, настроение (душа)», 

«Что мне делать, о, Всевышний?», «Не хочу умереть, не высказавшись», «Слова, 

сказанные перед смертью») выявляет глубоко драматическую картину мира и че-

ловека в его поэтической философии. Лирический герой Эмина, воплощая идеал 

служения Аллаху, одновременно раздираем внутренней борьбой: между сиюми-

нутными страстями души и долгом перед Богом, между смирением перед 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

366 

предопределением и горечью от несправедливости мира- «фана дуьнья». Этот 

мир, воспринимаемый как враждебное начало, полное клеветы, зависти и лице-

мерия (олицетворяемых фигурой Иблиса, метафизического «Вводящего в за-

блуждение» по Нурбахшу), приносит поэту страдания, усугубляемые одиноче-

ством и немощью на закате жизни, трагически сближая его судьбу с участью Ибн 

Сины и Низами. Философская глубина лирики Эмина проявляется в переплете-

нии социальной критики, религиозной дидактики и экзистенциальной рефлек-

сии, выраженной часто в афористичной форме и специфических жанровых 

структурах (как мухаммас). Кульминацией его поэтического завещания стано-

вится стихотворение «Слова, сказанные перед смертью», где парадоксально со-

четаются: трезвое принятие закона «фана» («Все рождены, чтоб умереть»), су-

фийский призыв к нравственной чистоте (уважение, отвержение Иблиса, мо-

литва) и утопическая, вопреки ортодоксальному суфизму, мечта о преображении 

земного мира в рай («Превратите в рай вы этот мир»). Это противоречие – между 

покорностью воле Аллаха и гуманистическим протестом против царящего в 

«фана» зла – составляет сущностное ядро мировоззрения Эмина и определяет 

непреходящую ценность его наследия. Поэзия Етима Эмина, таким образом, 

предстает не только памятником дагестанской (лезгинской) словесности, но и 

значимым явлением в контексте общеисламской суфийской традиции, уни-

кально синтезировавшим локальное культурное своеобразие с универсальными 

духовными исканиями человека перед лицом вечности и несовершенства мира. 
 

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ 

Абу Али ибн Сина 2001 – Абу Али ибн Сина. Лирика М. Лирика. – СПб.: «Диля», 2001. – 

320 с. 

Джавад Нурбахш 2000 – Джавад Нурбахш. Духовная нищета в суфизме. – М.: Оптимус 

Лайт, 2000. – 156 с. 

Етим Эмин 1995 – Етим Эмин. Не нагляжусь на мир… (на лезг. яз.). – Махачкала: Даг-

книгоиздат, 1995. – 143 с. 

Кельбеханов 1998 – Кельбеханов Р.М. Традиции досоветской лезгинской поэзии. – Ма-

хачкала: ИПЦ ДГУ, 1998. – 274 с. 

Котельников 1994 – Котельников В.А. «Покой» в религиозно-философских и художе-

ственном контекстах // Русская литература. – 1994. – № 1. С. 3-41. 

Низами 1991 – Низами Гянджеви. Собр. соч.: В трех томах. – Баку: Азернешр, 1991. – Т. 

1. – 860 с. 

Хазрат 2000 – Хазрат Инаят Хан. Путь озарения. – М.: Сфера, 2000. – 393 с.  
 

REFERENCES 

ABU ALI IBN SINA. Lirika M. Lirika [Lyrics by M. Lyrika]. – SPb.: «Dilya», 2001. – 320 p. 

(In Russ.). 

DZHAVAD NURBAXSH. Duxovnaya nishheta v sufizme [Spiritual Poverty in Sufism]. – M.: 

Optimus Lajt, 2000. – 156 p. (In Russ.). 

ETIM E`MIN. Ne naglyazhus` na mir… [I Can't Get Enough of the World...] – Maxachkala: 

izd-vo, 1995. – 000 p. (in Lezgin) 

KEL`BEXANOV R.M. Tradicii dosovetskoj lezginskoj poe`zii [Traditions of Pre-Soviet Lezgin 

Poetry]. – Maxachkala: IPCz DGU, 1998. – 274 p. (In Russ.). 

KOTEL`NIKOV V.A. «Pokoj» v religiozno-filosofskix i xudozhestvennom kontekstax ["Peace" 

in Religious, Philosophical, and Artistic Contexts]. In: Russkaya literatura. – 1994. – № 1. – P. 3-41. 

(In Russ.). 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

367 

NIZAMI GYANDZHEVI. Sobr. soch.: V trex tomax [Nizami Ganjavi]. – Baku: Azerneshr, 

1991. – T. 1. – 860 p. (In Russ.). 

XAZRAT INAYAT XAN. Put` ozareniya [The Path of Enlightenment]. – M.: Sfera, 2000. – 

393 p. (In Russ.). 

 

Сведения об авторe: 

Р. Г. Кадимов – доктор филологических наук, профессор 

Information about the author 

R G. Kadimov –doktor of philology, professor 

 

Статья поступила в редакцию 10.10.2025 г.; одобрена после рецензирования 15.12.2025 

г.; принята к публикации 30.12.2025 г. 

The article was submitted 10.10.2025; approved after reviewing 15.12.2025; accepted for pub-

lication 30.12.2025. 


