
Скороходова Татьяна Григорьевна

ORCID: 0000-0001-6481-2567 

доктор философских наук, кандидат исторических наук 

профессор, Пензенский государственный университет 

440046, Россия, г. Пенза, ул. Красная, 40, каб. 12-218 

skorokhod71@mail.ru

Философия и культура 
Правильная ссылка на статью:
Скороходова Т.Г. К истокам Большой Индии: осмысление этнокультурного субстрата цивилизации
мыслителями Бенгальского Ренессанса // Философия и культура. 2025. № 9. DOI: 10.7256/2454-
0757.2025.9.75910 EDN: ZEBRDE URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=75910

К истокам Большой Индии: осмысление этнокультурного
субстрата цивилизации мыслителями Бенгальского
Ренессанса

Статья из рубрики "Судьбы и контуры цивилизаций"

DOI:

10.7256/2454-0757.2025.9.75910

EDN:

ZEBRDE

Дата направления статьи в редакцию:

11-09-2025

Дата публикации:

18-09-2025

Аннотация: Осмысление истоков индийской цивилизации было существенным
компонентом процесса самопознания, развернувшегося в интеллектуальной жизни
национально-культурного ренессанса в регионах Британской Индии XIX— начала XX в.
Интеллектуалы Бенгальского Ренессанса первыми начали процесс «собирания Индии» –
обоснования её культурной, цивилизационной и социально-исторической целостности
вопреки многообразию народов, региональных культур и социальных укладов.
Размышляя о внутреннем единстве Индии, бенгальские мыслители искали ответа на
вопрос об этнокультурном субстрате древней цивилизации и, соответственно, о единстве
Северной и Южной Индии. Рассматриваемая в статье тема не нашла освещения ни в

10.7256/2454-0757.2025.9.75910 Философия и культура, 2025 - 9

61

https://e-notabene.ru/fkmag/rubric_916.html


российской, ни в зарубежной индологической науке. На материале первоисточников
предлагается реконструкция процесса осмысления этой темы в интеллектуальной
истории эпохи. На основе герменевтического анализа текстов, посвящённых
интерпретациям этнокультурного субстрата цивилизации Индии, созданных
Раджендролалом Митро, Ромешчондро Дотто, Свами Вивеканандой и Джодунатха
Шоркара, автор реконструирует эволюцию постижения внутреннего единства страны.
Впервые в российской индологии процесс постижения интеллектуалами единства
субконтинента описан в динамике. Начавшись с определения субстрата цивилизации как
«арийского» у Раммохана Рая, понимание продолжилось открытием автохтонного
дравидийского (тамильского) компонента как важного и неотъемлемого Своего-Другого.
Критикуя религиозно-националистическую идею арийской древности, Рабиндранат Тагор
предложил идею Большой Индии, в которой участвует каждый народ. Понимание
субстрата индийской цивилизации как результата взаимодействия ариев и автохтонов
позволило соотнести Север и Юг Индии, указать на их объединение в цивилизационную
целостность как на исторически сложившееся и реальное, обосновать её настоящее
единство и создать идею прочной основы культурного, духовного и социального
единства Индии с древности до современности, к которому возможно апеллировать как
доказавшему жизнеспособность.

Ключевые слова:

Индия Нового времени, Бенгальское Возрождение, социальная философия, Большая
И н д и я , Цивилизация древней Индии, Этнокультурный субстрат, А р и и , Дравиды,
культурное многообразие, историческая мысль

Эпоха Бенгальского Ренессанса в Британской Индии, явившись первым региональным
вариантом её национально-культурного возрождения, положила начало множеству
интеллектуальных и социальных движений, связанных с постижением своей культуры,
истории и народа, с попытками преодоления традиционных социальных ограничений и
обретением пути в будущее. И ключевым направлением интеллектуальной жизни эпохи
было открытие и понимание родной страны — «открытие Индии» по словам Дж. Неру —
во всей её полноте, как Своей на фоне Другого — Запада, его цивилизации и культуры,
которые мыслители столь же интенсивно постигали в непрерывном диалоге [См.: 1–2].

В истории мысли Индии Нового времени ренессансные движения в Бенгалии
способствовали началу процесса, который можно условно назвать «собиранием Индии»
— интеллектуальным обоснованием её культурной, цивилизационной и социально-
исторической целостности вопреки её дробности и многообразию народов, региональных
культур и социальных укладов; созданием социально-философской основы общей
индийской идентичности, а позже, в плане политическом — конструированием
общеиндийской гражданской нации, в которой объединяются все её народы и общности.
В контексте этого процесса существовал вопрос об условной точке отсчёта оснований
собирания Индии, и на фоне развёртывания научного познания истории субконтинента
как европейцами, так и индийцами, ответ был очевиден: истоки индийской цивилизации
безусловно находятся в древности, и потому основание для определения её целостности
должно обнаружиться там. Решение проблемы определения основ того, что Рабиндранат

Тагор в 1908 году назвал Большой Индией (Greater India, Māhabhāratvarṣa) [3, c. 263; 4, c.

131], в бенгальской социальной мысли было частью исторического измерения феномена
открытия Индии в сознании интеллектуальных элит бходролок, создававших для себя и

10.7256/2454-0757.2025.9.75910 Философия и культура, 2025 - 9

62



для других позитивный и привлекательный образ родной страны [2, c. 160–206]. К
сожалению, ни в отечественной, ни в зарубежной индологии ни процесс поиска истоков
цивилизации, ни сама тема интеллектуального «собирания» цивилизации Индии не
получили специального рассмотрения, и потому в настоящей статье на материале
первоисточников предлагается реконструкция этого процесса — особой темы
интеллектуальной истории эпохи Индийского Ренессанса.

Сам факт объединения индийских территорий под эгидой Британского Раджа оказался
внешним фактором, способствовавшим появлению представления об Индии как некой
целостности; наполнить эту идею содержанием и смыслом выпало интеллектуальным
элитам разных регионов. Начиная с родоначальника большинства процессов
Бенгальского и Индийского Ренессанса Раммохана Рая, который первым начал
размышлять об Индии и априорно принимать её как культурную и цивилизационную
целостность с древней историей [См.: 5], бенгальские интеллектуалы — учёные,
общественные деятели, реформаторы, художники, политики — размышляли о
современности и истории своей страны, называя её Индией, имея в виду весь
субконтинент, но пребывая в одном из его регионов, что накладывало известный
отпечаток на их построения. По отношению к традиционному обществу Бенгалия была,
безусловно, периферией, отдалённой от центров «ортодоксальной» веры и сохраняющей
черты влияния буддизма и неортодоксальных духовных движений. В ситуации
колониального управления она была местом встречи цивилизаций и культур Востока и
Запада и наиболее «передовым» регионом среди британских провинций Индии.

Позиция бенгальцев чрезвычайно располагала к тому, чтобы охватить интеллектуальным
взором весь субконтинент, обращаться к его историческим истокам (благо и британские
востоковеды в Калькутте немало потрудились над созданием представления об

индийском «золотом веке» в древности [6, c. 29–32]). Но фактически Индия была
тождественна в сознании бенгальцев Северной Индии, тогда как Южная по умолчанию
выпадала из их поля зрения, пока не была осознана как Своё Другое, Другое-ближнее,
без которого образ её не полон. За вопросом о внутреннем цивилизационном единстве
Севера и Юга Индии скрывался вопрос об этнокультурном субстрате индийской
древности.

У словный исток понимания объективно-исторически возникшего в древности разделения
на Север и Юг задан тексте Раммохана Рая «Краткий очерк древних и современных
границ и истории Индии» (1831). Он и прежде воспринимал свою страну как
географическую и социальную целостность — не без влияния британских властей и
ориенталистов, и в предшествующих посещению Англии трудах называл свою родину

Индией [7, т. II, с. 389, 476, 559, т. IV, с. 949], а её население — собирательными терминами

«индийцы» и «народ Индии» [7, т. II, с. 295–298]. В «Кратком очерке» объединены
географическое пространство, отделённое от других ему подобных естественными
границами, культурно специфичное сообщество, отличное от соседних азиатских
сообществ, но вполне вписанное в восточный мир наряду с Китаем, Тибетом, Аравией,

Турцией [7, т. I, с. 98; т. II, с. 295]; их рассмотрение в динамике времени как истории,
задаёт принципиально новый подход к пониманию себя, своего общества и культуры
индийцами независимо от их региональной принадлежности.

Прилагая к индийской древности термин «империя», Раммохан содержательно описывал
её как своего рода «империю духа» — древней традиции, веры, которую не так давно
стали называть индуизмом, а адепты именуют дхармой: «Обширные пространства этой
империи (empire) ранее управлялись различными отдельными князьями, которые хотя и

10.7256/2454-0757.2025.9.75910 Философия и культура, 2025 - 9

63



были независимы и враждебны друг другу, придерживались сходных религиозных
принципов, в общем соблюдали общепризнанные ритуалы и церемонии, обучались на

санскритском языке — более или менее строгом» [7, т. I, с. 231].

В социально-философском плане получалось, что смысл бытия Индии определён её
духовным миром. Вера, традиции и язык задали духовное единство субконтинента,
однако его постоянно испытывает на прочность сам ход истории, поскольку единство
этого рода не подкрепляется социальными и политическими обстоятельствами. Индия в
представлениях о ней Раммохана не склонна к созданию крупных сообществ:
«Вследствие увеличивающихся разделений и субподразделений этой земли на
отдельные и независимые царства, находящиеся под властью многочисленных царей,
враждующих друг с другом, а также из-за постоянного возникновения обширного
количества каст и сект, ломающих самую структуру социального и политического
единства страны (или, точнее говоря, её частей, смежных с иностранными землями), она
разные периоды подвергалась вторжениям и попадала во временно подчинение

иностранным правителям, прославившимся своим могуществом и честолюбием» [7, т. I, с.

232–233].

В начале очерка Раммохан, ссылаясь на «священные тексты брахманов» (главным
образом «Законы Ману»), описывает структуры «культурной» области, разделённой на
большие части «культурной и священной» (т. е. Арьяварты — Североиндийской равнины,
на которой расселились пришедшие в Индию арии с середины II тыс. до н. э.) (Ману, II.
22) и «культурной», чья граница проходит по р. Нармада и горам Виндхья, символически
отделяя Север от Юга Индии. Остальные страны за границами этих земель обозначены
как населённые млеччха, или варварами, и, следовательно, именуются «варварскими»
[7, т. I, с. 233]. Эта основанная на дхармашастрах картина древности воспроизводила
брахманистскую концепцию сакральной географии («древнюю священную географию

мифической Бхаратварши» [8, с. 123]), однако без оценки и апологетики, скорее как
вариант понимания индийцами себя самих, зафиксированный в источнике. По-видимому,
он сознательно подчёркивал и разобщённость населения субконтинента как результат
непрерывного дробления социальной и с нею политической структуры; — вместе с
разобщённостью общества, в котором чужими являются даже соседние области.
Определение Индии как «страны, в которой понятие патриотизма никогда не возникало»
[7, т. I, с. 233], по сути, выводит на представление о специфике истории и цивилизации
Индии: присутствие универсальной духовной и культурной традиции не создало
социального единства в виде сотрудничества и солидарности общностей и культурных
кругов.

Тема арийского субстрата появляется позже, в середине XIX в., и стимулируется
историческими исследованиями в рамках Азиатского общества. Бенгальский историк и
общественный деятель Раджендролал Митро (1822/24 — 1891), первый индиец-
президент Азиатского общества, прошедший в нём путь от библиотекаря и помощника
секретаря до его президента (с 1885 г.), исследовал различные темы, касавшиеся
социальной истории ариев, и с 1855 г. публиковал результаты в статьях журнала
Азиатского общества, затем издал их двухтомнике «Индоарии: содействие выяснению их

Древней и Средневековой истории» [9]. Важной вехой его исторических изысканий стала
полевая археологическая работа в Ориссе (Бхубанешвар, Пури, Конарак), где
окончательно сложилась модель его научной леятельности: воссоздавать древнюю
историю Индии, исходя из всего доступного диапазона источников, включая данные о
конкретных регионах, чья история соотносится с общим ходом истории субконтинента.

10.7256/2454-0757.2025.9.75910 Философия и культура, 2025 - 9

64



Исследуя ариев, Раджендролал связал цивилизационное происхождение современных
индийцев с социальными процессами на субконтиненте, где встретились и
взаимодействовали два культурных субстрата — арии и автохтоны.

На материале Ориссы и её «древностей» — архитектуры, скульптуры, эпиграфики и др.
историк установил их преемственность с наследием цивилизации ариев, в древности
пришедших на населённый дравидийскими автохтонами субконтинент. Митро считал, что
и логически, и исторически неверно полагать полное отсутствие влияния ариев, осевших
и распространившихся по всей Индии, на автохтонные народы, пусть даже и на дальней
периферии цивилизации. «Цивилизация ариев — и сейчас есть неопровержимые
свидетельства, чтобы это показать — распространилась почти по всей Индии задолго до
того времени, когда были созданы достойные упоминания скульптуры, и было бы
безрассудным полагать, что социальная жизнь и искусство в каждой провинции
продолжали следовать исключительно собственным путём, совершенно не затронутые их
влияниями. Две формы цивилизации вряд ли могут пребывать в контакте любой период
времени, не влияя друг на друга, как не могут две противоборствующие силы
встретиться без столкновения. Языки и религиозные системы разных рас (race) Индии
являют самые безошибочные свидетельства в пользу этого закона, и почему бы не
допустить, что они равным образом встречаются в домашнем быте и социальной жизни?»
[10, т. I, с. 78].

Орисса — периферийная социально-географическая область, населённая
преимущественно народом ория (уткала), и этимологические изыскания Раджендролала
подтверждают местное происхождение народов и племён Ориссы — дравидийское,
«неарийское» хотя и вполне древнее. Индийским ариям эта область уже известна, хотя и
в контексте их представлений о цивилизованности: в «Махабхарате» «она была описана

как дикое место, а её народ — как варвары, которым неизвестны ритуалы Вед» [10, т. I, с.

5, 8]. Историку очевидно, что народы и регионы постепенно втягиваются в общий поток
истории — сначала благодаря распространению буддизма при Ашоке, а затем
восстановлению брахманского влияния в Ориссе и «работе с религиозными чувствами

народа» [10, т. I, с. 9]. И поскольку архитектурные памятники Ориссы сохранились лучше,
нежели древние архитектурные сооружения, Раджендролал Митро не только оспорил
«факт полного отсутствия каменных зданий во времена, предшествовавшие времени
правления Ашоки», но и приложил все усилия к опровержению мнений о низком уровне
архитектуры в древности и теории о заимствовании индийцами архитектуры и скульптуры

у греко-бактрийцев и греческом влиянии [10, т. I, с. 14–15]. Санскритские источники от

грамматики Панини до эпоса указывают на высокоразвитую архитектуру в стране [10, т. I,

с. 18–19], а орисские памятники подтверждают это фактом преемственности [10, т. I, с. 56],
а также оригинальным эстетическим единством индийского искусства.

Регион, избранный для изучения, оказывается примером, показывающим процессы
синтеза этнокультурных общностей ариев и автохтонов по всей Древней Индии. История
религии в Ориссе, по мысли Митро, процесс эволюции древнего народа тамильского
происхождения от элементарной (первобытной) веры в духов и божеств, олицетворявших
силы природы и вполне жестоких, требующих умилостивления и кровавых жертв, к
постепенному усвоению более высоких форм религиозной практики и представлений о
высшем — того, что называется «индусской верой» — от ариев. «Вероятно, что у урия
присутствовали все эти разнообразные формы (религии) в разных районах Ориссы,
когда вратьи, или “падшие кшатрии” Ману (II, 39; X, 20, 22) впервые пришли к ним и
дали новый импульс развитию; — пишет Митро. — Две таких замечательно непохожих

10.7256/2454-0757.2025.9.75910 Философия и культура, 2025 - 9

65



формы человеческих сообществ, как древние аборигенные урия и индусы, не могли
ужиться вместе без того, чтобы среди них не началось брожение. Сильный должен был
возобладать над слабым, и позволим себе предположить, что и там, как и в других
частях Индии, история арийской цивилизации повторилась, изгоняя из их домов в
горные и лесные убежища самых упрямых и решительных, т. е. тех аборигенов, кто
более всего был привержен независимости; и объединяясь, хотя и не полностью, с
более послушными и сговорчивыми, допуская их в границы индуизма как подчинённую

расу» [10, т. I, с. 135]. В итоге взаимодействия, включавшего смешанные браки, в Ориссе
сложилась «смешанная раса», которая исповедовала формы «арийской религии»,
восходящей к древней вере, а в ней возникла социально-статусная структура, где было
место и низшим, и высшим (брахманам и кшатриям) слоям, сообразно брахманистскому
социально-кастовому устройству, сохраняющемуся по сей день. Другой знак
межрелигиозного и межэтнического синтеза — шиваизм, в котором присутствует и
отсылка к ведийскому Рудре, и универсальная символика воспроизводства и
плодородия, а также образ супруги Шивы — женского божества, возвышенного до

уровня «матери вселенной» [10, т. I, с. 146–148].

Так или иначе, «арийский» субстрат предстаёт в трудах Р. Митро основанием,
объединяющим весь субконтинент своими институтами, моделями действия, верой и
культурой, включающим в свою орбиту автохтонные народы и племена. При этом подход
историка к пониманию жизни и социальной истории основывается на убеждении в общей

природе человечества и стремлении к объективности [9, т. I, с. 93–94]. Поэтому его
исследования социальной жизни индоариев отмечены замечательным отсутствием
идеализации и преувеличений: он пишет о первобытности ариев, их цивилизации, в
которой было место не только религиозной, но и светской жизни, придворному
церемониалу и разнообразным развлечениям и праздникам — пирам, танцам и
драматическим представлениям. Он развенчивает устойчивые стереотипы о
чрезвычайном благочестии древних, доказывая отсутствие вегетарианства и

употребление в пищу говядины [9, т. I, с. 354–388] и опьяняющих напитков; рассказывает о
человеческих жертвоприношениях и роли священства в ритуальной жизни. По сути,
Митро открыл тему арийского этнокультурного субстрата в становлении цивилизации
Индии и, что особенно важно, научно её исследовал, преодолевая объективные
сложности и трудности источниковой базы и одновременно создавая непредвзятые
представления о той древности и прошлом, которые уже в конце XIX в. оказались в
центре внимания просвещённой общественности.

Младший современник Раджендролала Митро, экономист, историк, писатель и
общественный деятель Ромешчондро Дотто (1848–1909) тоже задумался о
социокультурно-этнических корнях индийской цивилизации в контексте своего
просветительского замысла — представить и интерпретировать древнюю историю Индии
на основе доступных и изученных источников на санскрите. В 1889–1890 вышла
трёхтомная «История цивилизации в Древней Индии, основанная на санскритской
литературе». Автор сам обозначил в Предисловии свои цели: создать «доступный труд,
ясный исторический обзор цивилизации Древней Индии, основанный на древней
санскритской литературе и написанный достаточно популярно, чтобы быть приемлемым

для всеобщего чтения» [11, т. I, с. xiii–xiv], ради воздействия на «формирование сознания и
характера нации», поскольку критическое и тщательное исследование истории Индии
должно заменить столь характерное для соотечественников Р. Дотто «необоснованное и

суеверное поклонение прошлому» [11, т. I, с. xv]. Он специально просил читателей не
считать его труд собранием исторических открытий, которые не входили в круг его

10.7256/2454-0757.2025.9.75910 Философия и культура, 2025 - 9

66



задач, но только попыткой связать вместе в методичном порядке результаты трудов

более способных учёных [11, т. I, с. xvi]. Он безусловно опирался на достижения
европейских и первых индийских историков, изучавших прошлое и санскритскую

литературу [11, т. I, с. xii–xiii] и стремится создать реалистическое, а не мифологическое
видение прошлого, свободное от вымыслов и иллюзий. Намерение описать обобщённую
динамику цивилизации указывает на присутствие у Р. Дотто философского подхода к
ней: он дедуктивно «собирает» эпохи в линейно-векторном представлении об их
развёртывании и преемственности во времени под эгидой понятия «цивилизация». И по
древности, и по богатству культуры древняя цивилизация Индии ничуть не уступает
другим ей подобным — египетской, ассирийской, иудейской, китайской, при этом история

понимается не столько как политическая, сколько как «прогресс человеческого ума» [11,

т. I, с. 2].

С условного 2000 года до нашей эры начинается история цивилизации, с Ведийского
периода (до 1400 г. до н. э.), который открывается появлением ариев на субконтиненте

и созданием гимнов Ригведы «в долине Инда» [11, т. I, с. 23, 30]. По словам Р. Дотто,
«одарённый народ ариев, отделённый обстоятельствами от внешнего мира, создал свою
цивилизацию в природных и климатических условиях, которые были весьма

благоприятны» [11, т. I, с. 3]. Дискуссию о прародине ариев историк не открывает, лишь
излагает современные ему теории и вполне иронически замечает, что «восторженные и
патриотические индусские учёные не допустят и мысли, что первозданный дом ариев был
где бы то ни было за пределами Индии», а не менее патриотичные европейцы находят

родину первобытных ариев на берегах Балтики [11, т. I, с. 26]. Арии весьма отличались от
пассивных и склонных к размышлениям индусов поздних эпох: «Они были народом
завоевателей, полными самоутверждения и энергии молодой национальной жизни,

сильной любовью к действию и способностью к деятельному наслаждению жизнью» [11, т.

I, с. 5]. Они покорили местное «варварское» население и создали «единственное
кастовое» разделение на ариев и аборигенов. Они не строили храмов и изваяний богов.
Опираясь в основном на Ригведу, Р. Дотто рассказывает об их жизни, постоянно
позволяя «им самим говорить о себе» словами гимнов. В одной из глав он повествует о
противостоянии местного дравидийского населения завоевателям, вполне сопоставимом

с подобными ситуациями вторжении и завоевания в странах Европы [11, т. I, с. 48]. Однако
в силу того, что арии «по самому …данному ими себе имени …указывают на те полезные
занятия, которые отличают цивилизованного человека от варваров, а именно обработку

земли» [11, т. I, с. 35], они не только укоренились и сплочённо жили на новом месте, но и

последовательно распространяли земледельческую цивилизацию [11, т. I, с. 64, 105–106].
Социальная жизнь ведийских ариев служит Р. Дотто (в лучших традициях бенгальских
реформаторов XIX в. и ориенталистской концепции «золотого века индийской истории»)
положительным примером современникам: мудрецы Вед были практичными «мирскими

людьми», богослужение вели главы семей, исполняя в них роль «малого мудреца» [11, т.

I, с. 63], женщины пользовались свободой, были высококультурны, и ни о каких

нездоровых ограничениях их свободы в обществе не было речи [11, т. I, с. 67].

Активное формирование цивилизации в общеиндийском масштабе, через взаимодействие
ариев с аборигенным народом происходило, по Дотто, в Эпический период (1400–1000 г.
до н. э.). Отмеченный расселением ариев в долине Ганга и появлением сильных царств
и национальных общностей, этот период имел результатом создание новых форм
религиозной жизни, отличных от ведийской эпохи наук, систем образования, литературы.

10.7256/2454-0757.2025.9.75910 Философия и культура, 2025 - 9

67



Созидание цивилизации, по сути, предстаёт у Р. Дотто как встраивание неарийских
народов в общее условно кастовое социальное устройство. Он обмолвился о некой
«старой дравидийской цивилизации», в соприкосновение с которой пришли арии в этот и

следующий (Рационалистический) период [11, т. I, с. 12], т. е. местное население тоже
пришло во взаимодействие с ариями, находясь в «цивилизованном состоянии».

Сформированная ариями в долине Ганга кастовая система поставила в положение шудр
аборигенное население, но ограничения не были жёсткими, браки между варнами
заключались без труда, система «никогда не разделяла и не разобщала арийский

народ», который был «одной расой и одной нацией» [11, т. I, с. 157], однако аборигены-
шудры были лишены доступа к культуре и наследию ариев. У  ариев обозначились
привилегированные страты жрецов-брахманов и воинов-кшатриев; вайшьи с их
разнообразными занятиями были основным населением, однако только в более поздние
эпохи «вся нация за исключением жрецов была жестоко отстранена от религиозного

знания, ...которое является пищей ума нации и жизнью жизни нации» [11, т. I, с. 160].
Подчёркивая арийский субстрат в истоках распространявшейся в Индии цивилизации, Р.
Дотто любопытным образом говорит об «индуизации» — процессе распространения
религии и социальной организации ариев на аборигенные народы. Причём определение
последних в категорию шудр было лишь первым этапом «индуизации»; она
продолжилась в Рационалистический (1000–320 гг до н.э.) период, когда «индусская
цивилизация» утвердилась повсюду, включая южные и восточные пределы Индии, а
индуизированное местное население воспринимало кастовую организацию, и дравиды

создали свои особые царства (Чола, Чера и Пандья» [11, т. I, с. 12–13].

Предложенное Р. Дотто объяснение смешанного арийско-дравидийского состава
индийской цивилизации через процесс индуизации, то есть социо-религиозно
структурированного распространения верований и образцов жизни, было частью той
светской истории, которую он создавал в своей книге. Критический настроенный в
отношении индуизма и особенно кастовой системы, он по сути предвосхитил концепции
санскритизации и инклюзивизма, появившиеся в науке XX в. для описания механизмов
включения народов в пространство древней культуры. Однако отождествление у Дотто
механизма становления общей цивилизации со становлением и распространением
индуизма, а ариев с индусами несло в себе тенденцию трактовки «Большой Индии» как
«индусской» и «арийской».

Почти в то же самое десятилетие (1890-е гг.) философ и общественный деятель Свами
Вивекананда (наст. имя Норендронатх Дотто, 1863–1902) уделил пристальное внимание
Южной Индии как Своему Другому. Этому немало способствовало его личное «открытие
Индии», совершившееся после принятия монашеского обета (саньяси): за несколько лет
он прошёл всю Индию, наблюдая жизнь её народов, и завершил свои странствия на юге,
на мысе Коморин. Во время первой поездки в США и затем возвращения в Индию
Вивекананда неоднократно обращался к теме взаимодействия ариев и аборигенов в
истории субконтинента.

В одной из лекций, прочитанных в Мадрасе по пути из Коломбо в Бенгалию после
возвращения в 1897 году («Будущее Индии»), Вивекананда размышлял об особенностях
Индии — древней земли, где расцвела высокая мудрость и где «религиозные идеалы

формируют национальное единство», как и повсюду в Азии [12, т. III, с. 287]. Решения
насущных проблем современной Индии, равно как и её движения в будущее он не
мыслил без понимания сути её истории. Сложность проблем Индии, в т. ч. наибольшая по
сравнению с другими странами, обусловлена разнообразием её расового и этнического

10.7256/2454-0757.2025.9.75910 Философия и культура, 2025 - 9

68



состава: «Здесь есть арии, дравиды, татары, тюрки, моголы, европейцы — все нации

мира, как это было, напоили своей кровью эту землю» [12, т. III, с. 286]. В отличие от Р.
Дотто, не акцентировавшего некое общее основание древней цивилизации,
неоиндуистский мыслитель Вивекананда считал, что и по сей день «.. в Азии, и особенно
в Индии, расовые, лингвистические, социальные и национальные трудности — все тают

перед силой религии» [12, т. III, с. 278]. У  философа получается, что объединяет всех
прежде всего индуизм, — потомков ариев и дравидов, Север и Юг Индии: «Некоторые
из... старинных храмов Южной Индии и тех, что подобны храму Сомнатха в Гуджарате,
научат вас целым томам мудрости, дадут вам острое понимание истории расы, нежели

гора книг» [12, т. III, с. 289]. В этой же лекции Вивекананда критикует как необоснованную
теорию о существовании на юге Индии «расы человечества, называемой дравидами»,
тогда как в Северной Индии жила полностью отличная от них «раса ариев». Тем более
что только брахманы Юга считаются в этой теории ариями, а остальное население —
другой кастой, по сути шудрами. Различий языков Севера и Юга для Вивекананды
недостаточно, так как брахманы и на юге говорили на санскрите, и неясно, почему туда
не пришли другие касты и не переняли язык южан. «Возможно, что существовал
дравидийский народ, который затем исчез, ...что язык мог быть перенят, но всё это —

арии, пришедшие с Севера. Вся Индия является арийской, и ничего больше» [12, т. III, с.

292]. Столь же алогична и иррациональна для него теория о всех шудрах как не-ариях,
так как сомнительно, чтобы у немногочисленных ариев были в подчинении сто тысяч

рабов [12, т. III, с. 293].

Несколько позже Вивекананда обратился к теме основ цивилизации и истории в
выступлении «Арии и Тамилы», где снова критиковал западные теории, выросшие из
филологических исследований, о приходе ариев и подчинении им дравидов. Вся Индия
там трактуется как «подлинный этнологический музей», где сохранились и первобытные
племена, и практически все известные расовые группы и возможно, до сей поры

неизвестные [12, т. IV, с. 296]. Из них арии — наиболее развитая раса; и философ
настаивает на том, что «термин “арья” в священных книгах «относится только к тому
множеству, которое мы называем теперь (!) индусами. К этой арийской расе, которая
сама является смесью из двух рас — санскритоязычных и тамилоязычных, одинаково
относятся все индусы. А то, что шудры в некоторых смрити исключены из этого понятия,
— ничего не значит, поскольку шудры были и остаются потенциальными ариями —

ариями новообращёнными» [12, т. IV, с. 301]. В других выступлениях всю цивилизационную
общность Вивекананда нередко называет «индусской расой» (Hindu race), не нагружая
термин идеологическими коннотациями. Этот народ описан уже в Ведах, откуда ведут

своё происхождение его вера, религия и культура [12, т. III, с. 120–122]. Она сложилась
благодаря смешению разных народов; их ассимилирующее начало — те, кого называют

ариями (их происхождение вряд ли доказуемо с абсолютной точностью) [12, т. IV, с. 400].

В «Ариях и Тамилах» философ интерпретирует складывание этого сообщества —
«индийского человечества». Под именем «арийской расы» скрывается смешение двух
рас, говоривших на двух языках — тамили и санскрите. Их взаимодействие Вивекананда
уподобляет роли родителей в появлении на свет ребёнка: тамилоговорящий народ был
«великой матерью индийской цивилизации», тогда как «санскритоговорящая раса была

её отцом» [12, т. IV, с. 301]. Вивекананда поддержал смелые изыскания пандита Д.
Саварирояна, пытавшегося доказать шумеро-аккадское происхождение древних тамилов,

«по сравнению с которыми древние арии и семиты — просто дети» [12, т. IV, с. 301]. Сам

10.7256/2454-0757.2025.9.75910 Философия и культура, 2025 - 9

69



же мыслитель приводит собственный аргумент в пользу отсутствия даже внешнего
тождества между «дасью» древних текстов и тамилами: «Ни один из выразительных
эпитетов, прилагаемых к уродливым физическим чертам дасью в Ведах, неприложим к

великой тамильской расе» [12, т. IV, с. 299], и внешне арьи не отличаются от тамилов.
Культура, появившаяся благодаря взаимодействию этих народов, объединена общей
религией.

Метод объединения, который, по Вивекананде, был выработан расой, назвавшей себя
«благородными» (ариями), — метод включения в сообщество в зависимости от уровня
культурного развития, то есть варнашрамачара, называемая кастовой системой. При
этом арии не преминули установить превосходство интеллекта, и потому высшей кастой

утвердили брахманов, людей, служащих Богу [12, т. IV, с. 296–297]. «Индийский метод
слияния», описанный философом как пришедший с незапамятных времён, по сути —
«санскритизация», то есть освоение высокой культуры: «Если вы хотите подняться в
Индии до более высокой касты, вы должны сначала поднять выше всю вашу касту, и

тогда ничего на вашем дальнейшем пути не задержит вас» [12, т. IV, с. 298]. И этот
механизм социально-групповой мобильности и институт создал то самое смешанное
социорелигиозное единство двух условных рас индийской цивилизации. На этом фоне
понимания кастовой системы как гибкой и подвижной превосходство происхождения
любой касты, о котором любят говорить в современной Индии, Вивекананда назвал
мифом; он с сожалением видел питательную среду для его поддержания именно на юге

Индии, где миф этот опирается на языковые различия [12, т. IV, с. 299]. Завершая
выступление, он подчеркнул, что современные индийцы — наследники деяний и
достижений всех своих древних предков независимо от расы.

В бумагах Вивекананды после его смерти был найден план и введение к книге
«Послание Индии миру», где он планировал создать образ Древней Индии,
ассимилирующей разные народы силой духа и культуры. Объединяющим началом
культуры служил священный санскрит, «расовой подоплёкой — арии, инициировавшие в
древности слияние рас и племён разных уровней культуры, а духовным началом — идеал

брахманства (Brahminhood) как решение социальных и политических проблем» [12, т. IV, с.

309]. В этом идеале нестяжательство, самоотречение и подчинение только закону морали
служили образцом для всех, однако по мере эволюции брахманство пришло в упадок и
брахманов по происхождению осталось немного.

Несмотря на отчётливо выраженную тенденцию акцентировать религиозную, духовную
подоплёку большинства этносоциальных процессов индийской древности, позиция
Вивекананды выглядит взвешенной: формирование цивилизационной основы выглядит
как взаимодействие разных общностей (ариев и тамилов), чьё происхождение хотя и
лежит в области гипотез, может рационально объяснить не только культурный субстрат
цивилизации, но и её особенности, а также по возможности пролить свет на будущее и
учесть опыт при решении социальных и духовных проблем. На тот момент это была
наиболее внятная попытка «духовного собирания» Индии от древности, как
объединённого общим смыслом субконтинента.

В свете отчётливо проявившихся в Индии в начале XX в. у политиков религиозно-
националистического толка тенденции превозносить прошлое и возводить истоки всего и
вся в истории к «арийской древности», выступил против мифотворчества и «индуизации»
истории Индии Рабиндранат Тагор. В эссе «Восток и Запад» мысль о механизмах
интеграции всех разных народов в индийской цивилизации, прежде высказанную

10.7256/2454-0757.2025.9.75910 Философия и культура, 2025 - 9

70



предшественниками, писатель развил как идею созидания в процессе истории
Большой/Великой Индии (Greater India, Māhabhāratvarṣa), в которой каждая общность —
это только её строительный материал. Отсюда следует, что ни один народ или
религиозная общность не имеют права заявлять, что истории Индии и сама Индия — их
собственность. Те «светлокожие арии», что в незапамятные времена вошли в индийские
земли, силой своего разума и подвижничества создали основание её истории, «никогда

не могли сказать, что Индия — “это наша Индия”» [3, с. 261].

С самого начала своей жизни здесь арии начали смешиваться с «неарийскими
шудрами», и это смешение, возрастая от эпохи к эпохе, привело к утрате «варновой
чистоты» и принятию т. наз. шудр в своё общество вместе с их традициями и
верованиями, божествами и богослужением. Это общество, сейчас называемое
«индусским», «не просто не имело ничего общего с обществом ведийской эпохи, но во

многих отношениях было его противоположностью» [3, с. 261]. Предложение Тагора было
ясным и значительным: не лелеять гордо собственную уникальность и национальную
гордость, апеллируя к прошлому, а трудиться совместно во имя воплощения истины в
истории Индии. Поэт нелицеприятно указал на опасность поиска истоков Большой Индии
в истории и призвал осознавать значение её этнокультурного многообразия в истории, в
которую каждый народ и община внесли собственный ценный вклад.

В 1928 году этот призыв Р. Тагора в цикле лекций «Индия сквозь эпохи» воплотил
бенгальский историк Джодунатх Шоркар (1870–1958), говоривший об истории страны как

непрерывной жизни нации, под собирательным именем «индийский народ» [13, c. 1]. Это
«составной этнический продукт», сложившийся в ходе особого процесса индианизации
всех рас и народов, приходивших на субконтинент . Цивилизацию Индии создали арии,
пришедшие в древности и воздействовавшие на дравидов Юга и аборигенные
первобытные племена. Дж. Шоркар говорит о «дарах», которые приносили Индии всё
новые и новые Другие для неё народы. Объединившись с дравидийскими элементами,
арии, по мысли историка, принесли Индии «идеи и культуру», дали ей внутреннее
единство вопреки многообразию, созданному нашей географией, этнологией и
политической историей» [Ibid.: 11]. Они задали базовую модель «индианизации» —
умения включать в сообщество с общими ключевыми идеями каждую форму веры и
практики. Дж. Шоркар назвал шесть даров Индии от ариев: 1) возвышенная духовность,
которая возвысила даже неарийские элементы в ходе «величественного синтеза,
называемого Индуизмом»; 2) «Дух систематизации», или методичного упорядочения
любой сферы мысли, детальным анализом её частей (т. е. развитие знания, наук и
искусств); 3) направляемое воображение в культурном и художественном творчестве (т.
е. эстетика); 4) упорядочение народов во взаимно-исключающие касты, основанные на
различии функций и предполагаемого происхождения; 5) уважение к женщине вместе с
отвержением феминистских институтов матриархата и полиандрии, господствовавших на
юге и севере; 6) институт отшельничества, благодаря которому действовали «древние

университеты», транслировавшие знание и культуру [13, c. 11–12]. Так сложилась
«первоначальная сила арийской цивилизации» и культура «брахманической эпохи» —

результат усилий индоариев и «истинный источник древней цивилизации» [13, c. 18]. Но
затем другие народы принесли в неё собственные дары.

Рассмотренные размышления бенгальских интеллектуалов укладываются в два значимых
процесса — открытие Индии и осмысление её историческими и философскими методами
для самопознания общества. Эти размышления начались как попытка обрести понимание
истоков истории собственной страны в их социальном (расовом, этническом)

10.7256/2454-0757.2025.9.75910 Философия и культура, 2025 - 9

71



содержании, и далее они направлялись общей идеей Индии — цивилизации, страны и
субконтинента, которые прошли долгую историю и сохранили особое качество.
Выяснение этого качества обратило мысли интеллектуалов к этногенезу, описываемому
средствами и теориями европейской науки. Общим для всех было самоопределение
страны и народа в истории, связывание происхождения цивилизации с максимально
древними культурными процессами и предположительно первой цивилизацией, что
вполне понятно на фоне пробуждения самосознания народа в колониальных условиях.
Достоинством рассмотренных обобщений стало признание синтеза разных народов и
культур в качестве формирующего начала цивилизации; в этом свете синтетическим
предстаёт её этнокультурный субстрат, сложившийся благодаря взаимодействию ариев и
местных народов. Конкретизация механизма и характера синтеза, т. е. связывание его с
индоарийским, «индуистским» и т. п. началом вносила оттенок идеологизации в
понимание современности «Большой Индии». Понимание субстрата древней цивилизации
как результата взаимодействия ариев и автохтонного населения (под условным именем
«дравидов» или «тамилов») позволило не просто соотнести Север и Юг Индии, но и
указать на их объединение в цивилизационную целостность как на исторически
сложившееся, и потому — реальное. Отсюда появилось представление об устойчивом
основании культурного, духовного и социального единства Индии, укоренённого в
древности и в силу этого доказавшего свою жизнеспособность, несмотря на упадок
«индуистского» социума в последовавшие за его прежним расцветом эпохи. Открытие в
историческом прошлом механизма объединения и культурного синтеза в перспективе
позволяло объяснять многообразие всего и вся в Индии её цивилизационной
особенностью — способностью принимать и обустраивать на своей земле все народы с
их культурами.

Недостатком этих размышлений в поликонфессиональной и полиэтничной Индии была
возможность превращения этих идей в компонент нациестроительства со всеми его
противоречиями, так как индийские политики были способны понимать «нацию» и в
качестве «индийской», и в качестве «индусской». Религиозный принцип в этом процессе
обладал имманентным потенциалом пробуждения конфликта между общинами и
народами Индии. В идейном плане философские построения подобного рода имели
тенденцию к превращению в инструмент манипулирования общественным мнением в
Индии со стороны идеологов национального движения. Поэтому чрезмерное внимание к
любому из множества измерений создаваемой Большой Индии Р. Тагор уже в начала ХХ
в. критиковал как пагубное, предлагая взамен сотрудничество на основе признания
человеческого достоинства всех народов, населяющих субконтинент.

Библиография

1. Halbfass, W . India and Europe. An Essay of Philosophical Understanding. Albany: SUNY
Press, 1988. 
2. Скороходова, Т. Г. Понимание Другого и диалог в философии Бенгальского
Возрождения. СПб.: Петербургское Востоковедение, 2022. EDN: VHSMOP. 
3. Thākur, R. Rabīndra Racahāvali. Khanda 12. Kalikātā: Viśvabhāratī, 1960. (на бенг. яз.) 
4. Tagore, R. Towards Universal Man. Bombay etc.: Asia, 1961. 
5. Рай, Р. Краткий очерк древних и современных границ и истории Индии / пер. с англ.
Т. Г. Скороходовой // Исторический журнал: научные исследования. 2013. № 5. С. 513-
521. DOI: 10.7256/2222-1972.2013.5.9064. 
6. Dasgupta, S. The Bengal Renaissance: Identity and Creativity from Rammohun Roy to
Rabindranath Tagore. Delhi: Permanent Black, 2012. 
7. Roy, R. Rammohun. The English Works / Ed. by J. C. Ghose. In 4 vols. New Delhi: Cosmo,
1982. 

10.7256/2454-0757.2025.9.75910 Философия и культура, 2025 - 9

72



8. Robertson, B. C. Rammohun Roy and His Times // A Comprehensive History of Modern
Bengal 1700–1950. Ed. by Sabyasach Bhattacharya. In 3 vols. Vol. 2. Kolkata: The Asiatic
Society, Primus Book, 2020. P. 117-149. 
9. Mitra, R. Indo-Aryans: Contributions towards Elucidation of Their Ancient and Mediaeval
History. In 2 Vols. London: Edward Stanford; Calcutta: W . Newman & Co, 1881. 
10. Mitra, R. The Antiquities of Orissa. In 2 vols. Calcutta: Wyman & Co, 1875–1880. 
11. Dutt, R. C. A History of Civilization of Ancient India Based on Sanskrit Literature. In 2
Vols. London: Kegan Paul, Trench, Trübner & Co, 1893. 
12. Vivekananda, S. Complete Works. Mayavati Memorial Edition. 12th ed. In 9 vols.
Mayavati – Almora: Advaita Ashrama, 1998–2002. 
13. Sarkar, J. India through the Ages. 2nd ed. Calcutta: S. C. Sarkar & Sons, 1944. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Предмет исследования – этнокультурные основания цивилизации Индии в дискурсе
мыслителей Бенгальского Ренессанса.
Методологической базой исследования является метаанализ как интеграция, обобщение
и философское осмысление феномена Бенгальского Ренессанса, а также системный
подход, принципы междисциплинарности и дескриптивные методы. 
Актуальность исследования, как справедливо отмечает автор, обусловлена тем, что
эпоха Бенгальского Ренессанса в Британской Индии, явившись первым региональным
вариантом её национально-культурного возрождения, положила начало множеству
интеллектуальных и социальных движений, связанных с постижением своей культуры,
истории и народа, с попытками преодоления традиционных социальных ограничений и
обретением пути в будущее. 
Научная новизна исследования состоит в расширении представлений об этнокультурных
традициях Индии, факторах их формирования и особенностях философского осмысления
мыслителями Бенгальского Ренессанса. Общая структура работы представлена
следующими разделами: введение, результаты исследования и их обсуждение,
библиография, включающая в себя 13 источников, 11 из них на иностранном языке.
Содержание статьи в целом отражает ее структуру. В основной части работы автор
обращается к трудам историков, философов, писателей, общественных деятелей Индии
и их интерпретациям древней истории на основе доступных и изученных источников на
санскрите. Метаанализ различных социально-исторических данных позволяет выявить
особенности философского осмысления динамики развития цивилизации Индии. В
частности, автор указывает, что Р. Дотто дедуктивно «собирает» эпохи в линейно-
векторном представлении об их развёртывании и преемственности во времени под
эгидой понятия «цивилизация». Особенно ценным является то, что автор показывает
основания культурного, духовного и социального единства Индии и подчёркиват, что
открытие в историческом прошлом механизма объединения и культурного синтеза в
перспективе позволяло объяснять многообразие всего и вся в Индии её
цивилизационной особенностью — способностью принимать и обустраивать на своей
земле все народы с их культурами.
Материалы данного исследования рассчитаны на широкий круг читательской аудитории,
они могут быть использованы учеными в научных целях, педагогическими работниками в
образовательном процессе. Вместе с тем они представляют интерес для работников
культуры, специалистов в области медиации и межкультурной коммуникации,

10.7256/2454-0757.2025.9.75910 Философия и культура, 2025 - 9

73

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


общественных и молодёжных лидеров, а также политиков, экспертов, аналитиков. В
качестве недостатков данной работы следует отметить, что текст статьи не имеет
подзаголовков, отражающих его структуру. Например, данный текст можно
структурировать таким образом: «Введение», «Результаты и их обсуждение», «Выводы»,
«Заключение». Вместе с тем во введении автору рекомендуется охарактеризовать
степень научной разработанности проблемы, методологию и источниковую базу
исследования, обозначить предмет, цель и задачи исследования. Также предлагается
расширить имеющиеся выводы и подготовить раздел «Заключение», в котором подвести
общие итоги работы и обозначить перспективы дальнейшего исследования.

10.7256/2454-0757.2025.9.75910 Философия и культура, 2025 - 9

74


	К истокам Большой Индии: осмысление этнокультурного субстрата цивилизации мыслителями Бенгальского Ренессанса

