
Самсоненко Анна Юрьевна

ORCID: 0009-0008-3486-513X 

аспирант; кафедра Русский театр; Российский государственный институт сценических искусств 

191028, Россия, г. Санкт-Петербург, Центральный р-н, ул. Моховая, д. 33-35 

samsonenkoannayu@yandex.ru

Философия и культура 
Правильная ссылка на статью:
Самсоненко А.Ю. «Анфиса» Л. Андреева: проблема первых сценических интерпретаций // Философия и
культура. 2025. № 8. DOI: 10.7256/2454-0757.2025.8.75458 EDN: UQVSLJ URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=75458

«Анфиса» Л. Андреева: проблема первых сценических
интерпретаций

Статья из рубрики "Философия и искусство"

DOI:

10.7256/2454-0757.2025.8.75458

EDN:

UQVSLJ

Дата направления статьи в редакцию:

09-08-2025

Аннотация: Ключевой фигурой «новой драмы» и нового театра ХХ века является
Леонид Андреев, с его творчеством принято связывать самые смелые опыты
режиссерского искусства. Однако в тени остается актерский театр – те поиски, которые
на «территории» андреевской драматургии предприняли артистические
индивидуальности. Один из таких забытых и, по сути, потерянных театроведением
сюжетов – первые постановки пьесы «Анфиса» (1909). Новая пьеса Андреева
заинтересовала именно актерский театр. Премьерные постановки осуществили частные
сцены: петербургский Новый Драматический театр и московская антреприза Константина
Незлобина. В первом спектакле (1909) сценическое авторство принадлежало артисту
Павлу Самойлову, который сыграл роль Федора Костомарова, во втором (1910) –
актрисе Екатерине Рощиной-Инсаровой, исполнившей заглавную роль Анфисы. Две
непохожие друг на друга стилевые артистические индивидуальности, Самойлов и
Рощина-Инсарова, представили два полярных варианта пьесы. В случае Самойлова,
«актера-неврастеника», ясно читается натуралистическая вариация. У  Рощиной-
Инсаровой, актрисы Серебряного века, очевидно новое – поэтическое – строение

10.7256/2454-0757.2025.8.75458 Философия и культура, 2025 - 8

98

https://e-notabene.ru/fkmag/rubric_957.html


образности, и более всего такая новая образность может быть связана с символизмом.
На основе рецензий современников проведена реконструкция ролей, что подразумевает
критический подход и контекстуальный анализ. Методологический фундамент – комплекс
исторических подходов, прежде всего, сравнительно-исторический метод. Для рубежа
первых десятилетий ХХ века эти две радикально противоположные интерпретации
«Анфисы», самойловская и рощинская, оказываются больше, чем локальное явление.
Именно на территории андреевской пьесы, которая предоставила возможность таких
крайних трактовок, выявляется движение художественного времени – смена
художественных течений: очевидно, что к концу 1900-х годов натурализм – пройденный
искусством этап. Именно рощинский символизм оказывается искомым «новым», и это
«новое» приносит именно индивидуальность актрисы. Существенно, что именно Рощина-
Инсарова окажется так значима в будущем для режиссерского театра (прежде всего,
для ключевой фигуры этого театра – Всеволода Мейерхольда). Из новой стилевой
индивидуальности актрисы можно и должно строить новый стилевой конструкт спектакля:
как известно, именно в категории стиля сопрягаются в целое разные «ряды» –
артистическое и историческое, индивидуальное и временное.

Ключевые слова:

Леонид Андреев, Павел Самойлов, Екатерина Рощина-Инсарова, А нфиса , актерский
театр, новая драма, натурализм, символизм, стиль, художественный образ

Одной из важнейших фигур «новой драмы», без сомнения, является Леонид Андреев [1].
Именно с постановками драматургии Андреева принято связывать самые решительные и
смелые опыты нового – режиссерского – искусства ХХ века. Довольно обширная
литература театроведов разных поколений посвящена сценическим новациям знаковых и
ключевых режиссерских индивидуальностей, К.С. Станиславского и В.Э. Мейерхольда
[1], на «материале» андреевских пьес [2],[3],[4],[5],[6],[7].

Однако есть никем не исследованная область: драматургия Андреева не в
режиссерском, а актерском театре – в том типе театра, где автором спектакля был актер.
Важно акцентировать, что «театр Актера» не менее пристально всматривался в пьесы
Андреева: не только с режиссерскими, но и с артистическими индивидуальностями
связаны поиски театральной образности – новой образности нового мировидения ХХ
века.

Более того, и сам Андреев был ориентирован на актера, актерскую индивидуальность и
актерский стиль (наглядное свидетельство – теоретические воззрения, например,

«панпсихический театр» в «Письмах о театре» (1912–1913) [8],[9]). Как и положено,
любой поиск «нового» в ХХ веке - принципиально векторный. В этой векторности не
только важными, но принципиально и акцентно значимыми становятся искания в области

актерского искусства. Начало этих поисков [10],[11],[12] - еще до первой
«панпсихической» драмы «Екатерина Ивановна» (1912) – в пьесе «Анфиса» (1909).

Андреев рассчитывал, что премьера «Анфисы» состоится в московском Малом театре:
именно на такой – по-актерски традиционалистской – сцене. Императорский театр также
был заинтересован в пьесе («А.И. Южин [руководитель труппы] вкладывает много труда

и энергии в постановку» [13]), однако по цензурным соображениям прямо на стадии
генеральных репетиций «Анфису» запретили к показу. В итоге практически

10.7256/2454-0757.2025.8.75458 Философия и культура, 2025 - 8

99



одномоментно постановку осуществили частные театры – Новый Драматический в
Петербурге (1909) и антреприза Константина Незлобина в Москве (1910). Приходится
акцентировать, что режиссерские спектакли андреевских пьес затмили актерские, а
постановки «Анфисы» (эта пьеса режиссерский театр не заинтересовала), таким
образом, напрочь исчезли из поля внимания историков и теоретиков театра.

Содержание первых постановок «Анфисы» было сконцентрировано – как и принято в
актерском театре - исключительно на исполнителях центральных ролей. В Петербурге –
Павел Самойлов в роли Костомарова, в Москве – Екатерина Рощина-Инсарова в роли
Анфисы.

Изначально Андреев задумывал свое произведение на исключительного артиста – на
Героя: почти до самых последних минут публикации пьеса носила заглавие «Господин».
По сути, вариативный ресурс: в пользу разного героя, в пользу разного драматического
лица, разного начала - мужского и женского. Господин-Анфиса — мускулинное-
феминное: распад человеческой «парной» цельности традиционалистского
мироизмерения. Господин — привычно социальное или уже иное — вариативное?
Анфиса — частное и неизменно «при мужчине» (без отчества — по родителю, без
фамилии — по мужу)? Как отмечают современные исследователи, «андреевский герой —

человек с пошатнувшейся идентичностью, “потерявший тон”, “раздвоившийся”» [14, с. 29].
Эту заложенную в пьесу драматическую проблему каждому спектаклю предназначалось
разрешать по-своему.

Очевидно, это уже «новое» — то новое, которое выходило за пределы андреевской
программы. У  сцены (что театру и положено, актерское искусство не прикладное, а
самостоятельное) - свой уровень противоречий, свои представления о «месте человека
в мире» и, соответственно, поиски своего драматически «заряженного» человека.
Андреев обеспечил «конструкт», необходимую для подобного сценического поиска
вариативность, данную уже в самом переборе названий: «Господин» — «Анфиса». Пьеса
предлагала и провоцировала театральный потенциал: право авторства оставалась за
артистами.

«Вариативность» пьесы – в пользу сценического авторства – современники, однако,
восприняли как недостаток. По старым меркам, XIX веку и его цельной образности
принадлежащим, в «Анфисе» увидели лишь сценарий, эскиз, остов: «… характеры не

разработаны, … только намечены» [15, с. 145].

Первым рецензентам пьесы представлялось, что «отношение самого автора к герою...

спутано»[16, с. 725]: «… не то он натура, отмеченная перстом, и потому в качестве
сверхчеловека имеющий право ..., не то блудливый козел, которого, вообще, не следует

пускать в огород»[16, с. 725]. Действительно, как отмечают уже современные нам
исследователи, «… изображая… семейные сцены, тайны, ссоры, выявляя скрытое, тайное
в повседневном, бытовом, сочетая криминально-патологическую интригу с
метафизичностью, интеллектуализмом, Андреев зачастую воспринимался
современниками “в шлейфе” недавней влиятельной литературной традиции — как
“летописец повседневности” в духе натурализма, с его интересом к социальным

девиациям, вопросам наследственности, семьи, брака и физиологии» [14, с. 20]. С этой
точки зрения современники пьесы как бы «достроили» именно натуралистический сюжет
- предопределенность героя наследственностью, средой и инстинктами: «Костомаров...

ни о чем ином не думает, как о половых исканиях и разнообразиях»[16, с. 726].

10.7256/2454-0757.2025.8.75458 Философия и культура, 2025 - 8

100



Драматическая инициатива в первой театральной постановке «Анфисы» принадлежала
артисту Павлу Самойлову, исполнителю роли Костомарова.

Артист открывал новый уровень драматических и сценических противоречий: их
провоцировала индивидуальность Самойлова, за которым в истории театра закрепилось
амплуа неврастеника. «Актер-неврастеник» - не просто натурализм, а преодоление
нервической рефлексией (рефлексия нервов) «больной» физиологии. Не жертва среды и
социальных условий, как положено натурализму, а герой «бунтующей крови»: бунт

против натурализма и последнего человеческого распада [17]. Встреча андреевского
«Господина» с артистической индивидуальностью Самойлова здесь обязывала случиться
и содержательно прозвучать: интерес к исключительному — мужскому лицу — в духе и
потенциале современной «новой неврастении».

Нервным надрывом начинал роль и спектакль Самойлов: с первых минут его Костомаров
выглядит «подавленно, нервно и растерянно, хватается рукою за лоб», «делает

прерывистые жесты» [18], — фиксировали очевидцы. Этот нервический рисунок роли
задавал точку отсчета: Костомаров-Самойлов «с первого акта какой-то горячечный», и в

этой горяченности «совершенно развинтился»[19]. Совокупность свойств героя была
свернута и стянута исключительно к его внутренней жизни. Самойлов-Костомаров
оставался один, вне сюжета и партнерства — наедине со своей нервной жизнью, но
именно по отношению к этой жизни было возможно и даже должно искать и динамику, и
динамику преодоления.

Возмущенный критик К. Арабажин ни смелости, ни воли в герое, однако, не находил:
«воля — не нервная взвинченность», и не может «роль Костомарова ... быть вверена г.

развинченному и неврастеничному артисту»[15, с. 148]. Самойлов, по мнению
рецензентов, должен был «… дать более сильную личность в Костомарове», — это «…

оттенило бы чисто животное распутство»[20]. Ни оттенения, ни преодоления не было, но
открывался другой, какой-то парадоксальный «вывод» роли. «Ж ивотное распутство» —
не меньший, не менее значимый и, не стоит скрывать, не менее яркий (по крайней мере
— вызывающий) «мотив» пьесы, однако этот мотив в исполнении Самойлова приводил к
странному разрешению. Даже для сюжета «инстинкта» здесь не оказывалось должной
мощи. Этот Костомаров, по мнению Л. Гуревич, выходил «просто жалким, беспутным

неврастеником»[21]. «Ж алкость» позже подтверждал и биограф Самойлова, В. Якобсон:

герой «казался ноющим, нудным, несносным типом»[17, с. 149].

Вместо преодолительной волевой нервической инициативы - только «какой-то слюнтяй»
[15, с. 148]. Все, что представил актер-неврастеник Самойлов - «истеричность» [15, с. 148].
Минуты взвинченности драматически ничего не решали и даже не передавали силы
впечатления.

Театральное время неврастеников, очевидно, в 1909 году подошло к концу. В 1910 свое
мировидение предложила «Анфисе» актриса Рощина-Инсарова. Современники не
исключали, что успех пьесы в театре Незлобина «вызван..., как это ни странно,

провалом “Анфисы” в Петербурге»[22]. «Анфиса» Рощиной-Инсаровой прозвучала для
очевидцев во многом потому, что как будто по случайности была «завязана» в
противоречие — со спектаклем Нового Драматического театра и с артистическим
содержанием Самойлова.

В печати на московскую премьеру долго не утихали споры. Обсуждали, что спектакль с

10.7256/2454-0757.2025.8.75458 Философия и культура, 2025 - 8

101



андреевской пьесой вовсе не совпадал, однако это только провоцировало театральное
впечатление: «Хотя на сцене и было не совсем то, что написано в драме, а в драме
написано не совсем то, что задумано, но все же получилось представление,

оставляющее впечатление» [23]. Это впечатление в Незлобинском театре произвел вовсе
не исполнитель роли Костомарова – актер Юрий Белгородский, который только показал
своего героя «мелким пошляком» и «весь вечер не сходил с ходуль провинциального

любовника»[24]. Не только, однако, Белгородский, а все артисты московской премьеры
буквально «проваливались» вместе с ролью в «литературу», которую «красили», что и
оценивалось соответствующе.

Или меняли. Иногда радикально, как Рощина-Инсарова. Которая давала Анфисе свою
индивидуальность и свой стиль: лицо, голос, руки, некрасивое — в иной Красоте. Этим
изменяла все.

Тональность мелодии этой сценической Анфисы определил критик Э. Бескин: «Нет …

изломанности. И жест, и звук, и движения выровнялись» [25, с. 109]. Актриса звучала
«без мелкой и дешевой экспансивности ... Именно это нужно Анфисе…, все

переживающей глубоко, а не истерично» [26]. В мелодическом переживании - «без

нажима и крика» - «передалась ... глубокая внутренняя драма» [27, с. 74].

Элегией переживания «артистка рисует драму разбитого чувства» [27, с. 74]. Этот рисунок
— простые лирические интонации, мягкая жестикуляция. По мнению критика Я.
Розенштейна, основная «тема пьесы, ее лейтмотив — ... борьба двух ... начал —

мужского и женского», Костомарова и Анфисы [24]. Однако лирическое переживание
Рощиной-Инсаровой, очевидно, не конфликтное – то есть не связано с противоречиями с
другими людьми. Именно внутреннее – психологическое. Соответственно, Анфиса
Рощиной-Инсаровой оказывалась бессильна перед лейтмотивом борьбы, столкновения и

сопротивления: «не обжигала ... пламенем, темпераментом» [28]. В тональности героини

«…не чувствуется будущего скованного огня» [29], и тогда сценическая Анфиса
оборачивалась изнеможением.

«Еще в третьем акте, в патетической сцене, когда Анфиса бросает Костомарову подлеца,

есть некоторая сила» [29], — полагал критик С. Голоушев. Но всегда недостаточная: во

всплеске — образ «не красивой ядовитой змеи, не зловещей силы» [29]. В
интонировании роли не находили яркой «заряженности», и тогда в остатке сюжета пьесы

— сценическая «Анфиса слабая и запутавшаяся в сетях» [29].

Сюжетная кульминационная «… бурная выходка в третьем акте, когда кричит Анфиса:
“Господи, ведь это же все знают, что я любовница, любовница вот этого” …, не дала

ничего, кроме большого шума» [26], — фиксировали очевидцы.

Оказался у артистки «бледен ... хорошо написанный и действительно страшный 4 акт. Тут

должна быть сила жертвы, искупитель и сгущенный страх тупика. Это не вышло» [24].

Вместо силы - героиня Рощиной-Инсаровой «только очень утомленная» [26]. Критик Н.
Эфрос не скрывал своих эмоций, отчаянно восклицал, был не согласен с такой
трактовкой: «... нет! Тут — самые сильные, самые трагичные ... переживания. Акт вышел
пустой и даже скучный. Казалось, — чего это так долго тянет автор… А этот акт лучший в
пьесе. И может, и должен он дать впечатление громадное, потрясающее. ... Когда
шепчет Анфиса — “баюшки баю!”, — должно быть все сердце облитым тоскою,

10.7256/2454-0757.2025.8.75458 Философия и культура, 2025 - 8

102



мучительно застонать в зрителе, и слезы брызнуть из глаз» [26].

Однако «…точно устала исполнительница... чувствовать» [26]. В остатке «артистка

сыграла конец ... с театральным шепотом», - здесь «игра была только внешняя» [26].

Такой сценической Анфисе была дана оценка: Рощина-Инсарова не представила такого

«образа, какого ждешь от этой роли» [30].

Поверх сюжета, однако, критики записали то, что не принадлежало ни андреевской
героине, ни сценической: подчеркнуто — исключительно артистке, артистической
индивидуальности Рощиной-Инсаровой. Некий сверхсюжет. В лике актрисы — «затаенная
драма»; не находит выражения — «подавленная слеза» и «сосредоточенное страдание»
[25, с. 109]. Собственный – артистический - лейтмотив: Рощина-Инсарова «страдала...

подлинной мукой» [27, с. 74] невыразимого.

Актриса как бы «сдергивала» чувственную определенность героини, открывала свое: на
символистский манер — невоплотимую Красоту. Это фиксировал критик Эфрос: в лике
актрисы «не красота, но что-то, что ценнее красоты», оно светится «загадочной

печатью» [26].

Другой «сверхсюжет» предложил критик Э. Бескин: расслышал актрису в другом
ассоциативном поле. Рощина-Инсарова в третьем «акте немножко позирует». Через
момент позы «дает готическую фигуру… с рисунка прерафаэлитов». «Это красиво. Но —
холодно». Критик ставил точку. Этот "знак" оказался недоступен к познанию
чувственным опытом: «это на мраморе высеченная страничка. Как мрамор холодная, и

как мрамор красивая» [28].

Рецензенты настаивали, что Анфиса Рощиной-Инсаровой – отнюдь не та, что написана в
пьесе Андреева. «Та», андреевская Анфиса, в исполнении актрисы оказывалась

«недоигранным» сюжетом: «не все в Анфисе нашло у нее выражение» [32]. Однако
открывался другой уровень — символический и символистский, который принадлежал
уже не пьесе, а индивидуальности актрисы: с другим, непознаваемым эмпирически,
переживанием. Но доступное — чувственное, жизненное измерение — вовсе не то, где
может поместиться и реализоваться тот человек, который носитель «иномирного».

О раздвоенности и крайностях «Анфисы» некогда писал Иннокентий Анненский. Эстет
полагал, с одной стороны, что в пьесе «все люди немного противные и нечистые какие-
то». По его мнению, Анфиса принадлежит этому сюжету: «сперва муж оскорбил и
бросил, а после ребеночек очаровал и оставил. Ошибка у нее вышла потом с каким-то
офицером в Смоленске…, наконец, уже помятая жизнью, уже глубоко оскорбленная,

достается она мужу сестры» [33]. Эта сюжетная «сторона» Анфисы, однако, для
современников оказывалась возможной, но малопривлекательной: здесь героиня
«ничем не выделяется, не представляет интереса новизны» и весь «“героизм” Анфисы,
напоминающий, скорее, истерический» припадок «со швырянием рюмок в лицо» — был

возможен, но не обеспечивал Анфисе драматическое главенство [15, с. 146]. С другой
стороны, по мнению Анненского, персонажи «Леонида Андреева ... символизируются»;
«что-то другое — большое …, но это — ... не-я. Эстетически это не-я ... своеобразно
изменяет психологию людей, через которых действует. <…> мы перестали за них

бояться, их любить и даже жалеть» [33].

Сейчас эти крайности можно и должно сформулировать так: натуралистическая и

10.7256/2454-0757.2025.8.75458 Философия и культура, 2025 - 8

103



символистская. Этот вариативный потенциал «Анфисы» и обеспечил ей сценическую
привлекательность: театр как самостоятельное искусство оставался в праве выбора и
даже более - своего предложения и несомненного авторства. Именно в таком поле
вариаций были явлены первые актерские постановки «Анфисы»: натуралистическая
принадлежала артисту Павлу Самойлову в петербургском Новом Драматическом театре,
близкая к мировидению символизма – актрисе Екатерине Рощиной-Инсаровой в
московской антрепризе Незлобина. Показательно, однако, что речь здесь идет о нечто
большем, чем актерская интерпретация. «Анфиса» оказалась как бы «лакмусовой
бумажкой» для обнаружения нового – стиля, образа, мироощущения. Существенно, что
не Самойлов, а именно актриса Рощина-Инсарова - ее новый стиль и ее новая
образность - оказалась так значима для режиссерского театра: всего через три года (с
1913) начнет работать в Александринском театре под руководством Всеволода
Мейерхольда, режиссера-новатора ХХ века. К Андрееву и Мейерхольд, и Рощина-
Инсарова уже не вернулись, однако для обоих именно андреевская драматургия
оказалась «трамплином» поисков и самых радикальных новаций.

[1] Речь идет о почти одномоментных постановках В.Э. Мейерхольда и К.С.
Станиславского пьесы «Ж изнь Человека» Л. Андреева (22 февраля 1907 года - в
Драматическом театре В. Ф. Комиссаржевской; 12 декабря 1907 года - в Московском
Художественном театре); а также о дальнейших опытах МХТ на «материале» драматургии
Андреева: 1909 — «Анатэма», 1912 — «Екатерина Ивановна», 1914 – «Мысль» (режиссер
В. И. Немирович-Данченко).

Библиография

1. Шишкина Л. И. Творчество Леонида Андреева в контексте культуры ХХ века. СПб.:
СЗАГС, 2009. 219 с. EDN: QUPQUR. 
2. Строева М. Н. Режиссерские искания Станиславского: 1898–1917. М.: Наука, 1973.
375 с. 
3. Русский театр и драматургия эпохи революции 1905–1907 годов / Редкол. А. Я.
Альтшуллер, Л. С. Данилова, А. А. Нинов. Л.: ЛГИТМИК, 1987. 159 с. 
4. Рудницкий К. Л. Русское режиссерское искусство: 1898–1907. М.: Наука, 1989. 384 с. 
5. Соловьева И. Н. Художественный театр: Ж изнь и приключения идеи / Ред. А. М.
Смелянский. М.: Московский Художественный театр, 2007. 671 с. 
6. Скороход Н. С. Леонид Андреев. М.: Молодая гвардия, 2013. 430 с. EDN: XPERYD. 
7. Булышева Е. В. Пьеса Л. Н. Андреева "Мысль" в Московском Художественном театре //
Вестник СПбГУКИ. 2016. № 1 (26). С. 118-121. 
8. Михеичева Е. А. О психологизме Леонида Андреева. М.: Моск. пед. ун-т, 1994. 189 с. 
9. Булышева Е. В. "Театр панпсихизма" Л. Н. Андреева // Вестник Академии Русского
балета им. А. Я. Вагановой. 2015. № 5. С. 169-175. EDN: VKDLDB. 
10. Старосельская Н. Д. Драматургия Леонида Андреева: модерн: 100 лет спустя //
Вопросы литературы. 2000. № 6. С. 125-148. 
11. Московкина И. И. Между "pro" и "contra": координаты художественного мира Леонида
Андреева. Харьков: Харьков. нац. ун-т им. В. Н. Каразина, 2005. 287 с. 
12. Иезуитова Л. А. Леонид Андреев и литература Серебряного века: избранные труды:
публицистика. СПб.: Петрополис, 2010. 738 с. 
13. Дорошевич В. М. А. И. Южин и Малый театр // Раннее утро. 1909. 25 ноября. 
14. Боева Г. Н. Творчество Леонида Андреева и эпоха модерна. СПб.: ИД "Петрополис",
2016. 520 с. EDN: XCOLPX. 
15. Арабажин К. И. Новый драматический театр // Ежегодник императорских театров.
1909. Вып. 4. С. 140-148. 

10.7256/2454-0757.2025.8.75458 Философия и культура, 2025 - 8

104



16. Кугель А. Р. Театральные заметки // Театр и искусство. 1909. № 42. С. 724-726. 
17. Якобсон В. П. Павел Самойлов: сценическая биография его героев. Л.: Искусство,
1987. 205 с. 
18. Измайлов А. А. "Анфиса" // Биржевые ведомости. 1909. 12 октября. 
19. Беляев Ю. Д. Театральные заметки: "Анфиса" // Новое время. 1909. 13 октября. 
20. Абельсон И. О. "Анфиса": новая пьеса Леонида Андреева в "Новом Драматическом
театре" // Обозрение театров. 1909. 13 октября. 
21. Гуревич Л. Я. Петербургские театры: "Анфиса" Л. Андреева // Русские ведомости.
1909. 13 октября. 
22. Опочинин Е. Н. "Анфиса", пьеса в 4 д. Леонида Андреева на сцене театра К. Н.
Незлобина // Московский листок. 1910. 29 января. 
23. Голоушев С. С. "Анфиса" в театре Незлобина // Утро России. 1910. 26 января. 
24. Розенштейн Я. Л. "Анфиса" // Новости сезона. 1910. 27 января. 
25. Бескин Э. М. Московские письма // Театр и искусство. 1910. № 5. С. 109-110. 
26. Эфрос Н. Е. "Анфиса" у Незлобина // Театр. 1910. 29 января. 
27. Юрьев М. Анфиса // Рампа и жизнь. 1910. № 5. С. 73-75. 
28. Бескин Э. М. Андреев и Рощина // Раннее утро. 1910. 27 января. 
29. Голоушев С. С. Анфиса: фельетон Сергея Глаголя // Утро России. 1910. 27 января. 
30. Театр и музыка. Новый театр // Московские ведомости. 1910. 27 января. 
31. Бескин Э. М. "Анфиса": вчерашние впечатления (Театр Незлобина) // Раннее утро.
1910. 26 января. 
32. "Анфиса" (Первое представление) // Театр. 1910. 26 января. 
33. Анненский И. Ф. Театр Леонида Андреева // Голос Севера. 1909. 6 декабря. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Предмет исследования в представленной для публикации в журнале «Философия и
культура» статье автор однозначно не определяет ни в развернутом, словно синопсис,
заголовке («“Анфиса” Л. Андреева: первые театральные постановки. Павел Самойлов в
роли Федора Костомарова (Новый драматический театр, 1909), Екатерина Рощина-
Инсарова в роли Анфисы (театр К. Незлобина, 1910)»), ни в развернутом введении,
посвященном проблематизации изучения драматургии для актерского театра на примере
пьесы Л. Андреева «Анфиса», ни в кратком итоговом выводе.
Есть вероятность, что автор намерено отказывается от формализации методического
сопровождения своей статьи, пытаясь применить тот же метод философской провокации,
который использовал и Л. Андреев в пьесе «Анфиса»: у Андреева в зависимости от
интерпретации «недописанных» образов актером, пьеса раскрывает потаенные грани
смысла от постановки к постановке; у претендующего на публикацию автора читатель
оказывается в роли такого актера. Известный российский теоретик В. М. Розин подобные
отсылки к мыслительному труду читателя или зрителя обозначил как интеллектуальную
практику рефлексивно-синтетического творчества — «креативистику». Подобный
нарративный прием действительно присутствует в представленной на рецензирование
статье (незнакомый с пьесой Андреева читатель, правда, ничего не поймет, но автор к
такому читателю совершенно безразличен). Однако, в таком случае автор
спровоцировал и некоторую неоднозначность прочтения своей мысли.
С одной стороны, вроде бы, статья посвящена сложной проблеме изучения драматургии
для актерского театра, но драматургия Андреева не становится предметом анализа в

10.7256/2454-0757.2025.8.75458 Философия и культура, 2025 - 8

105

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


основной части статьи. В аналитической части автор добротно анализирует тематическую
подборку высказываний театральных критиков о пьесе и ее актерских интерпретациях
Павлом Самойловым и Екатериной Рощиной-Инсаровой. Следовательно, предметом
является рефлексия театральных критиков-современников на новацию Андреева в
области драматургии для актерского театра. Актерский театр (а вернее было бы сказать
– актерский спектакль) в таком случае составляет объектную область выполненного
исследования, рассмотренную на эмпирическом материале первых постановок пьесы
Андреева.
С другой стороны, центральное место в исследовании занимает актерская интерпретация
особенностей драматургии пьесы Л. Андреева «Анфиса», представленная путем
обобщения отзывов критиков-современников. Тогда актерскую интерпретацию следует
считать предметом исследования, пьесу — объектом, а критику — эмпирическим
материалом.
Хотя, судя по итоговому выводу, предметом исследования все же является
«потенциальный драматизм “Анфисы”», а драматургическое новаторство Л. Андреева —
объектом.
Методология исследования основана на тщательной выборке и анализе автором
эпистолярных свидетельств театральных критиков о впечатлениях от первых постановок
пьесы Л. Андреева «Анфиса». Путем сравнения и обобщения высказываний критиков
автор установил, что Павел Самойлов в роли Федора Костомарова (Новый
драматический театр, 1909) интерпретировал «героя» Андреева нарочито
натуралистично в духе неврастеника, человека духовно и физически болезненного.
Рощина-Инсарова же в роли Анфисы (театр К. Незлобина, 1910) раскрывает свой
персонаж с неожиданно для критиков глубокой психологической и символической
стороны, отчего пьеса существенно выигрывает. В целом аналитическая часть статьи
раскрывает уникальные особенности первых постановок «Господина» / «Анфисы» Л.
Андреева.
В заключении автор дает справедливую оценку потенциалу пьесы Андреева: «Сейчас
эти крайности <… актерской интерпретации …> можно и должно сформулировать так:
натуралистическая и символистская. Этот потенциальный драматизм “Анфисы” и
обеспечил ей крайнюю привлекательность для театров. Именно в этих крайностях были
явлены первые актерские постановки пьесы: натуралистическая принадлежала артисту
Павлу Самойлову в петербургском Новом Драматическом театре, символистская –
актрисе Екатерине Рощиной-Инсаровой в московской антрепризе Незлобина.
Показательно, однако, что речь здесь идет о нечто большем, чем актерская
интерпретация. “Анфиса” оказалась как бы “лакмусовой бумажкой” для обнаружения
нового – стиля, образа, мировидения».
Таким образом, несмотря на отсутствие однозначной формализации программы
исследования, обозначенный в итоговом выводе предмет автором раскрыт на высоком
теоретическом уровне, и статья заслуживает публикации в авторитетном научном
журнале.
Актуальность выбранной темы автор поясняет тем, что «есть никем не исследованная
область: постановки пьес Андреева не в режиссерском, а актерском театре – в том типе
театра, где автором спектакля был актер». Рецензент отмечает, что не только в
отношении драматургии Андреева, но и в целом серьезных исследований актерского
театра (спектакля) крайне недостаточно.
Научная новизна представленного исследования заключается в тщательной выборке и
анализе автором эпистолярных свидетельств театральных критиков о впечатлениях от
первых постановок пьесы Л. Андреева «Анфиса», во введении в теоретический оборот
мало известных источников, а также в авторской оценке особой привлекательности

10.7256/2454-0757.2025.8.75458 Философия и культура, 2025 - 8

106



пьесы Андреева для театров. Представленные автором результаты безусловно
заслуживают теоретического внимания.
Стиль текста автор в целом выдержал научный, но встречаются слабо согласованные
высказывания, требующие уточнения (например, «на стадии генеральных репетициях»,
«однако оглушительного впечатления это отменяло, даже провоцировало»,
«Существенно, что не Самойлов, а именно актриса Рощина-Инсарова как носительница
нового стиля и новой образности оказалась так привлекательна и существенна для
нового – режиссерского – театра: всего через три года начнет работать под
руководством режиссера-новатора - Всеволодом Мейерхольдом», «однако именно
драматургия Андреева для обоих[1] оказался “трамплином”»), а также текст
запланированной публикации улучшат рекомендованные редакцией нормы сокращения
упомянутых годов и веков (см. https://nbpublish.com/fkmag/info_106.html). 
Структура статьи соответствует логике изложения результатов научного поиска и
подчинена нетривиальному авторскому стремлению заинтриговать читателя
интеллектуальной игрой теоретических смыслов.
Библиография хорошо раскрывает проблемную область и эмпирический материал
исследования.
Апелляция к оппонентам корректна и достаточна, хотя автор и избегает острой
теоретической полемики.
Статья представляет интерес для читательской аудитории журнала «Философия и
культура» и после небольшой доработки может быть рекомендована к публикации.

Результаты процедуры повторного рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

В журнал «Философия и культура» автор представил статью ««Анфиса» Л. Андреева:
проблема первых сценических интерпретаций», в которой проведено исследование
первых постановок пьесы Леонида Андреева в начале ХХ века на сценах Нового
Драматического театра в Петербурге (1909) и антрепризы Константина Незлобина в
Москве (1910).
Автор исходит в изучении данного вопроса из того, что с постановками драматургии
Андреева принято связывать самые решительные и смелые опыты нового –
режиссерского – искусства ХХ века. поиски театральной образности – новой образности
нового мировидения ХХ века связаны не только с режиссерскими, но и с артистическими
индивидуальностями. Андреев обеспечил «конструкт», необходимую для подобного
сценического поиска вариативность, данную уже в самом переборе названий:
«Господин» — «Анфиса». Пьеса предлагала и провоцировала театральный потенциал:
право авторства оставалась за артистами. 
К сожалению, в статье отсутствует теоретическая составляющая, которая должна
содержать материал по актуальности, научной разработанности проблематики, цели и
задачах, методологии исследования. На основании содержания статьи затруднительно
сделать вывод о ее практической и теоретической значимости. 
На основе анализа научной обоснованности проблематики автор приходит к заключению
о наличии обширных искусствоведческих исследований, посвященных сценическим
новациям знаковых и ключевых режиссерских индивидуальностей, К.С. Станиславского
и В.Э. Мейерхольда, на «материале» андреевских пьес. Вместе с тем, автор отмечает и
полное отсутствие исследований драматургии Андреева не в режиссерском, а актерском
театре – в том типе театра, где автором спектакля был актер. Проработка данного

10.7256/2454-0757.2025.8.75458 Философия и культура, 2025 - 8

107

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


вопроса и составила научную новизну исследования.
Методологическую базу исследования составил комплексный подход, включивший в
себя как общенаучные методы описания, анализа и синтеза, так и компаративный,
культурно-исторический и искусствоведческий анализ. В качестве теоретического
обоснования автором представлены труды искусствоведов Даниловой Л. С. Шишкиной Л.
И., Булышевой Е. В., Альтшуллера А. Я. И др. Эмпирическую базу составили театральные
постановки пьесы Л. Андреева «Анфиса» 1909 и 1910 годов и заметки театральных
деятелей и критиков (Мейерхольд В. Э., Кугель А. Р., Анненский И. Ф. и др.). 
Соответственно, целью настоящего исследования является сопоставление постановок
пьесы Леонида Андреева «Анфиса» с позиции актерской исполнительской интерпретации
ее главных героев актерами Петром Самойловым и Екатериной Рощиной-Инсаровой. 
Как утверждает автор, изначально Андреев задумывал свое произведение на
исключительного артиста – на Героя: почти до самых последних минут публикации пьеса
носила заглавие «Господин». По сути, вариативный ресурс: в пользу разного героя, в
пользу разного драматического лица, разного начала - мужского и женского.
Содержание первых постановок «Анфисы» было сконцентрировано – как и принято в
актерском театре - исключительно на исполнителях центральных ролей. В Петербурге –
Павел Самойлов в роли Костомарова, в Москве – Екатерина Рощина-Инсарова в роли
Анфисы.
На примере данных постановок автор формулирует особенности актерской игры:
натуралистическая и символистская. Именно в таком поле вариаций были явлены
первые актерские постановки «Анфисы»: натуралистическая принадлежала артисту
Павлу Самойлову в петербургском Новом Драматическом театре, близкая к мировидению
символизма – актрисе Екатерине Рощиной-Инсаровой в московской антрепризе
Незлобина. По мнению автора, «Анфиса» оказалась как бы «лакмусовой бумажкой» для
обнаружения нового – стиля, образа, мироощущения. 
В заключении автором представлен вывод по проведенному исследованию, в котором
приведены все ключевые положения изложенного материала.
Представляется, что автор в своем материале затронул актуальные и интересные для
современного социогуманитарного знания вопросы, избрав для анализа тему,
рассмотрение которой в научно-исследовательском дискурсе повлечет определенные
изменения в сложившихся подходах и направлениях анализа проблемы, затрагиваемой
в представленной статье.
Полученные результаты позволяют утверждать, что изучение творческого наследия
деятелей искусства нашей страны представляет несомненный теоретический и
практический культурологический интерес и может служить источником дальнейших
исследований. 
Представленный в работе материал имеет четкую, логически выстроенную структуру,
способствующую более полноценному усвоению материала. Этому способствует и
адекватный выбор методологической базы. Библиографический список исследования
состоит из 31 источника, но включает в себя небольшое количество современных
научных исследований, что представляется недостаточным для обобщения и анализа
научного дискурса. Текст статьи содержит элементы как научного, так и
публицистического стиля. Необходимо также отметить, что выбор автором журнала
«Философия и культура» не в полной мере соответствует искусствоведческому
направлению исследования, представленному в статье. Автору необходимо выбрать
издание более подходящего направления.
Тем не менее, автор выполнил поставленную цель, получил определенные научные
результаты, позволившие обобщить материал, показал глубокое знание изучаемой
проблематики. Следует констатировать: статья может представлять интерес для

10.7256/2454-0757.2025.8.75458 Философия и культура, 2025 - 8

108



читателей и заслуживает того, чтобы претендовать на опубликование в авторитетном
научном издании после устранения указанных недостатков.

Результаты процедуры окончательного рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Предмет исследования статьи ««Анфиса» Л. Андреева: проблема первых сценических
интерпретаций - первые сценические интерпретации указанной пьесы в Москве и Санкт-
Петербурге. 
Актуальность статьи весьма велика, поскольку в отечественном искусствоведении
существует определенный дефицит исследований, посвященных современному театру. 
Сам автор справедливо замечает: «Однако есть никем не исследованная область:
драматургия Андреева не в режиссерском, а актерском театре – в том типе театра, где
автором спектакля был актер. Важно акцентировать, что «театр Актера» не менее
пристально всматривался в пьесы Андреева: не только с режиссерскими, но и с
артистическими индивидуальностями связаны поиски театральной образности – новой
образности нового мировидения ХХ века».
Статья обладает несомненной научной новизной и отвечает всем признакам подлинной
научной работы. 
Методология автора весьма разнообразна и включает анализ широкого круга
источников – самой пьесы и посвященной ей литературы. Автором умело используются
сравнительно-исторический, описательный, аналитический и др. методы во всем их
многообразии.
Исследование, как мы уже отметили, отличается очевидной научностью изложения,
содержательностью, тщательностью, четкой структурой. Стиль автора характеризуется
оригинальностью и логичностью, доступностью и высокой культурой речи. Пожалуй,
самое привлекательное в этой работе – ее четко выстроенная структура и до мелочей
проанализированные подробности постановок и истории их создания.
Исследование состоит из обширного введения, в котором анализируются специфические
особенности «новой драмы» и вообще драматургии Л. Андреева, делается обзор
литературы по теме, а также основной части и выводов. 
У же во введении становится очевидным умение исследователя делать верные
промежуточные выводы, основываясь на глубоких знаниях. Он пишет: «Содержание
первых постановок «Анфисы» было сконцентрировано – как и принято в актерском
театре - исключительно на исполнителях центральных ролей. В Петербурге – Павел
Самойлов в роли Костомарова, в Москве – Екатерина Рощина-Инсарова в роли Анфисы.
Изначально Андреев задумывал свое произведение на исключительного артиста – на
Героя: почти до самых последних минут публикации пьеса носила заглавие «Господин». 
К очевидным достоинствам работы можно отнести бесспорное умение исследователя
воссоздавать точную сценическую ткань, а именно: «Нервным надрывом начинал роль и
спектакль Самойлов: с первых минут его Костомаров выглядит «подавленно, нервно и
растерянно, хватается рукою за лоб», «делает прерывистые жесты» [18], —
фиксировали очевидцы. Этот нервический рисунок роли задавал точку отсчета:
Костомаров-Самойлов «с первого акта какой-то горячечный», и в этой горяченности
«совершенно развинтился»[19]. Совокупность свойств героя была свернута и стянута
исключительно к его внутренней жизни. Самойлов-Костомаров оставался один, вне
сюжета и партнерства — наедине со своей нервной жизнью, но именно по отношению к
этой жизни было возможно и даже должно искать и динамику, и динамику

10.7256/2454-0757.2025.8.75458 Философия и культура, 2025 - 8

109

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


преодоления».
Очевидно умение автора включать в работу не только описание, но и анализ, который
помогает читателю «увидеть» происходящее на сцене: «Поверх сюжета, однако, критики
записали то, что не принадлежало ни андреевской героине, ни сценической:
подчеркнуто — исключительно артистке, артистической индивидуальности Рощиной-
Инсаровой. Некий сверхсюжет. В лике актрисы — «затаенная драма»; не находит
выражения — «подавленная слеза» и «сосредоточенное страдание» [25, с. 109].
Собственный – артистический - лейтмотив: Рощина-Инсарова «страдала... подлинной
мукой» [27, с. 74] невыразимого.
Актриса как бы «сдергивала» чувственную определенность героини, открывала свое: на
символистский манер — невоплотимую Красоту. Это фиксировал критик Эфрос: в лике
актрисы «не красота, но что-то, что ценнее красоты», оно светится «загадочной
печатью»». Весьма похвально, что автор анализирует и высказывания рецензентов с
современной позиции:
«Рецензенты настаивали, что Анфиса Рощиной-Инсаровой – отнюдь не та, что написана
в пьесе Андреева. «Та», андреевская Анфиса, в исполнении актрисы оказывалась
«недоигранным» сюжетом: «не все в Анфисе нашло у нее выражение» [32]. Однако
открывался другой уровень — символический и символистский, который принадлежал
уже не пьесе, а индивидуальности актрисы: с другим, непознаваемым эмпирически,
переживанием. Но доступное — чувственное, жизненное измерение — вовсе не то, где
может поместиться и реализоваться тот человек, который носитель «иномирного».
Все это помогает воссоздать сценическую ткань спектаклей, как уже отмечалось,
изучить историю их создания, а также составить собственное мнение о постановках.
Библиография данного исследования является достаточной и разносторонней, включает
множество разнообразных источников по теме, выполнена в соответствии с ГОСТами. 
Апелляция к оппонентам представлена в широкой мере, выполнена на высоконаучном
уровне. 
Автор делает обширные и серьезные выводы, а именно: «Сейчас эти крайности можно и
должно сформулировать так: натуралистическая и символистская. Этот вариативный
потенциал «Анфисы» и обеспечил ей сценическую привлекательность: театр как
самостоятельное искусство оставался в праве выбора и даже более - своего
предложения и несомненного авторства. Именно в таком поле вариаций были явлены
первые актерские постановки «Анфисы»: натуралистическая принадлежала артисту
Павлу Самойлову в петербургском Новом Драматическом театре, близкая к мировидению
символизма – актрисе Екатерине Рощиной-Инсаровой в московской антрепризе
Незлобина».
Это исследование представляет большой интерес для разных слоев аудитории – как
специализированной, ориентированной на профессиональное изучение театрального
искусства (искусствоведов, театроведов, культурологов, историков и др.
исследователей, актеров, студентов, преподавателей и т.д.), так и для всех тех, кто
интересуется историей и искусством вообще.

10.7256/2454-0757.2025.8.75458 Философия и культура, 2025 - 8

110


	«Анфиса» Л. Андреева: проблема первых сценических интерпретаций

