
Беляева Татьяна Олеговна

старший преподаватель кафедры культурологии и дизайна, Алтайский государственный университет 

656049, Россия, Алтайский край, г. Барнаул, ул. Димитрова, 66, каб. 219 

tatyana.kelina89@mail.ru

Философия и культура 
Правильная ссылка на статью:
Беляева Т.О.  Традиционные сакральные смыслы в этнорегиональной культуре Алтая // Философия и культура.
 2024. № 10. DOI: 10.7256/2454-0757.2024.10.70178 EDN: AGNOYP URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=70178

Традиционные сакральные смыслы в этнорегиональной
культуре Алтая

Статья из рубрики "Философия культуры"

DOI:

10.7256/2454-0757.2024.10.70178

EDN:

AGNOYP

Дата направления статьи в редакцию:

20-03-2024

Аннотация: В данной статье представлено изучение методологических подходов к
исследованию традиционной сакральной этнорегиональной культуры Алтая.
Рассматривается сущность понятия «сакральная» культура. Выявляются теоретические
аспекты исследования «сакральной» этнорегиональной культуры Алтая. Проводится
сравнительный анализ различных традиционных форм сакральности в развитии
этнорегиональной культуры Алтая. Рассматривается проблема сохранения культурного
наследия Алтая. Цель исследования: раскрыть особенности традиционных сакральных
смыслов в этнорегиональной культуре Алтая. З адачи: - рассмотреть теоретические
аспекты исследования сакральной этнорегиональной культуры Алтая; - провести
сравнительный анализ различных традиционных форм сакральности в развитии
этнорегиональной культуры Алтая. Предметом исследования являются традиционные
сакральные смыслы в этнорегиональной культуре Алтая. Объектом исследования
является этнорегиональная культура Алтая. Практическая значимость данной работы
заключается в возможности использования полученных данных при создании локальных
региональных программ по сохранению этнокультурного традиционализма. Метод и

10.7256/2454-0757.2024.10.70178 Философия и культура, 2024 - 10

43

https://e-notabene.ru/fkmag/rubric_1054.html


методология проведения работы: основу исследования образует принцип системного
подхода, а так же культурфилософский и аксиологический методы. На основании
данного исследования можно сделать вывод, культура Алтая представляет собой
огромный пласт этнографически разнообразных этносов. Каждой этнической группе
присущи свои сакральные ценности и социальные образцы, через которые эти ценности
могут передаваться последующим поколениям. Это можно проследить на примере
алтайской домовой росписи, в предметах быта присутствует сложный семантический
комплекс сакрализации. Роспись с одной стороны, предстает как способ сакрализации
человеческого бытия, с другой же стороны, является каналом передачи
соответствующих социальных образцов, которые влияют на консолидацию носителей
конкретной культуры. Границы сакрального здесь определяются субстанциональными
смыслами человеческого бытия и цивилизационным уровнем развития сакрализации
ценностей. Традиционные сакральные смыслы переплетаются с бытом, культурой и
образом жизни народа.

Ключевые слова:

традиции, сакральное, смыслы, этнос, этнорегиональные, культура, Алтай, духовность,
ценности, направления

В современном обществе принято считать, что традиции, заложенные в том или ином
регионе, характеризуют нормы поведения, приспособленность конкретной этнической
группы к современной системе ценностей. В некоторых этнических группах «традиция» и
«священность» – это понятия, которые взаимодополняют друг друга. В настоящее время
понятие «сакральное» имеет несколько интерпретаций. Ключевая трактовка сакрального
связана с осмыслением священного и священности в этнорегиональных традициях и
обрядах. Такой подход развивает ряд исследователей. Так, например, А.С. Ж ердева
утверждает, что понятие «сакральное» было введено в оборот только в XX веке, до этого

ученые использовали термины «святое», «священное» [4]. Классическими ракурсами
осмысления сакрального являются подходы М. Элиаде и Р. Отто. Так, Рудольф Отто
определяет «сакральное» как «нечто отличное» (ganz Andere) или «нечто совсем иное»
[12]. Мирча Элиаде между тем утверждал, что священное и мирское – это два образа

бытия в мире, две ситуации существования, принимаемые человеком в ходе истории [3].
В таком случае природа сакрального раскрывается и через призму социальных смыслов
и социальных образцов, передаваемых от одного поколения носителей культуры к
другому. Представляется, что такой аспект является новым: если раньше сакральное
связывалось с традиционализмом и почти всегда было персоноцентричным, как правило,
связанным со священными смыслами божественного или вселенского, то теперь важно
рассматривать сакральное чрез призму социального обмена – обмена традиционными
консолидирующими смыслами, которые раскрываются в сакральных ценностях. Данной

точки зрения, например, придерживаются некоторые зарубежные авторы [16; 18]. Мы ее
также разделяем и в настоящей статье делаем на ней акцент.

Сакральное в то же время можно идентифицировать как совокупность смыслов бытия,
связанных с трансценденцией (сверхъестественным, находящимся вне мира и
управляющего им) и укорененных в сверхъестественном, растворенном в природе.
Сакральное, связанное с трансценденцией, появляется в культуре много позже

сакрального, связанного со сверхъестественным, имманентно присущим природе [10, c.

10.7256/2454-0757.2024.10.70178 Философия и культура, 2024 - 10

44



166].

Как видим, важное значение имеет субстанциональный характер в трактовке
сакрального. Он предполагает, что сакральное пронизывает все уровни человеческого
бытия, отражает сущность ценностно-смысловых исканий народа, объединяет носителей
культуры, определяет вектор передачи информации о священных смыслах от одного
поколения людей другому. Следует подчеркнуть, что субстанциональность сакрального –
это ключевой универсальный маркер любой культуры. Однако он может проявлять себя с
учетом специфики традиционализма конкретной этнорегиональной культуры. Так,
особенностью духовной культуры Алтая в ее субстанциональном смысле является
ценностно-смысловой комплекс Бог – Мир – Человек. Если в других культурах их
«вселенскость», сакральность в основном подчеркивается системой традиций, прочно
установившихся в культуре, то алтайская этнорегиональная культура содержит присущий
только ей ценностно-смысловой комплекс сакральности, который можно назвать
триединством Бог – Мир – Человек. Именно в нем и заключается субстанциональность.

Данный подход следует из позиций некоторых авторов [10; 13; 14].

«Бог» и «религия» также отождествляются понятием «священное». Причина этой
нерасторжимости заключается в общей для этих дискурсов проблеме соотношения двух

фигур – человека и Бога [15, с. 118]. Если мы представляем себе отношение между богами
и людьми таким образом, что действующий человек внешне противостоит богу как чему-
то субстанциальному, то такое взаимоотношение их является совершенно прозаическим.

Бог повелевает, а человеку остается лишь повиноваться [2, c. 234]. Однако
традиционализм духовной культуры Алтая свидетельствует о другом соотношении – Бог и
Человек становятся медиаторами священного и сакрального; так, путь Человека к Богу
представлен не просто как прошение у Бога или поклонение ему, но как надежда на
спасение самого субъекта, его рода и территории от врагов. При этом сакрализации
подвержены практически все элементы такого взаимодействия – священный путь,
провидение и т.д.

Между тем сакрализация ценностей – это не просто наделение божественным предметов,
атрибутов повседневной жизни, но и наделение носителей культуры священными
смыслами бытия, а миропорядка – божественными свойствами. В этнорегиональной
культуре каждого региона заложены свои коды, символы и свойства, передающие
миропорядок и отражающие результат процесса сакрализации.

Особое значение для цели настоящей статьи имеет понятие этнорегиональной культуры.
Нами оно также используется для характеристики духовной культуры Алтая и понимается
как «совокупность представлений этнической общности о себе и о своем месте в мире,
включающая опыт передачи социальных и культурных образцов и установок,

реализованных в общественно-исторической практике этноса» [17, р. 10]. Очевидно, что
этнорегиональная культура – это многовековой концентрированный опыт народа, тесно
связанный с духовной жизнью, системой традиционных ценностей, ментальных
ориентиров в границах определённого территориального пространства и географической
среды обитания этносов. Исследуя ареал духовной культуры Алтая, мы связываем ее
развитие с конкретным священным местом – Алтаем, которое само по себе
сакрализовано и является источником сакральных смыслов человеческого бытия.
Например, Г.М. Казакова анализирует различные подходы к региону как
«месторазвитию», «культурному ареалу», «культурному гнезду», «духу места» и

«историко-культурной зоне» [7, с. 24].

10.7256/2454-0757.2024.10.70178 Философия и культура, 2024 - 10

45



Н.В. Лаптева утверждает, что через систему табу, обрядов, различного рода
практических ограничений устанавливалась равнозначность всего живущего в мире:
«Человек не царь природы, а малая частичка единой мировой жизни, где все
взаимосвязано и взаимозависимо. Ж изнь священна по своей сути. Беречь эту жизнь и

приумножать ее призван человек, наделенный интеллектом и совестью» [8, с. 282].

Но важно осмыслить единство Человека и Бога в системе культуры. Образ Бога как
одной из фундаментальных сакральных ценностей присутствует во многих культурах,
однако в культуре Алтая обнаруживается отличие: обычно в культурах мира сила дается
Богу, чтобы он мог создавать мир, природу, человека, но в мифологии Алтая сила
даруется и человеку – ему она необходима прежде всего для преодоления сложного
пути к Творцу, к Богу.

По мнению исследователей, «сакральные ценности можно определить как значимость
для носителей культуры священных смыслов божественного и субстанциального, которые
определяют повседневную жизнь индивидов и обществ, а также являются основой
формирования и развития религиозно-мифологического мировоззрения и соотносятся с

онтологической системой Творец – Человек – Мир» [13].

Далее в статье мы непосредственно обратимся к этнорегиональной культуре Алтая,
чтобы показать, как через конкретный вид творческой культурной практики – домовой
росписи – транслируются ключевые традиции и связанные с ними сакральные смыслы
бытия.

Как известно, в Алтайском крае преобладает христианство. Бог как центр мироздания в
христианской религии священен. Так же сакральны у многих наров Алтая «места силы»,
«священные места». Понятие сакрального тем самым связывают не только с
божественным, но и с феноменом природной среды. Человек, осваивая определенное
пространство жизни, вступает в диалогические отношения с природным миром, с
коренными насельниками данной территории, с другими «пришлыми» людьми, с миром
«духовных сущностей». В ходе этих множественных связей формируются

мифологические представления о реальности, создаются символические системы [11, с.

23].

Культура Алтая представляет собой огромный пласт этнографически разнообразных
этносов. Любая этническая группа оказывает огромный вклад в становление
этнорегиональной культуры в целом. Каждой этнической группе присущи свои
сакральные ценности и социальные образцы, через которые эти ценности могут
передаваться последующим поколениям. Для этой культуры характерен традиционализм:
традиционная культура Алтая несет в себе сакральные ценности, священные смыслы в
атрибутике повседневной жизни.

«Сакрализация мира как такового, не только как среды обитания человека или животных
и птиц, но и как пути человека к Творцу, происходит на всех уровнях бытия и прочно

закрепляется в религиозно-мифологическом мировоззрении носителей культуры» [14, с.

83].

Появление русской традиционной культуры в Алтайском крае связано с переселением и
миграцией славянских этносов на Алтай. Славянские народы делятся на восточных –
русские, белорусы, украинцы, западных – поляки, чехи, словаки и южных – словенцы,
хорваты, сербы, болгары. В каждой этнической группе существует свой культ,

10.7256/2454-0757.2024.10.70178 Философия и культура, 2024 - 10

46



объединяющий жителей той или иной социальной общности сакральными символами,
которые были отражены в быту. Для каждой из этих общностей важны и социальные
образцы, транслируемые между поколениями и несущие консолидирующие смыслы
бытия, объединяющие носителей культуры «вокруг» сакральных ценностей.
Сакрализация убранства русского дома свидетельствует о священности миропорядка –
дом всегда воспринимается как миропорядок, как тот социальный образец, который
важен для каждого человека и в нем как будто бы «пересекаются» Бог, Мир, Человек.
Дом может быть воспринят как путь к Творцу через символы добра, силы, жизни и т.д.

«Стоило приоткрыть дверь в сени, и, несмотря на слабое освещение, внимание
входящего сразу же обращалось на расписные двери и стенку чулана, крашеные
скамейку, коромысло и валек. Чулан, где хранилась одежда и съестные припасы семьи,
расписывался особенно ярко, со значением. Эти символы русской мифологии выражали

надежду хозяев на богатый урожай и полный достаток в доме» [6, с. 7]. Но кроме того,
эти воплощали социальный образец единства, передачи ключевого консолидирующего
смысла.

Ж илище переселенцев изначально было под угрозой, освоение новых мест для
некоторых общностей было мучительным. Человек пытался защитить себя от всего, тем
самым украшал свое жилище символами и оберегами. В основе символико-поэтической
системы древних славян лежат знаки природы и древа жизни. Одним из широко
распространенных мотивов алтайской домовой росписи является растительный круг.
Растительными композициями украшали ворота, калитки, двери, ставни, в крестьянских
жилищах. Потолок в доме – это его «небо»; изображение круга, венка в домовой
росписи, украшавшего потолок, связывали с солнцем, светилом, дарующим жизнь всему
земному. Круги-венки помещались на потолках в соответствующих зонах, они имели
свою атрибутику. В одном помещении могло быть несколько растительных кругов,
круговые рисунки имели значение оберега. Без смысловой семантической нагрузки не
один дом не был признан защищенным. Защищенный дом для человека – это «онтос»,
своеобразный путь к Творцу и получение защиты от него.

Как отмечается, «на простенках избы мастера вводилиразнообразные мотивы и

сюжетные сценки» [9, с. 176]. Основа композиций – дерево, куст, ветка, букет, венок, из
основного побега вырастают гирлянды цветов и ягод. Цветочные композиции
дополнялись птицами. Изображение птицы в домовой росписи имело разную
семантическую трактовку, в зависимости от места, где они были помещены, от роли той
вещи, которую они украшали, и от сочетания с другими мотивами. Например, павлин –
мужское начало, изображался на стенах, павлин и пава – символ счастливой жизни
супружеской пары – стены, припечная доска, голубь – символ Святого Духа – в круге на
потолке, а сова являлась символом женского начала и изображалась на дверях. Также,
на ставнях можно встретить львов, они охраняют жилище. Все входы и выходы в доме
были защищены символами-оберегами: изображением львов и сов. Алтайской росписью
расписывали не только оконные, и дверные проемы, а также мебель, утварь, орудия
труда и быта: прялки, столы, табуретки, кровати, посуду и многое другое. Таким
образом, роспись становилась той субстанциональным атрибутом, который был включен в
отношения Бог – Мир – Человек. Очевидно, что сакральность – это такая форма
ценностей, которая сохраняет не только священную структуру традиций народа, но и
закладывает особый семантический смысл в простые вещи, предметы быта, одежду и
нематериальные виды культуры народа. Традиционные сакральные смыслы
переплетаются с бытом, культурой и образом мышления той или иной этнической группы.

10.7256/2454-0757.2024.10.70178 Философия и культура, 2024 - 10

47



Традиционные сакральные смыслы в этнорегиональной культуре Алтая представляют
синтез; границы сакрального здесь определяются субстанциональными смыслами
человеческого бытия и цивилизационным уровнем развития сакрализации ценностей.
Отличительной особенностью является ценностно-смысловой комплекс Бог – Мир –
Человек. В предметах быта и обрядах присутствует сложный семантический комплекс
сакрализации, это можно проследить на примере алтайской домовой росписи. По сути,
роспись предстает, с одной стороны, как способ сакрализации человеческого бытия, с
другой же стороны, является каналом передачи соответствующих социальных образцов,
которые влияют на консолидацию носителей конкретной культуры. При этом такие
социальные образцы имеют выраженную этнорегиональную окрашенность и
демонстрируют глубокий традиционализм народа и его культуры. А традиционные
сакральные смыслы были заложены нашими предками и передавались из поколения в
поколение.

Библиография

1. Бернюкевич Т.В. Региональные культуры в контексте становления российской
культуры // Ученые записки Забайкальского государственного университета. Серия:
Социологические науки. 2017. Т. 12. № 3. С. 55-59. 
2. Гегель Г.В.Ф. Эстетика: В 4-х томах. Т. 1. М.: Искусство, 1968. 312 с. 
3. Элиаде М. Священное и мирское / Пер. с фр. М.: Изд-во МГУ, 1994. 144 с. 
4. Ж ердева А.С. Осмысление понятия «сакральное» в современном философском
дискурсе // Ученые записки Таврического национального университета им. В.И.
Вернадского. Серия «Философия. Социология». 2008. Т. 21. № 1(60). С. 437-444. 
5. Забияко А.П. Сакральное // Культурология. XX век: Энциклопедия / Гл. ред. и сост.
С.Я. Левит. Т. 2. СПб.: ФАИР-Пресс, 1998. С. 159-160. 
6. Каплан Н.И. Очерки по народному искусству Алтая / Науч.-исслед. ин-т худож. пром-
сти. М.: Госместпромиздат, 1961. 96 с. 
7. Казакова Г.М. Регион как субкультурный локус: на примере Южного Урала.
Автореферат дис. доктора культурологии: Моск. гос. ун-т культуры и искусств. М., 2009.
42 с. 
8. Лаптева Н. В. Влияние природных факторов на формирование системы ценностей
культуры повседневности народов Большого Алтая // Мир науки, культуры, образования.
2010. № 3 (22). С. 281-283. 
9. Липинская В.А. Местные особенности традиционных поселений, жилища,
хозяйственных строений и возможности их учёта и использования в современном
строительстве (по материалам Сибири) // Русские народные традиции и современность.
М.: Наука, 1995. 396 с. 
10. Лукин А.Н. Сакральное в системе ценностей культуры // Социология в российской
провинции: тенденции, перспективы развития: в 2-х ч. Ч. I. Екатеринбург: УрГУ, 2002. С.
162-177. 
11. Мурзина И.Я. Феномен региональной культуры: бытие и самосознание: дис. докт.
культурологии. Екатеринбург, 2003. 237 с. 
12. Отто Р. Священное. СПб.: Изд-во Санкт-Петербургского ун-та, 2008. 272 с. 
13. Попов Е.А. Сакрализация ценностных структур человеческого бытия в духовной
культуре Большого Алтая // Философия и культура. 2023. № 5. С. 182-190. 
14. Попов Е.А., Нехвядович Л.И. Сакрализация миропорядка в духовной культуре
Большого Алтая // Вестник КемГУКИ. 2023. № 64. С. 78-88. 
15. Ростова Н.Н. Сакральное как концепт // Вестник Воронежского государственного
университета. Серия: Философия. 2016. № 3(21). С. 112-120. 
16. Ginges J., Scott А. Sacred Values and Cultural Conflict // Oup uncorrected proof –

10.7256/2454-0757.2024.10.70178 Философия и культура, 2024 - 10

48



firstproofs. Newgen, 2013. Thu Jun 13. Р. 273-301. DOI:
10.1093/acprof:osobl/9780199336715.003.0006 
17. Smith P.B. Nations, Cultures and Individuals: New Perspectives on Old Dilemmas //
Journal of Cross-Cultural Psychology. 2004. № 35. Р. 6-12. 
18. Van de Vijver F.J.R., van Hemert, D.A., Poortinga Y.H. (еds.). Individuals and Cultures in
Multilevel Analysis. Mahwah NJ: Lawrence Erlbaum Associates, 2018. 201 р. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

В поле внимания автора статьи попали сакральные ценности в этнорегиональной
культуре Алтая. Сам по себе вопрос о сакральных ценностях применительно к
конкретной культуре почти всегда связывается с онтологическими основаниями и
традиционализмом. Собственно, автор предлагаемой статьи также идет в анализе
проблемы по данному пути – начинает с исследования феномена сакральности как
такового, показывает масштабирование проблематики сакральности как универсального
свойства культурогенеза. А далее уже переходит непосредственно к исследованию
традиционных сакральных ценностей этнорегиональной культуры Алтая. Для данной
работы характерны следующие позитивные моменты: (1) автор последовательно
раскрывает обозначенную тему, привлекая не только классический подход к
проблематике сакрального, содержащийся, например, в работах М. Элиаде, но и
обращаясь к трудам современных исследователей, занимающихся проблематикой
этнорегиональных культур, - на этом этапе исследования автор придерживается
понятной логики изложения научных результатов; закономерно приходит к выводу о том,
что сакральность пронизывает все ценностные структуры человеческого бытия; (2)
обращение к конкретному опыту этнорегиональной культуры – культуре Алтая позволило
получить выводы, которые характеризуют данный ареал культуры с точки зрения его
своеобразия – в частности, автор показывает, что в основании этой культуры лежит
сакральное триединство Бог – Человек – Мир; представляется, что такой ракурс
исследования отличается выраженной новизной, т.к. ранние исследования в основном
были сосредоточены на каком-либо одном из элементов такого триединства, как
правило, божественном; (3) интересной находкой автора можно признать обращение к
домовой росписи, через которую и показана сакральность всей этнорегиональной
культуры, - видно, что автор разбирается в данном виде творчества, имеет четкое
представление о специфике росписи; (4) не вызывает возражений теоретико-
методологический ракурс проведенного исследования – акиологический подход, а
также культурфилософский подход позволили автору получить эвристические значимые
результаты, которые можно признать новыми и вполне состоятельными. Конечно,
используемый для анализа материал домовой росписи мог бы быть более полным, если
бы автор статьи поставил задачу рассмотреть различные аспекты росписи и соотнести их
с традиционализмом этнорегиональной культуры Алтая. Вместе с тем содержательно
удалось реализовать поставленную цель – в частности, в статье содержится логичный
переход от концептуализации сакральных смыслов человеческого бытия к их
воплощению в конкретных ценностных структурах, в данном случае в росписи как
особом виде творчества. К позитивным моментам следует также отнести следующие
свойства представленного материала: во-первых, автор привлек не только
отечественные научные источники, но и ряд зарубежных, что усилило теоретическую и
методологическую позицию исследователя; во-вторых, в статье представлена именно

10.7256/2454-0757.2024.10.70178 Философия и культура, 2024 - 10

49

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


авторская позиция – в частности, приведены аргументы по поводу возможности
использования сакрального триединства Бог – Человек – Мир для иллюстрации
целостности этнорегиональной культуры, определения ее субстанциональной специфики;
в-третьих, автору удалось избежать часто возникающего недочета, когда речь идет о
сакральности, в связи с перечислением тех или иных конкретных традиций, ритуалов,
обрядов, в которых проявляются сакральны смыслы – совершенно очевидно и
закономерно, что это происходит всегда, иначе бы обряды и традиции утратили свое
сакральное предназначение, а вместе с ним и востребованность среди поколений
носителей культуры. Таким образом, на основании изложенного можно считать, что
работа состоялась, она имеет все признаки самостоятельного научного труда, новизны,
глубокой проработки проблемы.

10.7256/2454-0757.2024.10.70178 Философия и культура, 2024 - 10

50


	Традиционные сакральные смыслы в этнорегиональной культуре Алтая

