
Данилова Валерия Юрьевна

кандидат исторических наук 

доцент, кафедра всеобщей истории, Владимирский государственный университет им. Александра
Григорьевича и Николая Григорьевича Столетовых 

600014, Россия, Владимирская область, г. Владимир, пр. Строителей, 11, ауд. 320а 

fasikcat@yandex.ru

Философия и культура 
Правильная ссылка на статью:
Данилова В.Ю.  Философия в римском обществе конца I–начала II вв. н. э. // Философия и культура.  2024. № 9.
DOI: 10.7256/2454-0757.2024.9.69660 EDN: KATNEZ URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=69660

Философия в римском обществе конца I–начала II вв. н.
э.

Статья из рубрики "История идей и учений"

DOI:

10.7256/2454-0757.2024.9.69660

EDN:

KATNEZ

Дата направления статьи в редакцию:

24-01-2024

Аннотация: Предметом исследования в данной статье является роль философии в
жизни римского общества конца I – начала II вв. н. э. Рассмотрен период правления
императора Домициана, последнего из династии Флавиев (81–96), а также
представителей династии Антонинов – Нервы (96–98) и Траяна (98–117). Автор ставит
перед собой следующие задачи: во-первых, определить, насколько сильным было
влияние философских учений на политические взгляды римских граждан; во-вторых,
проанализировать роль философии в мировоззрении и поведении римлян в других
сферах жизни, кроме политической; в-третьих, рассмотреть соотношение идей греческой
философии и римских идей и традиций. Источники позволяют рассмотреть степень
популярности философии в конце I – начале II вв. н. э. среди различных слоев
римского общества. Для достижения цели изучены на языке оригинала произведения
римских авторов Тацита, Плиния Младшего, Ювенала. Выявлены и проанализированы
фрагменты, в которых упоминается философия и философы, проведено их сравнение
между собой. Новизна исследования состоит в том, что период конца I – начала II вв. н.
э. не являлся предметом самостоятельного исследования в плане влияния философских

10.7256/2454-0757.2024.9.69660 Философия и культура, 2024 - 9

77

https://e-notabene.ru/fkmag/rubric_962.html


идей на римское общество. Анализ источников показывает, что на распространение
философии влияла политическая обстановка. При Домициане философы были изгнаны
из Рима, свобода слова не допускалась, а при Нерве и Траяне философы возвратились
в Рим, и количество их последователей возросло. Слушателями философов были как
хорошо образованные представители высших сословий, так и менее образованные и
менее знатные люди. В Риме возникла мода подражать философам без серьезного
увлечения философией. Среди всех учений наиболее популярен был стоицизм,
например, в лице философа Эвфрата. Идеи стоицизма и римские традиционные ценности
пересекались в отношении к добродетелям, в вопросе о возможности самоубийства в
тяжелой жизненной ситуации. Отношение представителей римской знати к стоицизму в
политическом плане было неоднозначным: с одной стороны, были участники стоической
оппозиции Домициану и сочувствующие им, с другой стороны, не все разделяли идеи
активного сопротивления неугодному императору.

Ключевые слова:

Римская империя, римское общество, философия, Т ацит, Плиний Младший, Ювенал,
римские традиции, политические взгляды, отношение к самоубийству, подражатели
философам

Период I–II вв. н. э. в истории римской философии известен прежде всего учением
философов-стоиков, представителей так называемой Поздней Стои. Соответственно,
большая часть современных работ по этому периоду касается взглядов и деятельности

римских философов-стоиков Сенеки, Эпиктета и Марка Аврелия [1, с. 360–394; 2–5; 6, с. 564–

568; 7; 8, с. 322–327]. В данной же статье поставлена цель рассмотреть не сочинения
римских философов, как это делается традиционно, а показать, как философские идеи
отражались в римском обществе, как и в какой степени они на него влияли. Для этого
будут рассмотрены произведения римских, латиноязычных, авторов, в которых есть
упоминания об их собственном отношении к философии и отношении к ней других
римлян, и будет проведен сравнительный анализ выявленной информации.

Хронологические рамки исследования обозначены как конец I–начало II вв. н. э., то
есть период правления императора Домициана, последнего из династии Флавиев (81–
96), а также представителей династии Антонинов — Нервы (96–98) и Траяна (98–117).
Актуальность работы определяется тем, что данный конкретный период мало изучен в
истории философии, он не являлся предметом самостоятельного исследования в плане
влияния философских идей на римское общество. Из близких по теме работ можно
указать статьи А. А. Столярова, который рассмотрел деятельность и идеи философа-
стоика I в. н. э. Гая Музония Руфа в контексте римской общественной жизни [9–10].

Первая задача статьи состоит в том, чтобы определить, насколько сильным было влияние
философских учений на политические взгляды римских граждан. Известно, что в период
правления Нерона (54–68) и Веспасиана (69–79) в Риме была сильная стоическая

оппозиция императорам в сенате, ее представители опирались на идеи стоицизма [15; 16,

с. 37–38; 17]. Важно изучить, сохранились ли эти тенденции при Домициане, который
представлен в римской литературе как император-тиран, и как относились представители
сенатской знати к возможности противостояния императору на основе идей стоицизма.
Эти вопросы могут быть рассмотрены на основе сочинений Тацита и Плиния Младшего.

10.7256/2454-0757.2024.9.69660 Философия и культура, 2024 - 9

78



Вторая задача состоит в том, чтобы проанализировать роль философии в мировоззрении
и поведении римлян в других сферах жизни, кроме политической. У  Тацита и Плиния
Младшего мы можем найти информацию о том, как относились римляне к проблемам
смерти и самоубийства. Вопрос о смерти и самоубийстве был важным для римской

философии, и он вызывает интерес у современных исследователей [18, с. 43–45; 19–20].
Однако, они рассматривают эту проблему только по философским сочинениям, в данной
же статье будут привлечены литературные произведения.

В историографии есть мнение, что философия не пользовалась в Римской империи
большой популярностью и была нужна только немногим интеллектуалам, которые хотели

достичь добродетели или уходили в философию от жизненных проблем [21, с. 40]. Однако,
письма Плиния Младшего и сатира Ювенала, проанализированные в данной работе,
показывают, что в конце I–начале II вв. н. э. в римском обществе был достаточно
большой интерес к философии, причем не только со стороны высших слоев общества
(сенаторов и всадников), но и менее знатных и не столь образованных людей. Важно
изучить, чем был вызван этот интерес к философии и насколько он был серьезным.

Третья задача заключается в том, чтобы рассмотреть соотношение в указанный период
идей, пришедших из греческой философии, и римских идей и традиций. Под римскими
идеями понимаются устойчивые представления и ценности (то, что римляне называли
«нравы предков»), выработанные в культуре Древнего Рима на основе местных
социально-политических условий и отраженные в сочинениях латиноязычных авторов.
Актуальным в научной литературе является вопрос о соотношении учения стоиков,
изначально пришедшего в Рим из Греции, с римскими традициями и нормами морали.
Например, С. Н. Кочеров подчеркивает, что популярность в римском обществе учения
стоиков связана с тем, что оно оказалось созвучным морали римской гражданской

общины [16, с. 32]. У . Терпин характеризует отношения между римским идеями и идеями

стоицизма как очень сложные, так что иногда их невозможно даже уловить [22, с. 364].
Тем не менее, вопрос о соотношении этих идей кажется автору статьи важным и
заслуживающим изучения.

При анализе источников обращалось внимание в первую очередь на те фрагменты, где
прямо упоминалась философия и философы. Посмотрим с лингвистической точки зрения,
какие слова используют римские авторы для обозначения философии и философов. У

Тацита и Плиния Младшего встречаются слова sapientia [23, 2, 4; 26, XV.71; 24, I.22.6] и

philosophia [23, 4; 25, III.81; 24, I.10.10]. Философы названы professores sapientiae [23, 2; 25,

IV.10], doctores sapientiae [25, IV.5], sapiens / sapientes [23, 46; 26, XVI.19, 24, I.10.4; III.11.5],

philosophus / philosophi [24, I.10.1; III.11.2, 6]. Таким образом, римские авторы употребляют
примерно в равных количествах как греческое слово philosophia, так и латинское слово
sapientia, которое чаще всего переводится как «мудрость», но по сути у Тацита и Плиния
является синонимом «философии», как и слово «мудрец» (sapiens) — синонимом
«философа».

Что нам известно о явных сторонниках каких-либо философских учений в римском
обществе конца I–начала II в. н. э.? Прежде всего можно отметить Юния Арулена

Рустика, который был приверженцем стоицизма [24, I.5.2], учеником философа-стоика Гая
Музония Руфа. Молодость Рустика пришлась на правление Нерона, и в тот период он

сочувствовал стоику-оппозиционеру Тразее Пету [26, XVI.26]. В правление Домициана
Рустик написал произведение, восхвалявшее Тразею Пета, в результате чего был

10.7256/2454-0757.2024.9.69660 Философия и культура, 2024 - 9

79



казнен, а его книга сожжена [23, 2]. Вместе с Аруленом Рустиком пострадал Геренний

Сенецион, восхвалявший в своих книгах оппозиционера-стоика Гельвидия Приска [23, 2;

24, VII.19.5]. О  том, разделял ли Геренний Сенецион идеи стоицизма, в источниках
прямого указания нет, но, возможно, разделял, если он восхвалял стоика предыдущих
времен. Также при Домициане был отправлен в ссылку Юний Маврик, который

приходился братом Юнию Арулену Рустику [24, I.5.10, I.14.1–2; II.18.1; III.11.3]. О  его
отношении к философии также прямых указаний в источниках нет, но, возможно, он
разделял стоические идеи своего брата. Во всяком случае, Плиний Младший описывает
Юния Маврика как человека твердого в своих убеждениях, готового смело высказать

свои взгляды в присутствии императора [24, IV.22.3–6].

Есть еще два примера того, что после смерти Домициана было популярно восхваление
оппозиционеров. Известно, что Гай Фанний писал большое произведение о тех, кто был

убит или отправлен в ссылку при Нероне [24, V.5.3]. Он не успел закончить его, но те три
книги, которые были изданы, со слов Плиния Младшего, были популярны в обществе.
Титиний Капитон, знакомый литератор Плиния, написал произведение, которое Плиний
точно не называет, но говорит, что оно было посвящено смерти знаменитых людей, в том

числе некоторых очень ему дорогих [24, VIII.12.4]. По содержанию других писем можно
предположить, что речь идет о Гельвидии Приске Младшем, Рустике Арулене и Гереннии
Сенеционе, которые погибли при Домициане. Таким образом, если говорить о высшем и
образованном слое римского общества, который имел возможность участвовать в
политической жизни, то мы, во-первых, видим среди его представителей явных или
предполагаемых сторонников стоицизма, а во-вторых, наблюдаем интерес к восхвалению
стоической оппозиции времен Нерона и Веспасиана.

Рассмотрим вопрос о том, повлияла ли философия на политические взгляды Тацита и
Плиния Младшего. Следует отметить, что в научной литературе есть разные мнения по
поводу влияния на Тацита идей стоиков и отношения писателя к ним: некоторые
исследователи считают, что Тациту не нравилось учение стоиков, другие говорят о его

симпатии к стоицизму, сходстве некоторых его идей с идеями стоиков [22, с. 395; 27, с. 11–

24; 28, с. 25–29]. По произведениям Тацита мы можем проанализировать его отношение к
стоической оппозиции и ее стремлению сопротивляться жестоким императорам. Тацит в
«Ж изнеописании Агриколы» неодобрительно отзывается о времени правления
Домициана, характеризуя его как период порабощения, невозможности свободно
высказывать собственные мысли в противовес правлению Нервы и началу правления
Траяна, когда появилась свобода слова. Частью этого порабощения у Тацита выступает

изгнание из Рима философов (expulsis insuper sapientiae professoribus) [23, 2]. Также
Тацит с неодобрением упоминает ссылку Юния Маврика, осуждение и казнь Арулена
Рустика и Геренния Сенециона, которые восхваляли Тразею Пета и Гельвидия Приска —

лидеров сенатской оппозиции при Нероне и Веспасиане [23, 2, 45]. Тацит осуждает
общественную атмосферу в правление Домициана и характер императора за его зависть
и ненависть к успехам и добродетелям других людей, гневливость, склонность ко всему

дурному [23, 39–41], но при этом он против него не выступал. Наоборот, карьера Тацита,

как он сам признает, при Домициане успешно развивалась [25, I.1]. Следовательно, Тацит
не стремился подражать поведению стоической оппозиции.

Когда Тацит оценивает поведение при Домициане своего тестя Агриколы, то говорит о
том, что послушание и скромность вместе с энергией и трудолюбием, которые проявил
Агрикола, достойны не меньшей похвалы, чем поведение тех, кто встал в оппозицию

10.7256/2454-0757.2024.9.69660 Философия и культура, 2024 - 9

80



принцепсу и погиб смертью решительной, но для государства совершенно бесполезной
[23, 42]. Здесь писатель, на наш взгляд, ясно высказал свою позицию, далекую от
стоического сопротивления правителю-тирану. Тацит одобряет действия Агриколы,
который не шел наперекор императору и не искал смерти ради славы.

Сходство мыслей Тацита с учением стоиков теоретически можно увидеть в том, что он

подчеркивает важность добродетелей (virtutes) в жизни Агриколы [23, 44, 46], поскольку в

учении стоиков добродетели были очень важны [29, I.4.3; 30, с. 262–264]. Но, на наш
взгляд, в этом вопросе у Тацита скорее можно увидеть приверженность нравам предков,
у которых добродетели (virtutes) высоко ценились. Так, Тацит в качестве заслуг своего
тестя Агриколы ставит в один ряд с добродетелями его консульские и триумфальные
отличия, то есть подчеркивает его заслуги в служении государству, успехи в

политической и военной карьере [23, 44]. Долг служения государству, мужество и

доблесть на войне были традиционными римскими ценностями [31, с. 24].

Если внимательно посмотреть, что пишет Тацит про упомянутого выше стоика Арулена
Рустика и его учителя Гая Музония Руфа, то можно уловить в их характеристике
некоторый негативный оттенок. Поступок Рустика во время правления Нерона, когда
юноша, занимавший тогда должность народного трибуна, предлагал пойти против
постановления сената о виновности Тразеи Пета, Тацит объясняет жаждой похвалы

(cupidine laudis impollutus) [26, XVI.26]. Заметим, что про своего тестя Агриколу Тацит
пишет, что тот, наоборот, не искал одобрения со стороны общественного мнения своему

поведению на политическом поприще [23, 42]. Музония Руфа Тацит характеризует как
человека, ревностно подражавшего изучению философии и взглядам стоиков (studium

philosophiae et placita Stoicorum aemulatus) [25, III.81], как будто намекая на его
несамостоятельность во взглядах. Неодобрительно оценивает Тацит поведение Музония
Руфа в период гражданской войны в конце 60-х гг., когда сенат решил отправить послов
к войскам Веспасиана, чтобы уговорить их на прекращение военных действий. Музоний
Руф, как пишет Тацит, замешался в число этих послов, попал в армию Вителлия и стал
убеждать солдат в преимуществе мира против войны. Тацит называет эти наставления
вооруженных солдат «несвоевременными философскими поучениями» (intempestivam

sapientiam) [25, III.81]. С другой стороны, когда Тацит рассказывает о стоике Гельвидии
Приске, то с одобрением пишет, что тот в молодости изучал философию, чтобы укрепить
свой дух против всяких случайностей и посвятить себя государственной деятельности
[25, IV.5]. Примечательно, что характеризуя Гельвидия как человека справедливого и

смелого, Тацит отмечает в качестве его недостатка стремление к славе, честолюбие [25,

IV.5–6]. Можно сделать вывод, что Тацит ценил приверженность учению стоиков, когда
это шло на благо государству и политической карьере римского гражданина, но ему не
нравилось излишнее стремление людей, в том числе стоиков, к славе.

Плиний Младший был современником и хорошим знакомым Тацита, и в их произведениях
можно найти сходные идеи. Плиний тоже упоминает в своих письмах об изгнании

философов из Рима при Домициане [24, III.11.2] и осуждает мрачную атмосферу гонений
на свободомыслие, сложившуюся при этом императоре. Плиний сообщает о том, что в
этот период он рискнул навестить на вилле Артемидора — зятя философа-стоика
Музония Руфа, который в тот момент нуждался в деньгах. Плиний был дружен со многими

людьми, высланными из Рима или казненными Домицианом [24, III.11.3], на него уже был
готов донос императору, поэтому его поездка к Артемидору могла представлять

10.7256/2454-0757.2024.9.69660 Философия и культура, 2024 - 9

81



опасность. Однако, как мы видим из его биографии, решительных действий против
идеологии Домициана Плиний не предпринимал и продолжал занимать государственные
должности. Он выступил против доносчиков и написал произведение в отмщение своего

друга Гельвидия Приска Младшего уже после смерти этого императора [24, IX.13], когда
при Нерве и Траяне это было разрешено и поощрялось.

Таким образом, по произведениям Тацита и Плиния Младшего не видно прямого влияния
философии на их политические взгляды. Оба они хорошо знали о представителях
стоической оппозиции Домициану, Плиний был с ними знаком или дружен, но при этом
ни Тацит, ни Плиний не разделяли их политическое поведение.

Рассмотрим, каково было воздействие философии на римлян в указанный период в
других сферах жизни, кроме политической.

Как уже упоминалось выше, при Домициане многие философы были высланы из Рима,
так как император, очевидно, видел в них угрозу. После смерти Домициана
идеологический курс сменился, и философы начали возвращаться в Рим. В результате
произошло оживление общественной атмосферы. Плиний Младший отметил, что в Риме

того времени «свободные искусства процветали» (liberalibus studiis floruit) [24, I.10.1]. К
свободным искусствам относилась и философия. О  том, как общество реагировало на
философов, мы можем увидеть на примере философа Эвфрата, описанного Плинием

Младшим [24, I.10]. С Эвфратом Плиний впервые познакомился в Сирии, когда был там на
военной службе в 80-е гг. Затем знакомство возобновилось в Риме. Эвфрат упоминается
в «Ж изнеописаниях софистов» Филострата как современник и друг философа Диона

Хризостома [32, I.7.3], а Дион Хризостом вернулся из ссылки при Нерве, после смерти
Домициана. Вероятно, в то же время с Востока в Рим приехал и Эвфрат. Судя по тому,

что про Эфврата пишет стоик Эпиктет, Эвфрат тоже был стоиком [29, IV.8.17–20]. Плиний
описывает учение и поведение Эвфрата следующим образом: для философа характерна
доброта(humanitas), следование добродетелям (virtutes), преследование пороков в

своем учении [24, I.10.2, 3, 7]. Эти идеи также отвечают учению стоиков. Эвфрат, по
мнению Плиния, был хорошим оратором и производил сильное впечатление даже на
людей мало образованных (mediocriter doctos). Эпиктет подтверждает мнение Плиния о
том, что Эвфрат умел красиво говорить: некоторые люди, послушав его, хотели бы и

сами заниматься философией [29, I.15.8]. Из этого можно сделать вывод, что философа
Эвфрата охотно слушали разные люди — не только хорошо, но и мало образованные, и
он производил на них большое впечатление, побуждая к занятиям философией.

Плиний советует одному из своих адресатов, Аттию Клементу, следовать увещаниям

Эвфрата [24, I.10.7]. Возникает вопрос, следовал ли советам философа сам Плиний?
Ответить на этот вопрос однозначно нет возможности. В письме Плиний жалуется на
свою загруженность работой в должности префекта государственной казны, которая
мешает ему чаще общаться с философом. Он также приводит по этому поводу
высказывание Эвфрата о том, что «философия в лучшем своем отделе учит служить
обществу: расследовать, творить суд, выявлять справедливость, значит осуществлять на

практике то, чему она учит» [33, I.10.10, пер. М. Е. Сергеенко]. Здесь мы видим, что философ
оправдывает государственную деятельность и занятость Плиния служением на пользу
общества. В письме также есть характерная фраза о том, что «мудреца может постичь

только мудрец» (nisi sapiens non potest perspicere sapientem) [24, I.10.4], из которой
становится ясно, что сам Плиний себя мудрецом-философом не считает.

10.7256/2454-0757.2024.9.69660 Философия и культура, 2024 - 9

82



Кроме Эвфрата, Плиний познакомился и подружился в молодости, во время службы

военным трибуном в Сирии, с Артемидором, который был зятем стоика Гая Музония [24,

III.11.5]. Про самого Гая Музония Плиний пишет, что он им восхищался и был с ним

близок в меру своего возраста [24, III.11.5]. Говоря о возрасте, Плиний имеет в виду то,
что Музоний был гораздо его старше. А. А. Столяров предполагает, что Плиний мог

входить в кружок, сложившийся про Музонии Руфе [10, с. 141]. Таким образом, Плиний
несомненно был хорошо знаком с учением стоиков, но вряд ли следовал ему в жизни.

Плиний был знаком и с другими представителями греческой философии. Например, он
пишет про Эвфрата, что «в его рассуждениях есть тонкость, основательность, изящество;

часто даже что-то от Платоновой высоты и размаха» [33, I.10.5, пер. М. Е. Сергеенко]. Если
Плиний сравнивал Эвфрата с Платоном, значит, он имел представление о произведениях
Платона. Поскольку Плиний знал греческий язык (в его письмах встречаются фразы на
греческом), он мог читать Платона в оригинале. Однако, в письмах Плиния никаких
явных философских размышлений мы не находим.

Возвращение философов в Рим и смена политической обстановки в конце I в. вызвала
большой общественный интерес к философии. Насколько он был серьезным? В
источниках встречаются упоминания о так называемых «любителях» философии. В
письме I.22 Плиний противопоставляет жизнь юриста Тития Аристона поведению таких
любителей философии, иронично о них отзываясь. Эти философы отличаются от
остальных, их можно узнать по внешнему виду и одежде. Они усердно посещают
гимнасии и портики, произносят длинные рассуждения перед другими бездельниками,
как их называет Плиний. По мнению Плиния, эти люди изучению философии

предпочитают внешность философов (sapientiae studium habitu corporis praeferunt) [24,

I.22.6]. Тития Аристона Плиний превозносит за то, что тот занят настоящим делом в суде и
за его хорошие качества — нравственную чистоту (castitas), благочестие (pietas),

справедливость (iustitia) и мужество (fortitudo) [24, I.22.6–7]. Может показаться несколько
странным, что Плиний ругает приверженцев философии за то же самое, за что он хвалил
философа Эвфрата в письме I.10: длинные речи перед слушателями. Этот факт можно
объяснить литературным приемом противопоставления, с помощью которого Плиний
хотел подчеркнуть достоинства Тития Аристона, характерные для истинного римлянина.
Также можно предположить, что в Эвфрате Плиний видел настоящего философа, а в
других людях — просто подражателей философам. Для сравнения, Тацит в «Истории»
намекает на то, что некоторые молодые римляне изучали философию только для того,

чтобы «прикрывать громкими словами постыдное безделье» [34, IV.5, пер. Г. С. Кнабе].

Когда Плиний вспоминает Артемидора, зятя стоика Гая Музония Руфа, он говорит о том,
что среди тех, кто называет себя философами в момент написания письма (после смерти
Домициана), сложно найти одного-двух с такой же искренностью и правдивостью, как у

него [24, III.11.6]. Здесь можно увидеть, с одной стороны, похвалу Артемидору, с которым
Плиний был дружен, а с другой стороны, Плиний может иметь в виду философов,
которые стали таковыми просто отдавая дань моде, а не по внутреннему убеждению.

То, что такая проблема – быть философом, а не казаться им – существовала, мы видим у
Эпиктета. Он упоминает философов, для которых важным было не содержание их
учения, а внешний вид: они говорят, что они философы, «как только наденут потертый

плащ и отпустят бороду» [29, IV.8.15, пер. Г. А. Тароняна]. Эпиктет противопоставляет таким
мнимым философам Эвфрата, который поступал согласно стоическому учению не ради

10.7256/2454-0757.2024.9.69660 Философия и культура, 2024 - 9

83



зрителей, а для самого себя и для бога [29, IV.8.17–18].

Сходную информацию о «любителях» философии в римском обществе мы встречаем
также у Ювенала во второй сатире первой книги, вышедшей после 100 г. при
императоре Траяне. Ювенал происходил предположительно из сословия

вольноотпущенников [14, с. 222–223]. Его точка зрения важна и интересна тем, что
представляет мнение выходца из незнатных слоев римского общества. Сатира
направлена в целом против лицемерия. В первой части сатиры поэт пишет о том, что
некоторые развратники притворяются философами и защищают добродетель, хотя сами

ведут себя распущенно. Сами по себе эти люди некультурные, неученые (indocti) [35,

I.2.4], однако они специально покупают гипсовые бюсты философов, чтобы показать свою
приверженность добродетели и совершенству:

Вовсе невежды они, хотя и найдешь ты повсюду

Гипсы с Хрисиппом у них; совершеннее всех у них тот, кто

Купит портрет Аристотеля или Питтака, а также

Бюстам Клеанфа прикажет стеречь свои книжные полки [36, I.2.4–7, пер. Д. Недовича и Ф.

Петровского].

Обратим внимание на то, какие философы упомянуты в этом отрывке. Названы Питтак
Митиленский — один из семи легендарных греческих мудрецов VII в. до н. э., Аристотель
— знаменитый философ IV в. до н. э., глава школы перипатетиков, и два философа-
стоика III века до н. э. — Клеанф, ученик основателя Ранней Стои Зенона, и Хрисипп,

ученик Клеанфа [37, Вступление I. 13–14, 19; VII.36, 168, 179]. Характерно, что Хрисиппа,
Клеанфа и их учение часто упоминал стоик Эпиктет, современник Ювенала.

В этом отрывке Ювенал критикует людей развратного поведения, которые лишь
притворяются сторонниками философии, чтобы показать свою просвещенность. Но сама
возможность купить бюсты философов и поставить их на полки говорит о том, что
философия была достаточно популярна в римском обществе в период написания
произведения.

В той же сатире Ювенала есть еще один фрагмент, который связан с философией. Поэт
высмеивает тех же людей, которые покупают бюсты философов, в том, что они редко
что-то говорят и больше желают молчать (rarus sermo illis et magna libido tacendi) —
видимо, чтобы намекнуть на свою значимость и ученость, — а также в том, что у них

волосы короче бровей (supercilio brevior coma), то есть они их очень коротко стригут [35,

I.2.14–15]. Возникает вопрос: кому именно пытаются подражать эти римляне такой
внешностью?

В Римской империи были популярны изображения философов, представляющие собой
копии греческих оригиналов. Чтобы ответить на поставленный выше вопрос, рассмотрим,
какими представали философы в скульптуре и у кого были короткие волосы. В сатире
Ювенала упомянуты сразу два философа-стоика — Хрисипп и Клеанф, поэтому начнем
со стоиков. Например, в собрании Британского музея хранится мраморный бюст
Хрисиппа, где мы видим коротко стриженые волосы, залысину по центру головы и
бороду. В Государственном Эрмитаже хранится портрет, который искусствовед А. А.
Трофимова предлагает идентифицировать как философа-стоика, предположительно,
Клеанфа. Это римская копия с греческого оригинала III в. до н. э. Мы видим на нем

10.7256/2454-0757.2024.9.69660 Философия и культура, 2024 - 9

84



человека с короткой стрижкой, лысиной и длинной окладистой бородой [38, с. 62, рис. 1].
Автор отмечает, что типичный портрет философа-стоика именно такой: «волосы коротко

пострижены, залысины открывают высокий лоб, аккуратная борода обрамляет лицо» [38,

с. 65].

Для сравнения возьмем портреты киников и эпикурейцев, поскольку их учения тоже
были популярными в то время. Эпикурейцем был, например, Максим — наместник

провинции Ахайи при Траяне [29, III.7.1; 24, VIII.24]; Эпиктет упоминает желающих вести

кинический образ жизни [29, III.22]. Бюст Антисфена из Британского музея, основателя
школы киников, представляющий собой римскую копию греческого оригинала,
изображает пожилого человека с бородой и волнистыми, довольно густыми волосами.
Посмотрим на портрет Эпикура из Британского музея, который также является римской
копией греческого оригинала. На нем изображен мужчина с волнистой бородой и
волнистыми волосами. По заключению А. А. Трофимовой, эпикурейцы обычно

изображались с развевающимися волосами, а киники — с всклокоченными волосами [38,

с. 65]. Также в сатире Ювенала упомянут Аристотель. По сохранившимся изображениям
Аристотеля мы можем судить о том, что у этого философа была волнистая борода и
довольно длинные волосы. Таким образом, когда римляне нарочно коротко стригли
волосы, они, вероятнее всего, подражали философам-стоикам.

Литературовед В. С. Дуров подчеркивает, что для римской сатиры был характерен

«сугубый реализм», то есть рассмотрение событий повседневной жизни [39, с. 6]. Мы
можем быть уверены в том, что Ювенал описывал то, что видел в действительности.

Интересный фрагмент, связанный с ролью философии в жизни римской знати, можно
найти в «Ж изнеописании Агриколы» Тацита. Он показывает возможность обучаться
философии в Римской империи, а также соотношение между греческой философией и
римскими традициями. Отец Агриколы Юлий Грецин во времена императора Калигулы

был известен как оратор и философ (studio eloquentiae sapientiaeque notus) [23, 4]. Сам
Гней Юлий Агрикола рассказывал Тациту, что в ранней молодости он готов был с жаром
предаться изучению философии, но мать остудила его пыл, поскольку такое занятие

считалось непозволительным для римлянина и сенатора [23, 4]. У чился Агрикола в
городе Массилия, а этот город, находившийся в провинции Нарбонская Галлия, был

центром греческой культуры на западе Римской империи [40, с. 481]. Мы видим, с одной
стороны, что отец Агриколы хорошо знал философию, и Тацит не говорит о том, что это
было ненормально. С другой стороны, занятия философией с большим жаром и рвением
(Тацит употребил слово acer — жаркий, пылкий) считались неподобающими для
римлянина, который собирался делать политическую карьеру. Видимо, это было
позволительно только для греков, поскольку философия пришла в Рим из Греции.

Источники позволяют рассмотреть вопрос о влиянии стоической философии либо
римских традиций на отношение римлян к смерти и самоубийству.

В конце «Ж изнеописания Агриколы» Тацит рассуждает о смерти своего тестя и
упоминает при этом философию: «Если манам праведных уготовано особое обиталище,
если, как утверждают философы, великие души не распадаются вместе с телами,

покойся в мире...» [41, 46, пер. А. С. Бобовича]. Здесь Тацит говорит о манах — душах
умерших предков, представление о которых было характерно для римской религии и не

имело связи с греческой философией [42, с. 50–51, 187–188]. Также писатель подчеркивает

10.7256/2454-0757.2024.9.69660 Философия и культура, 2024 - 9

85



благочестие и добродетельность своего тестя, употребляя слова pius и virtutes.
Благочестие (pietas) и обладание добродетелями (virtutes) исследователи относят к

традиционным римским ценностям [43]. Далее Тацит рассуждает о том, что жена и дочь
Агриколы после его смерти более всего должны заботиться о том, чтобы помнить о его

добродетелях и подражать его достойному поведению [23, 46].

В каком учении можно найти мысль о том, что «великие души не распадаются вместе с
телами» (non cum corpore extinguuntur magnae animae), как пишет Тацит? Е. М. Штаерман
обратила внимание на то, что еще при императоре Августе в I в. до н. э. в Риме
распространилась вера в зависимость бессмертия души от добродетелей и пороков

человека в земной жизни [42, с. 197–198]. Этому поспособствовала широко
распространившаяся в римском обществе поэма «Энеида» Вергилия, где в шестой книге
описывается участь умерших в царстве мертвых и упоминается о том, что в подземном
мире души умерших (маны) искупают страданиями свои злые дела, а потом могут снова

вселиться в тела [44, VI.713–751]. Возможно, Тацит разделял именно эти идеи. У поминание
о бессмертии души как о знакомой идее среди знатных римлян I в. н. э. встречается

также в «Анналах» Тацита при описании смерти Петрония [26, XVI.19].

Письма Плиния Младшего также позволяют рассмотреть вопрос об отношении римлян к
самоубийству и о том, могли ли повлиять на это философские учения. В письме I.12
Плиний сообщает, что его друг Кореллий Руф покончил с собой из-за длительной и
тяжелой болезни (подагры). Ему было 60 лет, и он уморил себя голодом. По мнению
Плиния, Кореллия подтолкнул к этому решению разум, поскольку мудрецы повинуются
именно ему (Corellium quidem summa ratio, quae sapientibus pro necessitate est, ad hoc

consilium compulit) [24, I.12.3]. У поминание такого понятия, как разум, наводит на мысль о
том, что Кореллий Руф мог быть последователем стоического учения, поскольку у

стоиков разум — одно из ключевых понятий [29, I.2.3; IV.8.12; 37, VII.1.86, 88]. Примечательно
также, что Кореллий Руф сказал врачу «я решил» (голодать и умереть) по-гречески

(Κέκρικα), а не по-латински [24, I.12.10]. Греческий язык был языком философии, и,
значит, Кореллий Руф его знал.

В письме I.22 снова поднимается проблема самоубийства из-за болезни. Плиний
рассказывает про юриста Тития Аристона. Этот человек заболел и хотел узнать от
врачей, насколько тяжела его болезнь. Если бы она оказалась неизлечимой, то он хотел
уйти из жизни, если ли же просто затяжной — то бороться. Плиний одобряет его
решение, поскольку «обсуждать и взвешивать основания для нее (смерти) и по совету

разума выбирать между жизнью и смертью может только высокая душа» [33, I.22.10, пер. М.

Е. Сергеенко]. Плиний, как и в письме про Кореллия Руфа, одобряет выбор, сделанный с
помощью разума.

В письме III.7, написанным около 99 г., Плиний рассказывает о том, что Силий Италик в
своем поместье под Неаполем уморил себя голодом из-за тяжелой неизлечимой болезни
(как и Кореллий Руф). Он был преклонного возраста, ему было 75 лет. Плиний в этом
письме не приводит какого-либо обоснования поступка Силия Италика — возможно,
потому, что умерший не был его другом или хорошим знакомым. Писатель сокрушается,
как быстро проходит жизнь, и видит возможность своего бессмертия в литературных

трудах [24, III.7.10–14]. Исходя из этого можно предположить, что для самого Плиния его
литературная деятельность была важнее философии.

В письме VI.24 Плиний рассказывает историю одной семейной пары, с которой он не был

10.7256/2454-0757.2024.9.69660 Философия и культура, 2024 - 9

86



знаком. У  мужа была тяжелая болезнь, и жена, поняв, что проблемы мужа очень

серьезные, уговорила его покончить с собой. Они вместе бросились в озеро [24, VI.24.2–

4]. Плиний дает в данном случае положительную оценку действий жены и сравнивает ее
поступок с более ранним по времени поступком Аррии Старшей, жены Цецины Пета,
которая пронзила себя кинжалом и побудила также прибегнуть к самоубийству

смертельно больного мужа [24, III.16.2–6]. В этих действиях Плиний видит верность жены
мужу и одобряет ее поступок. Следовательно, для римлян самоубийство из-за тяжелой
болезни не было чем-то необычным и встречало одобрение в обществе.

Если мы рассмотрим историю стоического учения, то увидим примеры самоубийств,
связанных с болезнями. Одна из версий смерти Зенона такова, что он, находясь в

преклонном возрасте, упал, сломал палец и умер, нарочно задержав дыхание [37,

VII.1.28], а другая — что он отказался от еды будучи утомленным своим возрастом [37,

VII.1.31]. Философ Клеанф умер, отказавшись от пищи во время болезни десен — сначала

по совету врачей, а потом по собственному решению [37, VII.5.176]. Сенека допускал

возможность самоубийства в случае болезни [45, LVIII.32–36]. Философ Эвфрат умер в 118
г., добровольно приняв яд. Он был уже старый и больной, и император Адриан разрешил

ему это сделать [46, LXIX.8.3]. Диоген Лаэртский, давая общую характеристику учения
стоиков, пишет о том, что для стоического мудреца вполне разумно уйти из жизни «и за
отечество, и за друга, и от слишком тяжкой боли, или увечья, или неизлечимой болезни»
[37, VII.130, пер. М. Л. Гаспарова]. Эти факты, а также ссылки Плиния на решение, принятое
разумом, дают основание предположить, что Кореллий Руф и Титий Аристон, названные
в письмах Плиния, разделяли учение стоиков. Что касается других римлян, которые
покончили с собой, то мы не знаем наверняка, были ли они приверженцами стоицизма.

По римским источникам I–II вв. н. э. можно выделить самоубийство из-за болезни и
самоубийство по политическим причинам. У  Плиния мы видим первое. Политические
самоубийства были распространены в более ранний период — при Нероне и далее в
период гражданских войн. Во времена Нерона многие римские сенаторы и всадники

покончили с собой, что подробно описано Тацитом в «Анналах» [26, XV–XVI]. Они либо
получили от принцепса приказ умереть либо понимали, что их ждет скорая казнь. Сам
Тацит объясняет причины многочисленных самоубийств тем, что в то время это было

самой легкой дорогой к смерти [26, XVI.17]. В «Истории» Тацит описывает смерть Отона,
который решил умереть, так как понял, что проигрывает в гражданской войне, и

бросился на кинжал [25, 47–49]. Его примеру последовали некоторые солдаты, показав
тем самым преданность своему императору. И поступок Отона, и поступок солдат в

обществе были восприняты с одобрением [25, 47–49, 53–54].

Точно известно, что из умерших при Нероне стоиками были Тразея Пет и Барея Соран
[25, IV.10; 29, I.1.26]. Но вряд ли абсолютно все перечисленные у Тацита и Плиния
римляне, покончившие с собой, были последователями стоиков. Скорее самоубийство в
сложной жизненной ситуации было римской традицией, которая согласовалась при этом
с учением и поведением стоиков.

Заметим также, что, в отличие от периода правления Нерона и гражданских войн, при
Домициане политических самоубийств не было. Оппозиционеры Геренний Сенецион,

Арулен Рустик и Гельвидий Приск Младший были казнены [23, 2; 24, I.5.2–3; III.11.3], при
этом никто из них не покончил с собой, так что данная традиция для рассматриваемого

10.7256/2454-0757.2024.9.69660 Философия и культура, 2024 - 9

87



периода не характерна.

Подведем итоги исследования. В Риме конца I–начала II вв. н. э. философия была
популярна как среди высших, образованных, так и средних, менее образованных, слоев
общества. Подъем интереса к философии наблюдался после смерти императора
Домициана, что можно объяснить изменением общественно-политической обстановки при
Нерве и Траяне. Изгнанным ранее философам было разрешено вернуться в Рим из
ссылки, появилась возможность свободно высказывать свои мысли, что вызвало
оживление общественной атмосферы. Однако, не у всех римлян увлечение философией
было серьезным: многие, отдавая дань моде, показывали себя философами только
внешне при отсутствии глубокого внутреннего интереса. Все римские авторы, которые
обратили внимание на эту проблему, не одобряли показное увлечение философией и
«пустое» подражание философам.

Что касается влияния философии на политическое поведение римских граждан, то при
Домициане можно отметить преемственность стоической оппозиции со времен Нерона и
Веспасиана в лице приверженца стоицизма Арулена Рустика. Возможно, некоторые
другие оппозиционеры тоже сочувствовали идеям стоиков. Однако, на примере Тацита и
Плиния Младшего мы видим, что не все знатные римляне того времени были готовы
прямо выступить против осуждаемого ими императора, хотя тот же Плиний Младший был
хорошо знаком с оппозиционерами и сочувствовал их идеям. При Нерве и Траяне, с
одной стороны, наблюдалось массовое восхваление представителей стоической
оппозиции. С другой стороны, Тацит в «Ж изнеописании Агриколы» скептически
отозвался о них, считая гибель оппозиционеров скорее стремлением к славе, чем
пользой для государства. На наш взгляд, у Тацита было двойственное отношение к
стоицизму: он не был явным сторонником этого учения, но одобрял идеи стоиков в тех
моментах, которые способствовали служению на благо государства.

В рассматриваемый период учение стоиков находило наибольший отклик у римлян и
чаще всего упоминалось в литературных произведениях. Это можно объяснить тем, что
некоторые положения этики стоицизма пересекались с традиционными римскими
ценностями: необходимость обладания определенными добродетелями для римского
гражданина (в том числе влиявшая на посмертную участь его души) соотносилась с
добродетелью как одним из ключевых понятий у стоиков; возможность покончить с собой
и теоретическое обоснование самоубийства в сложной жизненной ситуации у стоиков
соотносилось с распространенностью и одобрением практики самоубийства в римском
обществе. Для римлян важнейшей добродетелью было служение государству и
продвижение по карьерной лестнице, занятие государственных должностей.
Примечательно, что и стоик Эвфрат оправдывал занятость делами на государственной
службе пользой для общества. Таким образом, идеи, изначально пришедшие из
греческой философии, тесно переплетались с римскими традициями и ценностями.

Библиография

1. Long A.A. From Epicurus to Epictetus. Studies in Hellenistic and Roman Philosophy.
Oxford: Clarendon Press, 2006. 439 p. 
2. Тер-Аракельянц В.А. Критика основ эпикуреизма в произведениях римских стоиков:
Сенека и Эпиктет // Гуманитарные и социальные науки. 2011. №5. C. 58–69. 
3. Колиш М.Л. Сенека о действиях против совести // Verbum. 2014. Вып. 16. С. 31–50. 
4. Степанова А.С. Благо, зло и безразличное в учении Эпиктета о свободе выбора //
Историко-философский ежегодник. 2015. Т. 30. С. 5–17. 
5. Денисова Т.Ю. Экзистенциальные аспекты времени у римских стоиков // Актуальные

10.7256/2454-0757.2024.9.69660 Философия и культура, 2024 - 9

88



проблемы гуманитарных и естественных наук. 2017. №4–1. С. 128–131. 
6. Fuhrer T. Philosophy in Rome // L. Perilli, D.P. Taormina (Eds.). Ancient Philosophy.
Textual Paths and Historical Explorations. London–New York: Routledge, 2018. P. 545–557. 
7. Миронов А.В. Моральное творчество как созидание достойной жизни в философии
римских стоиков // Вопросы элитологии. 2022. №1. С. 61–71. 
8. Mouroutsou G. Moral Philosophy in Imperial Roman Stoicism // K. Arensen (Ed.). The
Routledge Handbook of Hellenistic Philosophy. New York: Routledge, 2020. P. 319–327. 
9. Столяров А.А. Гай Музоний Руф (штрихи к портрету римского интеллигента эпохи
Клавдиев и Флавиев) // Философский журнал. 2015. Т. 8. №4. С. 80–98. 
10. Столяров А.А. Гай Музоний Руф // Философская антропология. 2018. Т. 4. №1. С.
140–153. 
11. Кнабе Г.С. Корнелий Тацит. Время. Ж изнь. Книги. М.: Наука, 1981. 208 с. 
12. Sherwin-White A.N. The Letters of Pliny. A Historical and Social Commentary. Oxford:
Clarendon Press, 1966. 808 р. 
13. Jones C.P. A New Commentary on the Letters of Pliny // Phoenix. 1968. Vol. 22. №2. P.
111–142. 
14. Петровский Ф.А. Ювенал // История римской литературы. М.: Издательство Академии
наук СССР, 1962. Т. 2. С. 222–238. 
15. Кочеров С.Н. Стоическая оппозиция в Римском сенате (опыт морального
сопротивления тирании) // Античность и раннее средневековье. Социально-политические
и этнокультурные процессы. Н. Новгород: НГПИ им. М. Горького, 1991. С. 78–93. 
16. Кочеров С.Н. Римский стоицизм как соединение этической теории и моральной
практики // Этическая мысль. 2016. Т. 16. №1. С. 31–45. 
17. Смирнова Е.Л. Гельвидий Приск Старший: взгляды, деятельность, судьба // Мнемон.
Исследования и публикации по истории античного мира. 2010. Вып 9. С. 213–230. 
18. Титаренко И.Н. Роль антропологической проблематики в философии Древнего Рима
// Научная мысль Кавказа. 2006. №2. С. 41–46. 
19. Аванесов С.С. Стоическая философия человеческого удела: пантеизм и
самоубийство // Вестник Томского государственного педагогического университета.
2013. №5. С. 9–16. 
20. Болтовская Л.Н. Сенека и римская нравственная философия (к проблеме смерти) //
Христианское чтение. 2021. №1. С. 186–194. 
21. Перфилова Т.Б. Две модели обучения философии в Римской империи // Ярославский
педагогический вестник. 2004. №3. С. 40–46. 
22. Turpin W . Tacitus, Stoic “Exempla”, and the “Praecipuum Munus Annalium” // Classical
Antiquity. 2008. Vol. 27. Issue 2. P. 359–404. 
23. A.J. Woodman, C.S. Kraus (Eds.). Tacitus. Agricola. Cambridge: University of Cambridge,
2014. 374 p. 
24. Plinius. Letters and Panegyricus. Cambridge–London: Harvard University Press, 1975.
Vol. 1–2. 1200 p. 
25. Tacitus. Histories. Books 1–3. Translated by Clifford H. Moore. Cambridge, MA: Harvard
University Press, 1925. 512 p. 
26. Tacitus. Annals. Books XIII-XVI. Translated by J. Jackson. Cambridge, MA: Harvard
University Press, 1937. 422 p. 
27. Sailor D. Writing and Empire in Tacitus. New York: Cambridge University Press, 2008.
359 p. 
28. Sailor D. The Agricola // V.E. Pagan (Ed.). A Companion to Tacitus. Malden, MA; Oxford;
Chichester: W iley-Blackwell, 2012. P. 23–44. 
29. Беседы Эпиктета. Изд. подгот. Г.А. Таронян. М.: Ладомир, 1997. 312 с. 
30. Столяров А. А. Эпиктет // Философская антропология. 2021. Т. 7. №2. С. 251–269. 

10.7256/2454-0757.2024.9.69660 Философия и культура, 2024 - 9

89



31. Штаерман Е.М. От гражданина к подданному // Культура древнего Рима. М.: Наука,
1985. Т. 1. С. 22–105. 
32. Флавий Филострат. Ж изнеописания софистов (I, 1–18) // Новый Гермес. Вестник
античной истории, археологии и классической филологии. 2013. Вып. 6. С. 169–193. 
33. Письма Плиния Младшего. Книги I–X. Изд. подготовили М.Е. Сергеенко, А.И.
Доватур. М.: Издательство «Наука», 1983. 408 с. 
34. Корнелий Тацит. История. М.: ООО «Издательство АСТ»; Харьков: «Фолио», 2001.
400 с. 
35. B.G. Teubner (Ed.). D. Iunii Iuvenalis Saturae. Cambridge: Harvard University, 1889. 353
p. 
36. Ювенал. Сатиры // Римская сатира. М.: Художественная литература, 1989. С. 241–
340. 
37. Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изречениях знаменитых философов. М.:
Издательство «Мысль», 1986. 622 с. 
38. Трофимова А.А. Геродот и Клеанф: превращения античного портрета. К проблеме
изучения эрмитажной скульптуры из коллекции Дж.-П. Кампана // Клио. 2015. №11
(107). С. 60–66. 
39. Дуров В.С. «Муза, идущая по земле» // Римская сатира. М.: Художественная
литература, 1989. С. 5–30. 
40. Машкин Н.А. Принципат Августа. Происхождение и социальная сущность. М.–Л.: Изд-
во Академии Наук СССР, 1949. 
41. Корнелий Тацит. Ж изнеописание Юлия Агриколы // Корнелий Тацит. Сочинения в
двух томах. Т. 1. Л.: Издательство «Наука», 1969. С. 327–353. 
42. Штаерман Е.М. Социальные основы религии Древнего Рима. М.: Наука, 1987. 320 с. 
43. Утченко С.Л. Две шкалы римской системы ценностей // Вестник древней истории.
1972. №4. C. 19–33. 
44. Вергилий. Энеида. М.: Лабиринт, 2001. 288 с. 
45. Луций Анней Сенека. Нравственные письма к Луцилию. М.: Издательство «Наука»,
1977. 386 с. 
46. Кассий Дион Коккейан. Римская история. Книги LXIV–LXXX. СПб.: Филологический
факультет СПбГУ; Нестор-История, 2015. 456 с. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Рецензируемая статья посвящена рассмотрению важнейшего периода истории римской
философии. Общеизвестно, что римская философия представлена в отечественной
историко-философской науке явно недостаточно. Отдельные крупные отечественные
исследователи обращались к изучению наследия римской философии, но в большинстве
случаев эта тематика не становилась для них доминирующей (упомянем хотя бы работы
Г.Г. Майорова, почему-то автором проигнорированные), так что о сколько-нибудь
цельном «философском портрете» эпохи говорить пока не приходится. Поэтому можно
только приветствовать появление новых работ в этой области. К сожалению, однако, в
рецензируемой статье имеются некоторые весьма серьёзные недостатки. Начало статьи
выглядит «излишне формально». Так, формулировка цели лишь повторяет название
работы и не даёт читателю дополнительной информации о её содержании. А в
формулировке одной из задач читаем: «…соотношение идей греческой философии и
собственно римских идей». Что такое «римские идеи»? Это явно неудачное выражение,

10.7256/2454-0757.2024.9.69660 Философия и культура, 2024 - 9

90

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


как минимум, его следует расшифровать, например, следующим образом: идеи,
возникшие в культуре под влиянием специфических условий социальной жизни в
Римской империи. Ещё слабее «обзор литературы»: автор просто перечисляет
исследования некоторых авторов, указывая на их предметное содержание или
особенности подхода. Какое значение имеет это перечисление для восприятия
читателем содержания статьи? Подобный обзор имеет смысл давать только в том случае,
если он позволяет увидеть нерешённые проблемы и тем самым обосновывает
актуальность работы и готовит читателя к пониманию её места в процессе исследования
заявленной темы. Последующее изложение также вызывает массу вопросов. Почему
автор снабжает читателя множеством фактов и отстраняется от их анализа? Задача
автора состоит не только в том, чтобы предлагать читателю те или иные сведения,
снабжая их частными замечаниями, но и в том, чтобы предложить собственное видение
(в данном случае – указанного периода философской мысли), по возможности
оригинальное, обоснованное и ссылками на источники (поскольку речь идёт об
историко-философской работе), и теоретическими доводами. В данном же случае мы не
видим не только анализа в собственном смысле, но и почти никаких элементов
классификации множества предлагаемых фактов. Не меньшее недоумение вызывает и
отсутствие заключения, изложение буквально обрывается, автор даже не пытается
предложить какого-либо вывода. У казанные обстоятельства делают нецелесообразным
публикацию статьи в её сегодняшнем виде. При этом следует констатировать, что автор
обладает значительной эрудицией (о чём свидетельствует и обилие используемых
источников), «погружен» в тему, однако, работа явно не завершена, следует попытаться
предложить анализ собранного материала и представить статью именно в качестве
целостного историко-философского исследования. Оформление текста больших
нареканий не вызывает, кое-где встречаются пунктуационные погрешности. На
основании сказанного рекомендую отправить статью на доработку.

Результаты процедуры повторного рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

В рецензируемой статье «Философия в римском обществе конца I–начала II вв. н. э.»
предмет исследования – это место философия в общественно-политической и
социокультурной жизни римского общества конца I–начала II вв. н. э. Цель
исследования состоит в демонстрации того, как философские идеи отражались в
римском обществе, как и в какой степени они на него влияли.
Теоретико-методологические основы исследования не заявлены. В качестве методов
исследования используется анализ произведений римских и иных латиноязычных
авторов, в которых есть упоминания об их собственном отношении к философии и
отношении к ней других римлян, на основе которых проведён сравнительный анализ
выявленной информации. Исследование охватывает период с конца I по начало II века
н. э., включая правление императора Домициана, последнего из династии Флавиев (81–
96), и представителей династии Антонинов — Нервы (96–98) и Траяна (98–117).
В целом, изучение роли философии в жизни общества помогает нам расширить знания,
приобрести критическое мышление и осмысленное понимание мира вокруг нас, а также
оценить свои собственные убеждения и ценности. Философия – это безусловно
неотъемлемая часть римского общества, которая вносит значительный вклад в
формирование и развитие его культуры, нравственности, правовой системы. 
Научная новизна публикации связана с аргументацией следующих выводов: 1.

10.7256/2454-0757.2024.9.69660 Философия и культура, 2024 - 9

91

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


Философия была популярна в Риме в конце I - начале II веков н. э. среди различных
слоев общества, хотя увлечения философией не всегда было глубоким и серьёзным. 2.
Влияние философии на политические взгляды римских граждан было заметно, особенно
в контексте учения стоиков. 3) именно учение стоиков находило наибольший отклик у
римлян в рассматриваемый период, так как его положения пересекались с
традиционными римскими ценностями. Это позволяет заключить, что философия, и в
частности стоицизм, играли важную роль в римском обществе и политике в указанный
период. Однако, отношение к ней и её влияние были сложными и многогранными.
Данное исследование характеризуется общей последовательностью, которая задаётся
последовательным решением трех научных задач: 1) определить, насколько сильным
было влияние философских учений на политические взгляды римских граждан; 2)
проанализировать роль философии в мировоззрении и поведении римлян в других
сферах жизни, кроме политической; рассмотреть соотношение в указанный период идей,
пришедших из греческой философии, и римских идей и традиций. Статья будет
представлять интерес для специалистов в области философии истории, особенно
специализирующихся на позднеантичном периоде её развития.
Библиография работы включает 46 публикаций и состоит как из произведений римских и
иных латиноязычных авторов, так и иных авторов, изучающих философию античного
периода и римское общество. Таким образом, апелляция к основным оппонентам из
рассматриваемой области присутствует в полной мере.
Вывод: Статья «Философия в римском обществе конца I–начала II вв. н. э.» имеет
научно-теоретическую значимость. Работа может быть опубликована.

10.7256/2454-0757.2024.9.69660 Философия и культура, 2024 - 9

92


	Философия в римском обществе конца I–начала II вв. н. э.

