
Селезнев Евгений Кириллович

аспирант кафедры теории и истории культуры Института кино и телевидения (ГИТР) 

123007, Россия, Московская область, г. Москва, ул. Хорошёвское Ш., 32а, 32а 

selezneuve@gmail.com

Философия и культура 
Правильная ссылка на статью:
Селезнев Е.К. — Номадический субъект как герой кинематографа Алена Рене // Философия и культура. – 2023. –
№ 5. DOI: 10.7256/2454-0757.2023.5.40667 EDN: BYCIUL URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?
id=40667

Номадический субъект как герой кинематографа Алена
Рене

Статья из рубрики "Философия постмодернизма"

DOI:

10.7256/2454-0757.2023.5.40667

EDN:

BYCIUL

Дата направления статьи в редакцию:

05-05-2023

Аннотация: Автором работы поднимается о вопрос о феномене номадизма в контексте
творчества французского режиссера Алена Рене. Объектом исследования являются
ранние произведения режиссера, такие фильмы как «В прошлом году в Мариенбаде»,
«Хиросима, моя любовь», «Люблю тебя, люблю». Цель работы заключена в ответе на
вопрос, как номадические стратегии позволяет автору создавать нелинейные структуры
повествования, колеблящиеся знаки и мерцающих персонажей в своих фильмах, и как
понимание этих стратегий может помочь зрителям и исследователям в акте дешифровки
произведений. Также автором подвергается анализу целый ряд смежных с номадизмом
феноменов, таких как ризома, Тело без органов, детерриторизация, ускользание,
мерцание. Новизна исследования заключается в применении номадических стратей к
кинематографу Алену Рене. Такой подход позволяет использовать актуальную
философскую и искусствоведческую призму для изучения нарративных конструкций,
внутрикадрового пространства и персонажей. Автором утверждается, что кинематограф
Рене может быть рассмотрен через позицию сопротивления формам власти —
подавлению и контролю — которая проявляет себя в нарушении традиционных форм
повествования и создании расщепленных персонажей. Для изучения упомянутых

10.7256/2454-0757.2023.5.40667 Философия и культура, 2023 - 5

146

https://e-notabene.ru/pfk/rubric_932.html


аспектов творчества Рене автор прибегает к философии Ж иля Делеза и Феликса
Гваттари. Также автором объясняется позиция современного зрителя и описываются
стратегии смотрения, которые могут привести к состоянию наслаждения от
взаимодействия с номадическими произведениями.

Ключевые слова:

номадизм, Тело без органов, Ж иль Делёз, Феликс Гваттари, Ален Рене, Власть, Ризома,
Постмодернизм, Контрнарративные структуры, Телесность

Кинематограф Алена Рене — особенно его ранние работы — уже более полувека
представляют интерес для исследователей. Нелинейные структуры повествования,
колеблющиеся знаки и мерцающие персонажи становились предметом внимания
философов, культурологов и искусствоведов. В нашем исследовании мы вновь ступаем
на территорию кинематографа Рене, чтобы обратиться к феномену номадизма и
представить его как актуальный философский и искусствоведческий концепт. Работы
Алена Рене не рассматривались в ключе номадизма, хотя по своему предвещали
появление такого мировосприятия, а также появление постструктуралистских и
постмодернистских стратегий, как в философии, так и в искусстве.

Нам важно представить номадизм не только как социальное или культурное явление, но
и как способ мышления и восприятия мира, а также — стратегию в области творчества.
Следуя логике Ж иля Делеза, одного из авторов концепции номадизма, мы обратимся к
кинематографу, через который приблизимся к пониманию как номадизма в общем, так и
к смежным с ним феноменам, вроде ризомы, Тела без органов, детерриторизации,
ускользания, мерцания и так далее. Ж иль Делез в своем труде «Кино» утверждал, что
при помощи атрибутов кинематографического дискурса можно мыслить. В нашем
исследовании — используя призму номадизма — мы обратимся к форме кинематографа
Алена Рене, персонажам его фильмов, нарративным структурам и позиции зрителя в
коммуникативном акте.

I

Проект номадизма был предложен двумя философами — Ж илем Делезом и Феликсом
Гваттари. Номадизм в их прочтении предстает как идея кочевничества — то есть принцип
постоянного движения без фиксированной точки отсчета и заранее определенного пути.
Номады не привязаны к какой-либо конкретной территории и не ограничивают себя
однозначной самоидентификацией. Вместо этого номады свободно перемещаются по
различным пространствам и постоянно сталкиваются с новыми формами существования
[1]. Номадизм Делеза и Гваттари в меньшей степени связан с географическими
перемещениями, представляя номадов как кочевников в сфере мышления, где ключевая
установка — девальвация «всех форм фашизма, начиная с тех чудовищных форм,
которые окружают и уничтожают нас, и заканчивая мельчайшими формами, которые

образуют скорбную тиранию наших повседневных жизней» [2, c. 10]. Под «всеми формами
фашизма» Делез и Гваттари представляют не конкретные политические и социальные

составляющие, как например 14 пунктов У мберто Эко из «Вечного фашизма» [3], а
подавление вообще . Таким образом, фашизм выступает метафорой, которая собирает в
себе формы как внешней социальной несвободы, так и несвободы внутренней —
интериоризованной власти, деструктивные установки которой воспринимаются
индивидом как его собственные и предстают перед ним как объективная норма.

10.7256/2454-0757.2023.5.40667 Философия и культура, 2023 - 5

147



Причина возникновения номадизма во много связана с ощущением утраты «стержня в
мире». Через 18 лет после выхода «В прошлом году в Мариенбаде» Ф. Лиотар напишет,
ч т о «мы являемся свидетелями раздробления, расщепления “великих историй” и

появления множества более простых, мелких, локальных “историй-рассказов”». [4, стр

213?]. Все эти истории больше не складываются в единый проект, они множатся,
противоречат и взаимоисключают друг-друга, а значит, индивиду остается признать, что
необходима новая форма существования, для которой «абсолютно необходимы неточные

выражения, дабы обозначить что-либо точно» [5, стр. 36]. Традиционная форма,
тяготеющая к конкретным высказываниям, завершенным проектам, бинарным
оппозициями и причинно-следственным связям больше не может обеспечить
коммуникацию между адресантом, текстом и адресатом. Новый субъект
постмодернистского мышления «не может больше создавать дихотомию, но он достигает

более высокого единства – единства амбивалентности и сверхдетерминации» [5, стр. 6].

Герои Алена Рене предвосхищают эту логику — это субъекты, которые чувствуют
необратимые изменения как окружающего пространства, так и самих себя. Ответом, и
новым способом их сущестования, становится процесс детерриториализации или
ускользания — разрушения фиксированных границ и структур, ограничивающих

возможности становления [6]. Вовлекаясь в этот процесс, герои Рене оказываются в
состоянии бесконечного движения по различным пространствам и формам
существования: во снах, разрозненных временных отрезках, памяти друг-друга. Такая
трансформация и становление субъекта принципиально незавершимы, так как это не
переход от точки к точке, а постоянная динамика без оппозиции старта и финиша. Делез
и Гваттари пишут, что цель номадического субъекта — видеть любую вещь в «отношениях

становления, а не проводит бинарные распределения между “состояниями”» [5]. Поэтому
образ жизни номада подразумевает отказ от понятия стабильного «Я» или сущностной
идентичности. Номадический субъект постоянно находится в процессе становления,
всегда меняется и развивается. Эта идея бросает вызов традиционному взгляду на
идентичность как на нечто фиксированное и неизменное, вместо этого предлагая более
динамичное понимание себя, выведенное за пределы сфер влияния социума и
институтов власти. Рози Брайдотти в работе «Письмо как кочевой субъект» пишет, что
понятие субъективности вообще следует сепарировать от терминов индивидуум и
индивидуализм, так как субъективность — это социально опосредованный процесс
договора с формами власти. Следуя этой логике, субъективность предстает как

коллективное предприятие, внешние по отношению к индивидуальному «Я» [7].
Номадический субъект отвергает фиксированную идентичность и социально
структурированную субъективность, воспринимая их как навязанные формами власти
категории, и принимает текучесть самости.

В следующей части нашего исследования мы представим номадизм как стратегию для
работы с аудиовизуальными произведениями искусства — создания нелинейных
повествовательных структур, мерцающих персонажей, операторских приемов, монтажных
особенностей, а также возможностей активного зрительского смотрения и анализа
фильма как открытой структуры.

II. Нелинейные структуры

Одной из определяющих черт номадической субъективности является ее отказ быть
привязанной к какой-либо фиксированной структуре или идентичности. То же самое

10.7256/2454-0757.2023.5.40667 Философия и культура, 2023 - 5

148



можно сказать и о фильмах Алена Рене, которые избегают линейных сюжетов
повествования в пользу мерцающих нарративов, то есть фрагментарных и нелинейных
структур повествования. В фильмах «Хиросима, моя любовь», «В прошлом году в
Мариенбаде» и «Люблю тебя, люблю» Рене обращается к человеческому самосознанию
и использует ложные воспоминания, логику сновидений и путешествия во времени,
чтобы на формальном уровне легитимизировать использование нелинейных структур и
мерцающих персонажей.

«В прошлом году в Мариенбаде» Алена Рене предстает перед зрителем как
«невозможный фильм», где каждая деталь сопротивляется однозначной трактовке и
укладке в линейный нарратив. Сюжет картины выстраивается вокруг некоего «забытого
события»: на светском мероприятии безымянный Мужчина подходит к безымянной
Ж енщине и утверждает, что они встречались год назад в Мариенбаде, в то время как
Ж енщина настаивает на том, что они никогда не видели друг друга. Отсутствующие
границы между сном и реальностью, воспоминанием и вымыслом предлагают зрителю
детерриторизированное пространство, где невозможно не только установить, где и когда
происходят определенные события, но и кому принадлежат воспоминания. Й. Регев
пишет: «расположенность в памяти — это, по сути, расположенность в ускользании,
невспоминании и забвении: разнонаправленные реальности размельчаются и ломаются,

их засасывает водоворот неопределенного и ускользающего» [8, стр. 184].

Такая стратегия деконструкции традиционного нарратива в фильмах Рене может быть
осмыслена через феномен ризомы, так как «ризома не имеет непересекаемых границ, и
в пространстве ризоматической дискурсивной среды происходит умножение граней
реальности, возникают нестандартные ассоциативные связи, формируются

мультипликативные эффекты, порождающие новые смыслы [9, стр. 805]. Персонажи
фильма «В прошлом году в Мариенбаде» оказываются в лабиринте отеля, каждый
поворот которого ведёт не к выходу, а к новому повороту, заставляя героев сомневаться
как в своей идентичности, так и реальности вокруг них. Практически каждое действие
экранных героев не формирует сюжет, а напротив — еще сильнее разрушает его. Такие
сюжетные повороты как навязанные героине флешбеки, через которые происходит
формирование воспоминаний, разрывают повествование и создают новые точки входа и
выхода для интерпретации новой информации, разветвляя сюжетную структуру.

В фильме «Люблю тебя, люблю» воспоминания отражают постоянно меняющуюся
природу идентичности номадического субъекта. Главный герой фильма — Клод —
соглашается участвовать в эксперименте по исследованию времени, где ему необходимо
возвращаться в определенные моменты своего прошлого. Из раздробленных и
перемешанных воспоминаний перед зрителем произвольно складывается мозаика
сюжета про историю знакомства Клода со своей возлюбленной. Нелинейная структура,
провоцирующая скачки между фрагментами времени-памяти, и повторяющиеся
фрагменты повествования не выстраиваются в иерархически-последовательную историю,
но формируют импровизированные горизонтальные связи. В своем труде «Кино» Делез
писал, что «в кинематографе существуют три фильма, показывающих наше бытие во
времени и движение по его потоку, уносящему нас с собой, способствуя в то же время
концентрации нашей личности и раздвижению ее рамок: это “Звенигора” Довженко,

“Головокружение” Хичкока и “Люблю тебя, люблю…” Рене» [10]. Пенелопа Хьюстон также
отмечала, что одна из ключевых задач Рене как автора «Люблю тебя, люблю» — не
рассказать историю, но изучить феномен времени через монтажное сопоставление

кадров и их внутрикадровую длительность [11].

10.7256/2454-0757.2023.5.40667 Философия и культура, 2023 - 5

149



Главный герой фильма «Люблю тебя, люблю», по задумке ученых, должен осуществить
перемещение во времени следуя логике традиционного нарратива, то есть в одном
направлении: вперед или назад. Однако Рене ломает эту установку и превращает путь
Клода в ризоматическое путешествие, где герой оказывается размножен и помещен в
несколько параллельных дискурсов: дискурс настоящего времени, жизни после
неудачной попытки самоубийства, и множественные дискурсы прошлого, произвольно
связывающие разрозненные события. Такое расщепление персонажа и открытие в нем
мерцающего потенциала для изменения собственного «Я» заставляют ученых признать
эксперимент неудачным. В то же время самому Клоду удается применить свой потенциал
не только для преодоления времени и памяти, но и пространства. Таким образом, путь
героя в рамках произведения становится олицетворением новой модели создания
ризоматических структур повествования и способом их интерпретации со стороны
зрителя или исследователя.

«Хиросима, моя любовь» существует в сразу трех измерениях: 1) Линейном
актуальном времени, где безымянные герои — Он (японец) и Она (француженка) —
проводят время друг с другом; 2) Измерении воспоминаний, где содержится травма
каждого из персонажей; 2) Хроникальном измерении, которое представляет зрителю
достоверный документ событий прошлого. Вспышки воспоминаний второго измерения
создают надлом в первом, превращая повествовательную структуру всего фильма в
подвижный нарратив. У видеть это можно на примере трех сцен, где рассказ героини о
травматических событиях прошлого сливается с настоящим временем: в одной из сцен
героиня видит японского архитектора в постели и позиция его тела напоминает ей о
смерти своего возлюбленного немца, в другой сцене японец спрашивают у героини: «я
уже умер?», в третьей сцене профиль немца из подвала выглядит как профиль японца,
словно главный герой переместился из настоящего времени в прошлое через
воспоминания героини.

Использование сложных нарративов позволяет Алену Рене расширить потенциал
произведения и продемонстрировать зрителю безграничность интерпретационных
практик. Такой подход к созданию нарративной структуры фильма становится
фундаментом для появления в нем и других форм номадизма — пространства и тела.

III. Пространство

Вторая половина двадцатого века радикально меняет подход к созданию историй. В
1960-е гг. сложные приемы сочетания «реального» и «условного» экранного времени и
пространства начинают все более активно использоваться в кинематографе. На
венецианском кинофестивале «В прошлом году в Мариенбаде» получает Золотого льва с
формулировкой: «За вклад в язык кинематографа и стилистический блеск в показе мира,
где реальное и воображаемое сосуществуют в новом пространственном и временном

измерении» [12, стр. 318].

Помимо использования нелинейных повествовательных структур на уровне сценария,
Рене также прибегает к использованию подвижных камер для создания ощущения
движения и текучести в кинематографическом пространстве. В «Хиросима, моя любовь»
Рене использует панорамные кадры, чтобы следовать за персонажами, когда они
движутся по городу. Операторская работа служит способом иллюстрации размышлений
героев об утрате, растворяя их в пространстве и пряча за рамками кадра. В сцене с
прогулкой по Хиросиме мужчина отстаёт от девушки, которая погружена в свои мысли о
неминуемом расставании героев. И это отставание трансформируется в исчезновение,
оставляя героиню одну. Само пространство города в этот момент деконструируется для

10.7256/2454-0757.2023.5.40667 Философия и культура, 2023 - 5

150



дальнейшего слияния с другим. Японская Хиросима сливается в единый мегаполис с
французским Невером, где улицы рассматриваются зрителем как соседние, несмотря на
расстояние в несколько тысяч километров. Ален Рене совершает тот же монтажный
прием, который в начале 20-го века использовали советские авангардисты: Кулешов в
«искусственной топографии» и Дзига Вертов в его объединении городов ради создания
всеобщей демонстрации пролетариата. Использование таких монтажных переходов и
асинхронии звука и изображения подчеркивают ощущение временного и
пространственного синтеза. Голос героев пересекает времена, города и страны.
Персонажи постоянно перемещаются, но главное перемещение осуществляется по
чертогам памяти — не случайно в одном из финальных флэшбэков героини зритель видит
японца в подвале оккупированного Невера, там, где его никогда не было.

Пространство в фильмах Рене соответствует героям, присутствующим в нем: оно
фрагментировано и разрозненно и предстает как зеркало, в котором отражается
дезориентация номада. Пространство может отвергать само себя и находиться в
постоянном движении, как отель из фильма «В прошлом году в Мариенбаде»,
описательные характеристики которого находятся в состоянии мерцания и противоречия
— Мужчина описывает Девушке их прошлую встречу в отеле возле античной статуи у
парка, но статуи находятся у озера; герои вспоминают прошлогодний отель в лучах
летнего солнца, но посетители то и дело говорят о том, что прошлым летом озеро было
покрыто льдом. Отель встает в позицию власти в акте репрессии над героиней, по ходу
сюжета трансформируясь в идеологизированную тюрьму — внешне открытое
комфортабельное пространство, которому свойственна изменчивость, но которое
отказывается героине в выходе. Говоря об отношениях с институтами власти Делез и
Гваттари пишут: «шизофреник удерживается на пределе капитализма: он является его

развитой тенденцией, прибавочным продуктом, пролетарием и ангелом-истребителем» [2,

с. 61]. То есть шизофреник призван разрушить капиталистическую систему, являясь ее же
порождением. Девушка, имеющая определенный социальный статус и отношения с
другими представителями власти, внезапно отказывает гостям в их власти над ней. В
такой же роли выступает и Клод — герой фильма «Люблю тебя, люблю», чьё тело
оказывается в руках науки, которая хочет взять под контроль тело, пространство и
время, и в чём Клод ей отказывает. Так пространство подводит нас к феномену
телесности в кинематографе Алена Рене.

IV. Тело

Проблема телесности — одна из ключевых проблем 20-го века. Идентичность человека и
его телесное поведение в постмодернистской парадигме представляются не как
результат свободного индивидуального выбора, а как совокупность социальных и

культурных предписаний [13]. Большой вклад в проблематику телесности, неразрывно
связанной с функционированием власти, внес М. Фуко, представивший тело как вечное

становление, подчиненное институтам власти [14, с. 11]. Тело в парадигме Фуко — это
дисциплинированный механизм, которому отведено определенное иерархическое
позиционирование и предопределена связь с другими машинами.

Интеллектуальной реакцией на бесконечное тело в руках власти становится «Тело без
органов» Ж иля Делеза и Феликса Гваттари — семантическая структура, лишенная
центра, и поэтому обладающая неограниченными внутренними возможностями для

порождения смысла [15, стр. 102]. Тело без органов — далее ТбО — не является
концептуально ограниченным понятием или завершенным концептом, а представляет
собой совокупность практик освобождения, итогом которых становится отказ от любых

10.7256/2454-0757.2023.5.40667 Философия и культура, 2023 - 5

151



форм подчинения. Тело-организм представляется авторами как иерархически
организованная структура, в то время как ТбО является полым телом, где органы
распределяется ризоматично, то есть без всякой иерархии и системы. Таким образом,
ТбО — это предельно свободная анти-структура, которая постоянно находится в
процессе самоконфигурации и самостоятельного смыслопорождения. Это тело-поток,
вечно изменчивый и вечно новый. ТбО — через свои характеристики свободы, хаоса,
неиерархичности и децентрирования противопоставляется организму, как устойчивой, но
репрессивной структуре. ТбО — «это пространство полной свободы самореализации без

предопределенностей и предписаний» [15, стр. 103].

Стремление Тела-организма к ТбО можно увидеть в фильме «В прошлом году в
Мариенбаде», главная героиня которого бессознательно стремится к полному разрыву
связей с окружающей ее реальностью. Ее Тело выпадает из общей парадигмы и вступает
в конфликт с властью — Мужчиной, который пытается вернуть ее в структуру и поставить
в иерархически угнетенное положение. Мужчина постоянно повторяет: «Вы были здесь»,
«Мы встречались раньше», так Мужчина отказывает Ж енщине в ее интенции к ТбО,
пытаясь создать ложные воспоминания для формирования новой идентичности. Для чего
ему это нужно? Согласно Ж . Бодрийяру, «Тело становится истинным фетишем и
капиталом, поддерживаемым в идеальном состоянии для символического обмена и
потребления. Оно подвергается амбивалентной заботе, которая, создавая иллюзию
личного участия и обращения к конкретному человеку, превращается в репрессивную
заботливость, подавляя личные стремления к трансформации, навязывая лишь

«правильные» практики телесности» [16]. О  важности власти и убеждения в контексте
фильма писал и автор сценария Ален Роб-Грийе: «Фильм в целом, на самом деле, это
история убеждения: он говорит о реальности, которую герой творит из собственного

видения, из собственных слов» [17, стр. 12].

На протяжении всего действия фильма тело девушки пытаются вернуть в бинарную
систему и состыковать с Мужчиной. Тело Ж енщины оказывается телом-куклой, которое
не воспринимается в своей онтологической уникальности и целостности. Согласно Ж .
Делезу, человек оказывается зависимым от собственного тела, которое, в свою очередь,
подчиняется внешним силам. В его концепции субъект — это «машина желаний», где
желание является производительной силой, импульсом, побуждением к действию. Такие
машины представляют собой соединение двух объектов – непрерывного потока и его
среза, т. е. «это бинарные машины с бинарным правилом или ассоциативным режимом;

одна машина всегда состыкована с другой» [2, с. 18]. Тело Ж енщины, возвращенное во
временную структуру, начинает подчиняться правилам власти — в ее памяти появляются
фрагменты прошлого, которых там никогда не было. Однако она сопротивляется этому.
Ж енщина отказывается от узнаваемости, она отрицает Мужчине в собственном лице — в
том лице, которое он якобы помнит. Делёз и Гваттари пишут: «Если у человека и есть
какая-то судьба, то она… в том, чтобы бежать от лица, разрушать лицо и олицевления,
становиться невоспринимаемым, становиться подпольщиком… не позволять итожить себя

лицом» [5, с. 282].

Такой побег от своего лица, невспоминание прошлого и травматическое осмысление
собственной памяти со стороны Ж енщины может быть воспринято зрителем через призму
шизофренического расстройства. Не случайно Делез связывает ТбО с шизофреническим
опытом. Мужчина же в коммуникативном акте с Ж енщиной предстает как носитель
рациональной идеи, который действительно помнит то, что когда-то было. При этом
важно отметить, что шизофрения в тексте Делеза и Гваттари преимущественно отсылает

10.7256/2454-0757.2023.5.40667 Философия и культура, 2023 - 5

152



не к психическому заболеванию, а к методикам борьбы с различными способами
подавления желания и утверждению непосредственного свободного —
шизофренического желания как такового, которое и должно привести к образованию

Т б О [6]. Согласно Ж . Делезу и Ф. Гваттари, метафорические ТбО и голова, лишенная
лица, «выступают в качестве основы для рождения номадического субъекта, его
освобождения, что обусловливает пристальное внимание к телу в культуре
постсовременности, стремление к его трансформации, преображению, постоянный поиск

оптимальной телесной формы» [13, с. 17].

Номадическое Тело, а также пространство и нелинейные структуры призваны
представить перед зрителем произведения новую реальность, в которой не работают
устоявшиеся механизмы предыдущих эпох. О  том, как под влиянием номадических форм
трансформируется взгляд зрителя в коммуникативном акте с текстом, мы говорим в
следующем параграфе нашего исследования.

V. Взгляд зрителя

Взгляд зрителя не может не претерпеть изменений в акте коммуникации c
произведением, герои которых не имеют единой индентичности, нарративы множатся,
следуя ризоматической логике, а сама форма служит инструментом рефлексии автора
над феноменами времени и памяти, а не иллюстрацией сюжета. Все это это заставляет
зрителя изменить свою позицию в акте смотрения и перейти от статуса пассивного
восприятия к активной дешифровке — пересборке произведения в самых различных
вариациях, соотнесению одних сюжетных линий с другими и их интерпретации в
отсутствии между ними очевидной логической связи. В статье «Путь для будущего
романа» (1956) Ален Роб-Грийе — писатель и сценарист фильма «В прошлом году в
Мариенбаде» — критикует бальзаковскую традицию традиционного романа и призывает к
обновлению коммуникации между зрителем и текстом. Следуя логике Шкловского, Роб-
Грийе говорит, что вещи в традиционном романе превратились в знаки, которые зритель
считывает автоматически: незанятое кресло говорит об отсутствии кого-то, рука на
плече о симпатии, а оконные переплеты о невозможности бегства. Новый же роман,
новый текст и новые формы искусства должны разрушить конвенции знаков и освободить
вещи от прибавочных значений «ведь именно в присутствии и есть местопребывание

действительности» [18].

Ж елание представить фильм как череду конвенциональных знаков и хронологически
сменяющих друг-друга событий — априорное желание зрителя, который, согласно Д.
Бордуэллу, всегда стремится сконструировать в своем воображении целенаправленную

ис то р ию [19, с. 31]. В классическом кинематографе такой подход, согласно В.
Шкловскому, помогает зрителю воспринимать произведение в автоматическом режиме
[20]. Для вывода произведения из автоматизма восприятия необходимо нарушить
жанровые, сюжетные, стилистические и прочие конвенции. Таким разрушением для Рене
становится деконструкция нарратива и превращение героев фильма в номадических
субъектов. Фредрик Джеймисон описывает такой опыт как «шизофренический», так как
зрителю приходится переживать не единый поток времени, а опыт изолированных,
разъединенных, дискретных материальных означающих, которые не удается связать в

последовательный ряд [21]. Такой опыт отличается от позиции зрителя в модерне, где он
вынужден «рассматривать искусство в благоговейном молчании, поместив его на фоне
нейтральной белой галерейной стены и полностью отрешившись от социального

окружения и даже от своего тела и половой принадлежности» [22, с. 10]

10.7256/2454-0757.2023.5.40667 Философия и культура, 2023 - 5

153



В постмодернистской же парадигме зритель приобщается к произведению как через
идентификацию, так и через соучастие в его интерпретации. В идентификации зритель
также оказывается более свободным и способным стремиться к слиянию с персонажами
картины без оглядки на их социальный статус, возраст и даже гендер. В конечном счете,
как пишет И. Градинари, это может привести к формированию «квир-видения» —
коммуникации с произведением, которая подразумевает «трансцендирование рамок
своей идентичности» и получение удовольствия от странного текста, удовольствия,
которое рождается из «незащищенной, нестабильной рецепции, от производимого в кино

взгляда, у которого отнята всякая уверенность в понимании фильма» [23, стр. 74].

Таким образом, зритель перенимает стратегии как экранных героев, так и самой формы
произведения, примеряя на себя номадическую субъективность.

VI

В заключении мы говорим, что фильмы Алена Рене предлагают выражение номадической
субъективности через использование нелинейных повествовательных структур,
мерцающих персонажей и ускользающих пространств. Рене создает кино, которое
выдвигает на передний план не сюжет, но движение, текучесть и разнообразие, а также
предлагает критику фиксированных структур и идентичностей, традиционно
доминирующих в эпохе модерна. Использование Рене кинематографических приемов,
таких как панорамирование, аудиовизуальный контрапункт и монтаж, также способствует
изображению номадической субъективности в его фильмах. Эти техники нарушают
линейный поток времени и подчеркивают нелинейность и множественность индивида.

Номадизм в фильмах Рене предвосхищает позитивный хаос постмодерна,
сопротивляющийся репрессивному порядку. Номадическая субъектность бросает вызов
господствующим властным структурам и критикует представления об идентичности и
принадлежности. Принимая номадические аспекты своего «Я» и освобождаясь от
традиционных социальных структур, персонажи Рене оказываются способны создавать
новые формы принадлежности и идентичности — и, хотя бы на момент просмотра
фильма, вовлекать в этот процесс зрителя.

Библиография

1.  Делёз Ж ., Гваттари Ф. Трактат о номадологии / НК. — 2005. — № 2 (92). — С. 183
—187.

2. Делёз Ж ., Гваттари Ф. Анти-Эдип. Капитализм и шизофрения / пер. с фр. Д.Ю.
Кралечкин. Екатеринбург: У-Фактория; 2007. 672 с. 

3.   Эко У. Вечный фашизм // Пять эссе на темы этики / Пер. с итал. Е. Костюкович.
Санкт-Петербург: Симпозиум, 2000. — 157 с

4.   Ильин И.П. Постструктурализм. Деконструктивизм. Постмодернизм. М.: Интрада,
1996. С. 213.

5.  Делёз Ж , Гваттари Ф. Тысяча плато. Капитализм и шизофрения / пер. с фр. Я.И.
Свирский. Екатеринбург: У-Фактория; 2010. 895 с. 

6.   Плахов А.С. Препарируя «Туло без органов». Философская мысль: рецепция и
интерпретация. ФН – 10/2014. С. 84-98.

7.   Брайдотти Р. Письмо как номадический субъект. Сравнительные критические
исследования. Издательство Эдинбургского университета, 11.2–3, 2014. С. 163–184.

8.  Регев Й. Образ-исправление. Философско-литературный журнал «Логос», 32 (5
(150)), 2022. С. 173-192.

10.7256/2454-0757.2023.5.40667 Философия и культура, 2023 - 5

154



9.  Синельникова Л.Н. Ризома и дискурс интермедиальности. Russian Journal of
Linguistics, 21 (4), 2017. С. 805-821.

10.  Делёз Ж . Кино: Кино 1. Образ-движения; Кино 2. Образ-время / Пер. с фр. Б.
Скуратова. — М.: Ad Marginem, 2004. C. 383.

11. Хьюстон P. Ж урналы Пенелопы Хьюстон [Электронный ресурс] // BFI —
URL: https://www2.bfi.org.uk/news-opinion/sight-sound-magazine/features/penelope-
houston-s-journals (дата обращения, 01. 05.2023)

12.  Познин В. Ф. Природа выразительных средств экрана. Экранное пространство и
время. Известия Российского государственного педагогического университета им.
А. И. Герцена, (59), 2008. С. 311-319

13.   Усовская Э.А., Сосновик А.Б. Телесность номадического субъекта в дискурсах
второй половины ХХ – начала XXI в. Человек в социокультурном измерении. 2022;
1: С. 16–23.

14.   Быстров В.Ю. Предисловие. В: Фуко М. Ненормальные. Курс лекций, прочитанных
в Коллеж де Франс в 1974–1975 учебном году. пер. с фр. А.В. Шестаков. Санкт-
Петербург: Наука; 2005. с. 5–12.

15.   Смоляк А.В. Феномен свободы в работе «Анти-Эдип» Ж . Делеза и Ф. Гваттари.
Гуманитарные исследования в Восточной Сибири и на Дальнем Востоке, (3 (61)),
2022. С. 101-107.

16.  Бодрийяр Ж . Общество потребления. Самарская ЕА, переводчик. Москва: АСТ;
2020. 320 с. 

17.   Роб-Грийе А. Вступление к кинороману «В прошлом году в Мариенбаде». Лондон;
Джон Калдер. 1962. 168 c.

18. Верхоглядов И. «В прошлом году в Мариенбаде» как проект высшего реализма
[Электронный ресурс] // Искусство кино — URL:  https://kinoart.ru/texts/l-annee-
derniere-a-marienbad (дата обращения, 02. 05.2023)

19.   Бордуэлл Д. Narration in the Fiction Film, Madison, W I: University of W isconsin
Press, 1985. 392 p.

20.  Шкловский В. Б. О теории прозы. — М.: Круг, 1925. С. 7—20.

21.  Джеймисон Ф. Постмодернизм и общество потребления // Логос. — 2000. — № 4. —
С. 63—77

22. Усовская Э.А. Постмодернизм: учеб. пособие. Минск: Тетра Системс, 2006. 256 с. 

23. Градинари, И. Интерсекциональность и неопределенная позиция зрителя //
Практики и интерпретации: журнал филологических, образовательных и культурных
исследований. 2022. Т. 7. № 1. С. 67–84.

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

В журнал «Философия и культура» автор представил свою статью «Номадический
субъект как герой кинематографа Алена Рене», в которой проведено исследование
феномена номадизма в работах известного французского кинорежиссера. 
Автор исходит в изучении данного вопроса из того, что фильмы Алена Рене предлагают
выражение номадической субъективности через использование нелинейных
повествовательных структур, мерцающих персонажей и ускользающих пространств. Рене

10.7256/2454-0757.2023.5.40667 Философия и культура, 2023 - 5

155

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


создает кино, которое выдвигает на передний план не сюжет, но движение, текучесть и
разнообразие, а также предлагает критику фиксированных структур и идентичностей,
традиционно доминирующих в эпохе модерна. Как утверждает автор, Рене
предвосхищает позитивный хаос постмодерна, сопротивляющийся репрессивному
порядку. Номадическая субъектность бросает вызов господствующим властным
структурам и критикует представления об идентичности и принадлежности.
Актуальность исследования обусловлена тем фактом, что, несмотря на широкую научную
изученность творчества Алена Рене искусствоведами, философами и культурологами,
его работы не рассматривались в ключе номадизма, хотя, как утверждает автор, они по-
своему предвещали появление такого мировосприятия, а также появление
постструктуралистских и постмодернистских стратегий, как в философии, так и в
искусстве. Изучение феномена номадизма с позиции актуального философского и
искусствоведческого концепта и составляет научную новизну исследования.
Методологической базой послужили общенаучные методы анализа и синтеза, а также
философский и искусствоведческий анализ. Теоретическим обоснованием явились труды
таких всемирно известных философов как Ж . Делез, У . Эко, Ф Гваттари Ф. Лиотар и др.
Эмпирической базой выступили картины А. Рено «Хиросима, моя любовь», «В прошлом
году в Мариенбаде», «Люблю тебя, люблю».
Целью исследования является изучение номадизма не только как социального или
культурного явления, но и как способа мышления и восприятия мира, а также стратегии
в области творчества на примере творчества Алена Рене.
Опираясь на положения Ж . Делеза и Ф. Гваттари, автор исследует сущность феномена
номадизма и определяет его как принцип постоянного движения без фиксированной
точки отсчета и заранее определенного пути. Причину возникновения номадизма автор
связывает с ощущением утраты «стержня в мире», когда традиционная форма,
тяготеющая к конкретным высказываниям, завершенным проектам, бинарным
оппозициями и причинно-следственным связям больше не может обеспечить
коммуникацию между адресантом, текстом и адресатом. Согласно автору, с этой точки
зрения идеи номадизма тесно перекликаются с концепцией постмодернизма.
Автор подчеркивает, что герои А. Рене полностью соответствуют данным
характеристикам, так как чувствуют необратимые изменения как окружающего
пространства, так и самих себя, новым способом их существования становится процесс
детерриториализации — разрушения фиксированных границ и структур, ограничивающих
возможности становления.
Автор представляет номадизм как стратегию для работы с аудиовизуальными
произведениями искусства — создания нелинейных повествовательных структур,
мерцающих персонажей, операторских приемов, монтажных особенностей, а также
возможностей активного зрительского смотрения и анализа фильма как открытой
структуры.
Как утверждает автор, в своих фильмах Ален Рене избегает линейных сюжетов
повествования в пользу фрагментарных и нелинейных структур повествования. В
фильмах Рене обращается к человеческому самосознанию и использует ложные
воспоминания, логику сновидений и путешествия во времени, чтобы на формальном
уровне легитимизировать использование нелинейных структур и мерцающих
персонажей, что позволяет режиссеру расширить потенциал произведения и
продемонстрировать зрителю безграничность интерпретационных практик. 
Помимо использования нелинейных повествовательных структур на уровне сценария,
автор также отмечает использование Рене операторских эффектов и приемов для
создания ощущения движения и текучести в кинематографическом пространстве.
Операторская работа служит способом иллюстрации размышлений героев об утрате,

10.7256/2454-0757.2023.5.40667 Философия и культура, 2023 - 5

156



растворяя их в пространстве и пряча за рамками кадра.
Исследуя решение постмодернистской проблемы телесности («тело без органов», голова
без лица) в работах А. Рено, автор отмечает, что тело в номадической концепции
метафорически выступает в качестве основы для рождения номадического субъекта, его
освобождения.
Зрителю, как установлено автором, в номадической парадигме уделяется ключевая
роль, поскольку он переходит от статуса пассивного восприятия к активной
интерпретации произведения в самых различных вариациях, соотнесению одних
сюжетных линий с другими в отсутствии между ними очевидной логической связи. В
номадической субъективности зритель приобщается к произведению как через
идентификацию, так и через соучастие в его интерпретации. В идентификации зритель
также оказывается более свободным и способным стремиться к слиянию с персонажами
картины без оглядки на их социальный статус, возраст и даже гендер.
В заключении автором представлен вывод по проведенному исследованию, в котором
приведены все ключевые положения изложенного материала.
Представляется, что автор в своем материале затронул актуальные и интересные для
современного социогуманитарного знания вопросы, избрав для анализа тему,
рассмотрение которой в научно-исследовательском дискурсе повлечет определенные
изменения в сложившихся подходах и направлениях анализа проблемы, затрагиваемой
в представленной статье.
Полученные результаты позволяют утверждать, что изучение уникального стиля творца и
характеризующих его выразительных средств представляет несомненный научный и
практический культурологический интерес и заслуживает дальнейшего изучения.
Представленный в работе материал имеет четкую, логически выстроенную структуру,
способствующую более полноценному усвоению материала. Этому способствует также
адекватный выбор соответствующей методологической базы. Библиография
исследования составила 23 источника, что представляется достаточным для обобщения
и анализа научного дискурса по исследуемой проблематике. 
Автор выполнил поставленную цель, получил определенные научные результаты,
позволившие обобщить материал. Следует констатировать: статья может представлять
интерес для читателей и заслуживает того, чтобы претендовать на опубликование в
авторитетном научном издании.

10.7256/2454-0757.2023.5.40667 Философия и культура, 2023 - 5

157


	Номадический субъект как герой кинематографа Алена Рене

