
Зенов Егор Всеволодович

ORCID: 0000-0003-3328-8509 

аспирант, кафедра философии и социальных наук, Мурманский арктический государственный
университет 

183038, Россия, Мурманская область, г. Мурманск, ул. Егорова, 15 

yegzenov@gmail.com

Философия и культура 
Правильная ссылка на статью:
Зенов Е.В. — Парадокс толерантности в западной образовательной среде // Философия и культура. – 2023. – №
5. DOI: 10.7256/2454-0757.2023.5.40803 EDN: BYQAGG URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=40803

Парадокс толерантности в западной образовательной
среде

Статья из рубрики "Социальная философия"

DOI:

10.7256/2454-0757.2023.5.40803

EDN:

BYQAGG

Дата направления статьи в редакцию:

20-05-2023

Аннотация: Предметом исследования является современная образовательная среда
западных стран. Объектом исследования выступает система толерантности и механизмы
ее функционирования в образовательной среде западных стран. Автор подробно
рассматривает систему толерантности и механизмы ее функционирования на примере
западных образовательных учреждений. Так как в современной образовательной среде
евроатлантических государств толерантность воспринимается иначе, чем в России,
особое внимание в статье уделяется философскому осмыслению современного
положения феномена и его рефлексии западным научным сообществом. В качестве
источников автор использует работы как философской, так и социальной,
педагогической направленности, чтобы через их призму выявить основные особенности.
  В ходе исследования было установлено, что механизмы толерантности в западной
образовательной среде противоречат идее терпимости к ближнему. Было заключено, что
границы толерантности в евроатлантических образовательных учреждениях
размываются: они неясны ни педагогическому составу, ни самим студентам. Автор
прослеживает ницшеанскую идею о ресентименте в действиях меньшинств, постоянно
настроенных против большинства вне зависимости от того, какими правами и
возможностями это большинство их наделяет. Исследование также позволило

10.7256/2454-0757.2023.5.40803 Философия и культура, 2023 - 5

108

https://e-notabene.ru/pfk/rubric_939.html


определить парадокс терпимости в западной образовательной среде: хотя официально
провозглашается борьба за права угнетенных, сами угнетенные в рамках
образовательного процесса избегают дискуссии на тему равных возможностей, потому
что западное устройство толерантности позволяет уклоняться от обсуждения насущных
вопросов, при этом сохраняя и даже наращивая преимущества, предоставляемые
толерантной системой образования. Кроме того, автором было выявлено, что западное
общество обычно не воспринимает терпимость как часть мировоззрения индивида, что
приводит к тому, что в образовании западных стран она становится социально-
политическим инструментом.

Ключевые слова:

Т олерантность, Политкорректность, О бразование , К о нфл икт, З а п а д , Мы и они,
Ресентимент, Образовательная среда, Добродетель, Постмодерн

Идея терпимости к чужому в западном обществе всегда была окружена жаркой
полемикой, нередко выливающейся в открытые конфликты и споры, в течение многих
десятилетий. И если в двадцатом веке эта проблема, несмотря на остроту, была
обозначена и понятна – речь шла в первую очередь о правах женщин, этнических и
сексуальных меньшинств, – сейчас ее границы продолжают расширяться, в ходе этого
процесса размываясь. С появлением новых меньшинств, требующих одинакового
уважения и соблюдения своих прав, ситуация становится все более неоднозначной:
количество маргинальных групп лишь увеличивается, а большинство иногда оказывается
в положении угнетаемого меньшинства, вынужденного мириться с идеей толерантности,
предполагающей обратный подход, ущемляющий одну группу в пользу другой. Пагубное
влияние системы толерантности, которую некоторые исследователи называют идеологией
политкорректности, особенно прослеживается в англосаксонской образовательной
среде: политика «обратной» терпимости, типичная для школ и университетов, получает
все большее распространение. Механизмы работы такого вида «терпимости» требуют
философского осмысления и анализа, способных выявить парадокс и объяснить причины
его появления.

В современном западном обществе ситуация с толерантностью обстоит таким образом,
что ее механизмы мотивируют к действию, нежели к дискуссии. Это прослеживается,
например, в активной позиции сексуальных и этнических меньшинств на Западе:
недовольства и протесты, раньше типичные для уличных выступлений, сейчас перешли в
сферу образования, поэтому борьба за права продолжается в стенах университетских
кампусов. При этом действительно уязвимые группы – например, дети-инвалиды, – по-
прежнему сталкиваются с такими же трудностями, что и несколько десятилетий назад:
это еще раз показывает, что в первую очередь современное англосаксонское общество
уделяет внимание правам этнических меньшинств и ЛГБТ-сообщества. Несмотря на то,
что за последние годы их положение улучшилось, протесты этих групп все еще остаются
одной из важных проблем как академической среды, так и западного сообщества в
целом. Представляется, что причины этого кроются не только в самой природе таких
групп, оказывающихся «громким меньшинством», но и в устройстве западного общества.

Стоит отметить, что вопрос об уместности толерантности, предполагающей не столько
уравнивание в правах, сколько обеспечение преимуществ для определенной группы,
поднимается как в английских, так и американских реалиях: при этом и с условно
«консервативной», и с условно «либеральной» стороны. В этой связи отметим статью У .

10.7256/2454-0757.2023.5.40803 Философия и культура, 2023 - 5

109



Блока: автор объясняет настрой правого крыла в США, актуальный и на сегодняшний
день: автор выбирает примеры из американского высшего образования, дающие
представление о чрезмерной политкорректности, присущей академической среде.
Обратим на них внимание: администрация университета штата Джорджия запретила
студентам демонстрировать как американский флаг, так и флаг Конфедерации, на окнах
своих комнат в общежитии; академика оштрафовали за «некорректный смех»; сама
образовательная среда отличается требованиями к «осторожному» использованию
лексики, главное из которых, как часто оказывается – отказ от традиционного

обозначения того или иного феномена [1, p. 231]. При этом автор отмечает, что такой
подход не пользуется популярностью у самих студентов; университет, по его словам,
накладывает на обучающегося кантовский гипотетический императив, утверждая, что тот
должен «говорить определенным образом и воздерживаться от иных способов выразить
мысль».

Такая позиция, иллюстрирующая несостоятельность системы терпимости, которой
руководствуются англосаксонские вузы, не теряет релевантности и в наши дни: в
американском дискурсе часто встречается аргументация, проводящая параллели между
авторитарным режимом и западной политкорректностью. При этом в последнее время
сами сторонники терпимого отношения избегают использования этого понятия; так же,
как и в России, они отдают предпочтение слову «толерантность» (tolerance ) – вероятно,
осознавая негативную коннотацию, сопутствующую «политической корректности».
Соотношение cтатей, использующих понятия «политкорректность» и «толерантность» при
обсуждении одних и тех же проблем, которыми характеризуется академический дискурс,
показывает, что за последнее десятилетие термин «политкорректность» стал
идеологическим инструментом; его использование призвано дискредитировать одну из
сторон дискурса.

Чтобы попытаться объяснить политкорректность, обратимся к книге Дж. Лиа,
«Политкорректность и высшее образование: британская и американская перспективы».
Автор объясняет, что дискуссия вокруг политкорректности не может быть однозначно
отнесена ни к левой, ни к правой стороне политического спектра; кроме того, он
указывает, что избегание термина «политическая корректность» не значит, что

дискуссия на самом деле не выходит за ее рамки [2, p. 263]. Иногда от него намеренно
отказываются из-за ассоциаций, которые тот вызывает, ведь история развития термина
связана с уничижительным смыслом, которым наделило его американское общество.
Более того, спор ведется и насчет самой природы знания, которое предоставляет
студенту университет: автор указывает, что англосаксонский дискурс разделяется на
защитников толерантности и ее противников даже в тех случаях, когда их объединяет,
казалось бы, одна цель – например, борьба за принципы идеологии Просвещения.
Интересно, что обе группы, участвующие в дискурсе, приписывают друг другу
заболевания: так, сторонники политкорректности (мультикультуралисты) якобы болеют
«ойкофобией», то есть неприятием собственной культуры, а противники
политкорректности (релятивисты и скептики) заражены «верифобией», боязнью истины
[2, p. 264].

Со стороны этот конфликт кажется несерьезным, однако спор насчет терпимости не
только актуален для академической среды западных стран, но и представляет интерес с
философской точки зрения: «политкорректность» – лишь средство достижения цели; на
самом деле спор имеет гносеологический характер. Так, конфликт прямо искажает суть
образования: влияет на то, какое именно знание получает ученик, в каком формате оно
будет подано, как он его усвоит. Характерна формулировка самого Лиа, указывающего,

10.7256/2454-0757.2023.5.40803 Философия и культура, 2023 - 5

110



что политкорректность представляет собой гораздо более масштабное явление,
включающее в себя не только спор о природе самого феномена, но о его функционале.
Конфликт можно обосновать по-философски: скептики стремятся защитить право на
традицию, классическое образование, в то время как мультикультуралисты предлагают
принять постмодерн как данное – то, что является лишь закономерным этапом развития

общества [2, p. 107].

Хотя с конца нулевых суть конфликта в корне не поменялась, трудностей, с ним
связанных, стало лишь больше. Так, восприятие политкорректности во многом зависит от
социальных изменений в среде меньшинств, потому что функционал феномена во многом
определяется настроением угнетаемых. Обратимся к письму в редакцию американского
журнала, посвященного социальной работе: в нем указывается, что «проблема
академической среды в том, что и педагоги, и студенты чувствуют, будто им приходится
«ходить на цыпочках», чтобы случайно не произнести фразу, которая может оскорбить

кого-то в их окружении» [3, p. 385]. При этом в целом автор письма поддерживает идею
терпимости, необходимую для создания обстановки «здоровой аудитории»; и все же ей
представляется, что политкорректность требует от всех участников образовательного
процесса замалчивания как самих проблем, так и сопутствующих вопросов. С другой
стороны, она указывает, что представители этнических меньшинств обижаются, когда во
время обсуждения, например, расовых вопросов в преимущественно белом классе, кто-
то задает вопрос: «а что об этом думает твой народ?». Отметим, что в этих ситуациях
студенты не считают себя представителями конкретных расы, сексуальной ориентации
или класса, поэтому отказываются отвечать на подобные вопросы и чувствуют себя
некомфортно.

Исходя из этого, можно констатировать, что в западной среде ученики продолжают
бороться за права меньшинств, к которым себя причисляют, но при этом видят
определенную опасность в выделении своих особенностей. Можно было бы
предположить, что их задевает само обобщение, ведь человек сам по себе не может
говорить за всю группу – но студенты указывают, что они вовсе не являются
представителями того или иного сообщества. Таким образом, причислять себя к какой-
либо группе становится удобно в ситуации, где можно получить какие-то преимущества
или заявить о притеснении свободы личности, но при этом не афишировать свою
принадлежность в академической обстановке, фундаментально предполагающей
обсуждение различий и необходимостей групп-участников образовательного процесса.

На вопрос «а что об этом думает твой народ?» некоторые из студентов отвечали и
другими фразами; например: «я не против того, чтобы поделиться своими мыслями и

чувствами, но просвещать я тебя не должен» [3, p. 385]. Подобная реакция студентов в
контексте борьбы за права меньшинств представляется нам неуместной: с одной
стороны, молодое поколение требует больше прав и возможностей, с другой – простой
вопрос задевает их или ставит в тупик. Этот ответ кажется тем более странным в
современной обстановке, когда меньшинства явно ставят целью объяснить свою
социальную позицию, но бытовая ситуация приводит к взаимному непониманию.
Инцидент показателен для описания ситуации на Западе в целом: может показаться, что
угнетаемые позиционируют себя готовыми к диалогу, но при этом не способны объяснить
особенности собственного мировоззрения и легко раздражаются в образовательной
обстановке, в рамках которой должны проясняться спорные ситуации. Образовательная
ситуация, таким образом, лишается своей просветительской функции: академическая
коммуникация заканчивается неудачей из-за неосторожного слова. Именно поэтому

10.7256/2454-0757.2023.5.40803 Философия и культура, 2023 - 5

111



система англосаксонского образования не всегда оказывается удачным посредником
для решения споров, особенно если те затрагивают личностные особенности студента.
При этом большинство, очевидно, пытается наладить контакт с меньшинством; оно,
однако, воспринимает эту попытку как нечто оскорбительное. Действие меньшинства,
таким образом, в ницшеанском духе оказывается реакцией – ресентиментом, призванным
ответить на мнимую несправедливость внешнего мира.

Похожую мысль выражал С. Кьеркегор, говоря о зависти : это понятие он трактует
как«объединяющий принцип, свойственный бесстрастной, очень рефлексивной эпохе».
Философ указывает, что зависть имеет две стороны: индивидуальный эгоизм и эгоизм
окружения, который может проявляться в отношении к индивиду. Как полагает философ,
в первую очередь индивиду нужно вырваться из личного заключения, в которой его
держит его же отражение, но даже после этого индивид остается в тюрьме, выстроенной
отражениями членов его окружения. Кьеркегор указывает, что «именно отражение
держит в заключении саму личность, а не тираны и тайная полиция, не духовенство и не
аристократия – при этом отражение делает все, что в его силах, чтобы помешать этому
различению… эгоистичная зависть требует от человека слишком многого; она нянчит и
балует его, как нянчит и балует любовь слабой матери, и собственная зависть не

позволяет ему пожертвовать собой» [4, p. 81-82]. Представление Кьеркегора об особой
рефлексивной эпохе, отражает ситуация с англосаксонской толерантностью: разбив
оковы, сдерживавшие их в течение столетий, гендерные, этнические и социальные
меньшинства по-прежнему ищут виновников собственных проблем, ориентируясь на
абстрактную идею равенства, имеющую мало общего с действительностью: равенство в
этом случае оказывается далеким и недостижимым образом. Сломав одну тюрьму,
индивид попадает в другую, пытаясь сломать уже новые границы. Проецируя эту мысль
на современную ситуацию, можно заметить, что ни льготы при поступлении, ни
изменения в образовательных программах и расписаниях школ и вузов не оказываются
достаточными – по Кьеркегору мы переносимся в век рефлексии, характеризующийся
стремлением все уровнять, хотя сама идея уравнения предстает лишь недостижимой

абстракцией [4, p. 84].

Таким образом, мы приходим к еще одной принципиальной проблеме с толерантностью в
западном понимании: она расширяется и наполняется новыми функциями, при этом все
больше раздвигая границы недопустимого. Если раньше неприемлемыми считались
лексические проявления нетерпимости (например, оскорбительные обозначения
меньшинств), то со временем количество табуированных явлений только увеличилось. В
некоторых статьях указывается, что обучающиеся отрицательно воспринимают такие
изменения, потому что они не только ограничивают академическую свободу, но и вносят
неопределенность: так, что границы допустимого становится практически невозможно
определить. При этом границы часто создаются самими обучающимися: придумывая,
например, «предупреждения о триггерах», которыми, по мнению некоторых студентов,
должны сопровождаться некоторые курсы. Так, это препятствует социальной работе в
высшем образовании: в попытке оградить учеников от упоминаний о травматическом

опыте из программы убираются, например, лекции об аборте [5, p. 3]. Хотя подобные
изменения находят поддержку среди некоторых студентов, отдельные преподаватели
подчеркивают несостоятельность такого подхода в том числе с рациональной точки
зрения: «предупреждениях о триггерах», способные вызвать негативные ассоциации,
повсеместно встречаются в социальной работе, необходимой для функционирования
образовательных учреждений. Отталкиваясь от того, что некоторых студентов может
теоретически задевать любая тема, страдает качество образования. При этом данные

10.7256/2454-0757.2023.5.40803 Философия и культура, 2023 - 5

112



показывают, что попытки перестроить личность для того, чтобы бороться с

посттравматическим синдромом, приводят лишь к ухудшению ментального здоровья [5, p.

4].

Несмотря на то, что оценки системы толерантности и ее механизмов разнятся, многие
авторы предсказывают, что тенденция с расширением ее границ в образовательной
среде продолжится; культивирование терпимости и изменение взглядов студентов в ходе
образовательного процесса остаются важнейшими ориентирами для англосаксонской
академической среды. Крупные исследования, проводимые в последнее десятилетие,
анализируют способность обучающихся к развитию толерантности и разрабатывают

курсы, которые были бы успешны в этом аспекте [6, p. 3]. При этом студенты относятся к
ним неоднозначно: кто-то, пройдя курсы, указывал, что поменялся даже их взгляд на

жизнь [6, p. 11], другие – что терпимость их одногруппников едва ли изменилась [6, p. 12].
Таким образом, многие обучающиеся не уверены насчет эффективности воспитания
терпимости. Неоднозначность, в которой пребывают обучающиеся, очевидна и в других
работах: одно английское исследование показывает, что многие студенты не уверены в
справедливости идеи об «одинаковых возможностях»: отвечая, согласны ли они с тем,
что «одинаковые возможности для геев/лесбиянок, этнических меньшинств и женщин

зашли слишком далеко», большинство выбрало ответ «не знаю» [7, p. 5].

Вышесказанное показывает, что в западной образовательной среде по-прежнему
находится в подвешенном состоянии: с одной стороны, многие студенты не уверены, что
им делать и как поступать, чтобы не задеть кого-нибудь из своего окружения, что
приводит к мысли о пагубном влиянии механизмов, поддерживающих «академическую»
толерантность. С другой стороны, ученое сообщество предсказывает, что толерантность
продолжит не только оставаться важным аспектом академической сферы на Западе, но и
получит дальнейшее развитие. Представляется, что при таком положении вещей в
англосаксонском образовании назревает конфликт между теми, кто чувствует себя в
сложившихся «политкорректных» условиях некомфортно, и теми, кто эту
политкорректность популяризирует – так, что некоторые студенты чувствуют себя
загнанными в угол. Такое положение дел представляется выгодным для сторонников
толерантности: если кто-то выступает с критикой «политкорректного» порядка, его
пример могут использовать как очередное доказательство нетерпимости в отношении
меньшинств – и представить эту ситуацию как еще один аргумент в пользу
функционирования толерантности в академической среде.

Мнение о неоднозначной ситуации в западной академической среде можно проследить и
в ряде других современных работ: в качестве одной из главных проблем указывается, в
частности, то, что в университетах особо влиятельны стали радикалы, занимающиеся
политикой в американских кампусах. Руководство образовательных учреждений часто не
имеют ни воли, ни желания для того, чтобы как-то противостоять радикализации: они

оказываются молчаливыми и безучастными [8, p. 34]. Причиной этому служит то, что
работники факультетов, обычно на административных должностях, боятся за свои места:
если они и не будут уволены за попытку отстоять непопулярную точку зрения, карьерное
продвижение оказывается маловероятным – так создается ситуация, в которой
изменения в образование могут прийти только извне. Эта проблема схожа со
студенческой: равно как ученики не хотят оказаться исключены из университета, так не
хотят и работники подставлять свою карьеру.

Положение, при котором для человека рабочее место становится важнее его личных

10.7256/2454-0757.2023.5.40803 Философия и культура, 2023 - 5

113



воззрений, приводит к тому, что в евроатлантической образовательной среде не
прекращается борьба с неполиткорректностью: одной из целей либерального общества
указывается культивирование свободной системы образования, функционирующей в

рамках толерантного государства, в котором живут толерантные граждане [9, p. 516].
Такой ориентир, характерный для современной философии образования западных стран,
вновь подчеркивает неоднозначность границ толерантности: насколько они растяжимы и
как определяются? Если мы действительно хотим построить толерантное государство,
граждане которого искренне верят в принятие чужого, может ли чужой иметь взгляды,
неприемлемые для традиционной культурной традиции этого государства?

Представим гипотетическую ситуацию в западном высшем учебном заведении:
обучающиеся вместе с педагогом рассуждают о смене моральных ориентиров
современного общества. Один из обучающихся заявляет: «гомосексуализм – грех».
Вероятно, в толерантной среде такое заявление будет воспринято спокойно, ведь
идеальное «толерантное государство», являющееся основополагающим ориентиром для
современного западного образовании, предполагает, что у каждого человека есть право
на свое мнение. В наше время, впрочем, такое заявление будет подвергнуто критике и
определено как несостоятельное, потому что оно не соответствует повестке, а сам
студент – воспринят как маргинал, при этом, возможно, и педагогом, конвенционально
обязанным осуждать нетерпимость, и одногруппниками, воспринимающими такую
реплику как недалекость и серость. Пожалуй, именно в этом обнаруживается изъян в
функционировании толерантности западного общества: она не может существовать
независимо, как самодостаточный ориентир или воззрение, и определяется не
культурно-историческими ориентирами, а социально-политической обстановкой.
Подвести черту в этом осмыслении поможет цитата американского философа Дж.
Хортона, характеризующая западное восприятие концепта толерантности: «… я не
думаю, что существует какая-либо рациональная перспектива, какая-либо архимедова
точка, какой-либо взгляд из ниоткуда, которые позволили бы обосновать разумность или
правильность конкретной содержательной концепции о добродетели толерантности.
Толерантность – вовсе не добродетель, стоящая в стороне от моральных и политических

конфликтов, в которых должна выступать посредником» [10, p. 40].

Таким образом, было выявлено, что механизмы толерантности западной
образовательной среде характеризуются неоднозначностью: несмотря на то, что они
призваны защищать меньшинства, на самом деле механизмы наделяют эти группы
правами сверх тех, что действительно обеспечивают их равное сосуществование в
академической обстановке. Ситуация достигла такой точки, что из-за неопределенных
границ терпимости большинство учеников имеет лишь приблизительное понимание того,
что допустимо, а что – запрещено. Это не только подрывает образовательный процесс,
но и оказывает пагубное влияние на западное общество в целом: студенты выпускаются
с непониманием того, чего ожидать от окружающей их социальной среды, а меньшинства
получают еще один рычаг давления – через такой важный институт, как образование.

В результате проведенного анализа был выявлен парадокс в функционировании
толерантности: западные студенты могут причислять себя к определенному меньшинству
и отстаивать его права, но часто избегают дискуссий на тему равных возможностей,
потому что стремятся не афишировать принадлежность к какой-либо – например,
этнической, – группе. Таким образом, некоторые обучающиеся, с одной стороны,
борются за свободы меньшинств, но, стоит их включить в эту группу во время диалога –
ситуация равноправного обсуждения их не устраивает, потому что любое обобщение их
личности с меньшинством воспринимается как оскорбление. Ситуация с толерантностью,

10.7256/2454-0757.2023.5.40803 Философия и культура, 2023 - 5

114



сложившаяся в западной образовательной среде, позволяет регулировать
академический дискурс так, как удобно меньшинствам: они продвигают свою повестку,
при этом уклоняясь от полноценного обсуждения насущных вопросов. Представляется,
что эта проблема фундаментальна, потому что в первую очередь связана с тем, как
вообще функционирует толерантность в англосаксонском образовании: чтобы оскорбить
представителя меньшинства, достаточно сделать жест, который тот посчитает
неуместным, или сказать что-то, что покажется ему неприемлемым, чтобы закончить
дискуссию и при этом остаться в выигрышном положении. У читывая, что в западной
картине мира толерантность не воспринимается как аспект мировоззрения, тенденция
превращения механизмов толерантности в социально-политический инструмент в
евроатлантическом образовании никуда не денется.

Библиография

1. Block W ., Dauterive J. Political correctness and the economics of higher education //
Humanomics. 2007. No. 23(1). Pp. 230-239.

2. Lea J. Political Correctness and Higher Education: British and American Perspectives.
Oxford, England: Routledge, 2009.

3. Shulman L. Microaggressions and Political Correctness: Creating a Positive Classroom
Culture // Journal of Social Work Education. 2016. No. 52(3). Pp. 385-386.

4. Kierkegaard, S. The Age of Revolution and the Present Age: A Literary Review.
Princeton, NJ: Princeton University Press, 1978.

5. Robbins S. From the Editor – Sticks and Stones: Trigger Warnings, Microaggressions,
and Political Correctness // Journal of Social Work Education. 2016. No. 52(1). Pp. 1-5.

6. Salmon-Letelier M., Russell S. G. Building tolerance through human rights education:
The missing link // Education, Citizenship and Social Justice. 2020. No. 17(1). Pp. 1-19.

7. Fielding D. The Co-Evolution of Education and Tolerance: Evidence from England //
Social Forces. 2018. No. 96(1). Pp. 1825-1850.

8. Schalin J. Academic Freedom in the Age of Political Correctness. Raleigh, NC: John W .
Pope Center for Higher Education Policy. 2016.

9. Drerup J. Education for Democratic Tolerance, Respect and the Limits of Political
Liberalism // Journal of Philosophy of Education. 2018. No. 52(3). Pp. 515-532.

10. Horton J. Toleration as a Virtue // Toleration: An Elusive Virtue. Princeton, NJ:
Princeton University Press, 1996. Pp. 28-44.

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

В рецензируемой статье «Парадокс толерантности в западной образовательной среде»
предмет исследования – это ситуация с толерантностью, сложившаяся в западной
образовательной среде. Цель исследования вытекает из названия работы, хотя в самой
работе и не конкретизирована.
Методология исследования базируется на анализе практики толерантности в
англосаксонских образовательных учреждениях, который позволяет выявить основные
тенденции в данной области. Основной анализ сделан на основе примером из работ
англосаксонских исследователей. В работе нет примеров собственного анализа кейсов.
Крайне актуальными видится поиск несилового решения проблем, позволяющие сберечь

10.7256/2454-0757.2023.5.40803 Философия и культура, 2023 - 5

115

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


человечество. Толерантность представляется важнейшим условием нахождения
компромиссов, преодоления конфликтов. Без выработки взаимной терпимости
сталкивающиеся культуры, нации, отдельные группы люди могут просто истребить друг
друга. Но у толерантности проявилась другая, негативная сторона. Эти негативные
тенденции особенно сильно прослеживаться в англосаксонской образовательной среде:
политика «обратной» терпимости, типичная для школ и университетов, получает все
большее распространение. Механизмы работы такого вида «терпимости» требуют
философского осмысления и анализа, способных выявить парадокс и объяснить причины
его появления.
Научная новизна публикации связана с анализом практики толерантности в
англосаксонских образовательных учреждениях. В статье делается обоснованный
вывод, что что механизмы толерантности западной образовательной среде
характеризуются неоднозначностью: они не только (не столько) защищают меньшинства,
сколько наделяют их сверхправами по отношению к другим участникам
образовательного процесса; границы терпимости для большинства обучающихся
приобретают лишь приблизительное очертания. В результате проведённого анализа был
выявлен парадокс в функционировании толерантности: обучающиеся на западе могут
причислять себя к меньшинству и отстаивать его права, но часто избегают дискуссий на
тему равных возможностей, потому что стремятся не афишировать принадлежность к
какой-либо группе меньшинств. Ситуация с толерантностью, сложившаяся в западной
образовательной среде, позволяет регулировать академический дискурс так, как удобно
меньшинствам: они продвигают свою повестку, при этом уклоняясь от полноценного
обсуждения насущных вопросов. Заслуживает внимание вывод, что поскольку
толерантность не воспринимается как аспект мировоззрения, то велика опасность
превращения механизмов толерантности в социально-политический инструмент давления
меньшинства на большинство.
Данное исследование характеризуется общей последовательностью и грамотностью
изложения. Статье присущ хороши уровень научной концептуализации. Она будет
представлять интерес для специалистов в области образования и культуры.
Библиография работы включает всего 10 публикацию и представлено изданиями на
английском языке. Апелляцию к основным оппонентам из рассматриваемой области
присутствует в достаточной мере.
Вывод: Статья «Парадокс толерантности в западной образовательной среде» имеет
научно-теоретическую значимость и может быть опубликована.

10.7256/2454-0757.2023.5.40803 Философия и культура, 2023 - 5

116


	Парадокс толерантности в западной образовательной среде

