
Философия и культура 
Правильная ссылка на статью:
Шевчук В.Г. — Диалогичность и текстуальность как особенности культурного пространства В. Кандинского и
Д. Бурлюка // Философия и культура. – 2023. – № 3. DOI: 10.7256/2454-0757.2023.3.39706 EDN: EWYYRJ URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=39706

Диалогичность и текстуальность как особенности
культурного пространства В. Кандинского и Д. Бурлюка

Шевчук Вероника Геннадиевна

кандидат философских наук 

доцент, кафедра декоративного искусства, Крымский инженерно-педагогический университет имени
Февзи Якубова 

295000, Россия, республика Крым, г. Симферополь, пер. Учебный, 8 

verynya.58@gmail.com

Статья из рубрики "Философия культуры"

DOI:

10.7256/2454-0757.2023.3.39706

EDN:

EWYYRJ

Дата направления статьи в редакцию:

01-02-2023

Дата публикации:

14-03-2023 

Аннотация: Обращение к культурному пространству Серебряного века и русского
авангарда позволяет судить о многообразии проявлений культурного текста, о
своеобразии диалога между культурными мирами России и Европы, Востоком и Западом.
Культурное пространство видных представителей отечественного авангарда, в том числе
В. Кандинского и Д. Бурлюка, отличалось сочетанием художественного творчества и
теоретических воззрений, то есть многообразием синтеза визуального, вербального,
аудиального и других текстов. Соответственно, объектом исследования является
творческое и теоретическое наследие В. Кандинского и Д. Бурлюка, состоящее из
множества текстов, предметом — выявление характерных особенностей их культурных
миров, таких как диалогичность и текстуальность. Научная новизна и цель нашего
исследования состоит в культурологическом анализе и методе сопоставления
художественных и теоретических воззрений художников-мыслителей В. Кандинского и Д.
Бурлюка, в выявлении неразрывной связи их различных текстов: художественных,
визуальных, вербальных, аудиальных и других. У становлено, что своеобразие
отечественной культуры обусловлено историей России и её местоположением между

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

9

https://e-notabene.ru/pfk/rubric_1054.html


Европой и Азией. Одновременное сосуществование явлений культуры прошлого,
настоящего и будущего, их преемственность и состязание между собой представляет
нелинейный процесс, что и происходит в эпоху Серебряного века. Этот «переходный»
период на стыке ХIХ-ХХ вв. охарактеризован как ситуация «взрыва». Воплощение
единства традиций русского и европейского искусств, переплетение их художественных
достижений и теоретических установок в картине мира В. Кандинского, а также
теоретические воззрения по проблемам искусства и своеобразие художественного
текста Д. Бурлюка с его увлечением искусством Востока – всё это подтверждает
сходство творческих установок художников-мыслителей. Сопоставление их вербальных и
художественных текстов приводит к выводу, что особенностями культурных миров В.
Кандинского и Д. Бурлюка являются диалогичность, текстуальность и синтетичность.

Ключевые слова:

художественный текст, вербальный текст, культурное пространство, отечественный
ав ангард , диалог культур, синтез искусств, теория и практика, текстуальность,
Кандинский, Бурлюк

Введение

В наше время в культурологии и искусствознании всё большее значение придается
проблеме сохранения культурного наследия России, в том числе и отечественного
искусства. Обращение к культурному пространству Серебряного века и русского
авангарда позволяет судить о многообразии проявлений культурного текста, о
своеобразии диалога между культурными мирами России и Европы, Востоком и Западом.
Многие выдающиеся творческие личности — представители отечественного авангарда,
занимались проблемами синтеза и диалога между различными видами искусствами,
осуществляя единство теории и практики. Для русского авангарда характерно осознание
коллективной идентичности, одной из сторон которой является именно теоретическая
интенция в художественном пространстве, что и подтверждает его текстуальный
характер.

Степень изученности проблемы . Наше культурологическое исследование текстуальности
культурного пространства представителей русского авангарда исходит из понятия

«культура как текст» и её семиотического пространства, введённые Ю . М. Лотманом [1].
Целый ряд отечественных и зарубежных исследователей посвятили свои труды анализу
культурного пространства Серебряного века и отечественного авангарда. Среди них —

Д. В. Сарабьянов [2], В. С. Турчин [3], И. В. Кондаков [4; 5], Н. А. Хренов [6; 7],

зарубежные — Дж. Боулт [8; 9], Р . Хеллер [10], М. Луккези [11], Р .-К. Воштон Лонг [12], Г.

И. Деннис [13] и другие.

В своих исследованиях И. В. Кондаков обозначил проблему взрывного характера и
нестабильности культурного синтеза исследуемой эпохи. Как всегда актуально для

культурологов обращение к научным работам М. С. Кагана [14], посвященных явлениям
синтеза искусств в переходную эпоху. Н. А. Хренов, продолжая данное направление
исследования в ряде своих научных трудов, подчеркивает, что ХХ век художественного

авангарда стал веком теории [6]. На основе сопоставления теоретических идей В.

Кандинского и С. Эйзенштейна Н. А. Хренов в своей статье [7] охарактеризовал
теоретические интенции искусства творческих личностей как особенности переходного

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

10



этапа данной эпохи. Среди вербальных текстов, отражающих взгляды В. Кандинского на
природу искусства, исследователь выявляет основную линию — осознание в творчестве
художником-авангардистом космического смысла («музыка сфер») на основе синтеза
искусств и культур, а также обосновывает своеобразие ментальности В. Кандинского,
картина мира которого вмещает переплетение западной и восточной культур.

Обращение к монографии Т. И. Ерохиной «Личность и текст в культуре русского

символизма» [15] актуально для нашего исследования в контексте теоретических
высказываний практиков — творческих личностей отечественного авангарда,
представленных как «текст личности», носящей «характер метатекста».

Для анализа особенностей культурного пространства и сопоставления теоретической
интенции художественных текстов В. Кандинского и Д. Бурлюка интерес для нас

представляют их труды: «Текст художника. (Ступени)» [16], «О духовном в искусстве» [17]

В. Кандинского и «Художник Давид Бурлюк в роли историка и художественного критика

своей жизни и творчества (За сорок лет. 1890–1930)» Д. Бурлюка [18].

Ознакомление с некоторыми научными трудами зарубежных авторов-искусствоведов
приводит к выводу, что их изучение творчества В. Кандинского и Д. Бурлюка носит, в
основном, описательный и биографический характер, а с точки зрения культурологии
нами не было выявлено значительных трудов. Высокий уровень научных работ
отечественных культурологов позволяет опираться на их исследования, но среди них в
контексте синтеза теории и художественной практики не ставилась проблема
сопоставления и диалога между культурными мирами современников авангарда — В.
Кандинского и Д. Бурлюка.

Объектом нашего исследования выступает культурное наследие художников-теоретиков
авангарда В. Кандинского и Д. Бурлюка, представляющее собой воплощение
многообразия синтеза визуального, вербального, аудиального и других текстов.
Предметом исследования является выявление характерных особенностей культурных
миров творческих личностей В. Кандинского и Д. Бурлюка, таких как диалогичность и
текстуальность .

Применение культурологического подхода и метод сопоставления теоретических
положений самобытных творческих личностей — В. Кандинского и Д. Бурлюка —
позволяют обосновать их идентичность, выраженную в сходстве их теоретических
воззрений на проблемы искусства в процессе творческой практики. Кроме того, их
культурное пространство вмещает в себе переплетение традиций и новаторских
принципов отечественного, восточного и европейского искусства, что нашло выражение
в своеобразии практических проявлений исследуемых художников-мыслителей.

Научная новизна обусловлена попыткой культурологического исследования феномена
творческой личности эпохи авангарда, рассматриваемой нами как метатекст. Впервые на
примере сопоставления своеобразия культурного наследия В. Кандинского и Д.
Бурлюка, состоящего из множества текстов, обозначена проблема выявления
многогранной идентичности художников-мыслителей, выраженной в неразрывной связи
их теоретических воззрений и художественной практики. Следовательно, перед нами
ставится задача исследования — на основе анализа теоретических воззрений
художников-мыслителей В. Кандинского и Д. Бурлюка выявить и сопоставить
взаимовлияние их различных текстов: визуальных, вербальных, аудиальных и других,
подтвердить особенности их культурных миров: диалогичность и текстуальность, а также
и синтетичность.

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

11



Культурное пространство Серебряного века России в контексте диалога Запад-Восток

Одними из главных особенностей исторического развития стран являются
взаимодействие и взаимовлияние их культурных процессов. Обосновано, что подобный
феномен наиболее ярко проявляется в «переходные» периоды, одним из которых нами
отмечен период конца ХIХ–начала ХХ вв. в культурном пространстве России и Европы. В
то время характер их межкультурных коммуникаций, как никогда, приобретает
динамический импульс.

Такие культурные «взрывы», происходящие в одном пространстве, по мысли теоретика
культуры Ю .М. Лотмана, могут сочетаться с постепенным развитием в других культурных

организациях, пересечение которых обусловливает динамическое развитие [1, С. 21–22].

Еще с давних времен проблема своеобразия отечественной культуры волновала
мыслителей, характерные особенности которой сформировались благодаря
местоположению России между Европой и Азией. Вследствие чего, русская культура
стояла между двумя полюсами — западным и восточным. Россия присоединилась к
культуре западного мира, не имея опыта Ренессанса, роль которого в её истории сыграл
ХVIII век. И.В. Кондаков, рассматривая символизм как «мировое явление», отмечает,
что русский символизм, «выводивший свои истоки» из творчества русских классиков ХIХ
века (Тютчев, Пушкин, Лермонтов, Гоголь и другие), «апеллировал к опыту
французского, бельгийского, английского, скандинавского…и немецкого символизма», и
в то же время «обращался к опыту Античности, западно-европейского Средневековья и

Возрождения, романтизма» [4, c. 163].

Представители российского романтизма (начало ХIХ в.) увлекались итальянскими
сюжетами. Стилизованная восточная тематика входит в русский мир в виде иллюстраций,
например, к «Бахчисарайскому фонтану» А.С. Пушкина. Во второй половине ХIХ века
русское искусство осваивает среднеазиатскую тематику, которая получила воплощение в
творчестве В. Верещагина, создавшего экзотический образ Востока.

Затем на рубеже ХIХ–ХХ вв. произошли изменения в изобразительной стилистике
восточной тематики, как, например, в процессе работы М. Врубеля (1856–1910) над
созданием образа Демона в живописи и графике. Термин «симфоничность»,
примененный И. Долгополовым к характеристике «восточных» работ Врубеля,
подчёркивает синтетический характер центрального образа: поэзия–музыка–живопись–

Восток–Запад [19, с. 520].

Период «стиля модерн» ознаменовал новую эпоху, характерную синтетическим
соединением восточных мотивов с русским народным творчеством, стилем русского
лубка, с тонкостью и изяществом выполненного И. Билибиным. К «Русским сезонам»,
организованным С. Дягилевым, выполнялись декорации и костюмы на восточную
тематику Л. Бакстом и другими художниками, имевшие большой успех в Западной
Европе.

На рубеже ХIХ–ХХ веков мыслители и деятели культуры Европы и России испытывали
тяготение к культуре Востока, в том числе и к его религиозно-философским школам
(буддизм, индуизм, даозизм). Велико было влияние японского искусства на европейскую
и русскую культуру. Например, творчество поэта-художника, теоретика искусства М.
Волошина сформировалось путем увлечения западными философскими течениями
(антропософия) и искусством Востока (японская ксилография, У тамаро, Хокусай).
Современник М. Волошина, Д. Бурлюк также был связан с восточной культурой,

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

12



пропагандировал футуризм на Дальнем Востоке и в Японии, создавал произведения на
восточную тематику. Художница-авангардистка Н. Гончарова утверждала, что её
творческий путь обращён к Востоку, а Запад является лишь «передатчиком» восточных
открытий. Тому много примеров в истории искусства.

Таким образом, постепенно намечался путь к диалогу, взаимодействию различных
культур, к созданию синтетической художественной картины мира в России.

Динамические процессы на рубеже ХIХ–ХХ веков, приведшие к крутым переменам
русской культуры, к её быстрым темпам, характеризуются исследователями как «излом».
Философ М. Бахтин, выявляя «диалогизм» как особенность своеобразия культуры России
и Европы рубежа ХIХ–ХХ вв., называет универсальным явлением тот переходный

период, который коснулся всех отношений и проявлений человеческой жизни [20, с. 55].
В это сложное и противоречивое время, благодаря межкультурным связям различных
художественных группировок Европы и России, начинает формироваться художественное
явление, получившего название «авангард». В европейском искусстве развиваются
быстрыми темпами новые направления: кубизм, футуризм, дадаизм, экспрессионизм и
другие, оказывающие влияние и на русское искусство, как, например, европейский
кубизм, который подсказал свободное построение картинной плоскости в
художественных текстах. М.С. Каган, в контексте взаимовлияния культурных полей
Запада и России, высказывает мысль о «диалогичности» как общего закона

существования культуры, протестующей против форм «монологичного деспотизма» [14, С.

402–404].

Так через осознание взаимодействия Востока и Запада, сближения образных средств
различных видов искусств формировалась синтетичность — особенность отечественной
культуры, определенная Д. Сарабьяновым как «новая форма», которую ХХ век дал

«традиционному для России синтетическому мышлению» [2 , С. 117–160]. Именно идея
синтетичности стала символом миропонимания мыслителей и деятелей искусства
Серебряного века. Н. Бердяев, П. Флоренский, В. Зеньковский, В. Шмаков и другие
русские философы данной эпохи видели смысл творчества в его духовном начале, в
синтезе религиозных идей и светской культуры.

В любую историческую эпоху своеобразие ее художественного пространства формируют
явления, такие как: окружающая действительность, природа, религия, нравственные и
эстетические принципы, традиции и другие факторы, что и влияет на образный мир
творческой личности. Конструктивными средствами для воссоздания этого мира
являются художественные универсалии, синтезирующие философские интенции.
Определяя роль личности в творческом процессе, Т.С. Злотникова выделяет мысль Л.С.
Выготского, который представляет творческую личность в виде призмы, преломляющей

«жизненные впечатления … и художественные традиции» [21, с. 50].

В России начала ХХ века новое культурное явление получило название «Первый
русский авангард» наряду с «Серебряным веком русской культуры», характерной чертой
которых является соединение художественного творчества и решения теоретических
проблем, то есть осуществление синтеза визуального, вербального и других текстов. В
едином художественном пространстве и диалогическом мире России и Европы философы,
культурологи, искусствоведы, художники в своих трудах обращались к концепциям
культуры как художественному тексту. В.С. Турчин одну из особенностей «образа
двадцатого века» называет «текстовость» искусства авангарда, представители которого

«тянулись к перу и бумаге, к слову, к тексту» [3, с. 21–22]. Исследователь отмечает, что

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

13



наименования новейших течений авангарда были связаны с текстами, обрамляющих

«практику столь обильно», что их издание уже является «историей искусства» [3, с. 20].

Профессор И. В. Кондаков, основоположник метода «архитектоники культуры», отмечает,
что «история культуры представляется как иерархия смыслов , перманентно
трансформирующая свою конфигурацию в нескольких измерениях». Исследователь,
выявляя неоднозначность «простой линейной цепочкой культурных парадигм»,
обосновывает одновременное существование явлений культуры прошлого, настоящего и
будущего «в преемственности друг с другом и в состязании между собой», поэтому

история культуры представляет «нелинейный, многомерный, ступенчатый процесс» [5, С.

10–11]. Итак, Серебряный век представляется как многослойный культурный текст,
включающий в себя одновременную трансформацию трех уровней своего содержания.
Согласимся с мыслью профессора О.Н. Астафьевой о нелинейности «развертывания
культуры во времени и пространстве», связывающей прошлое с будущим, что

способствует «самообновлению и самосохранению культуры» [22]. Такое положение
применительно к ситуации «взрыва» переходного периода рубежа ХIХ–ХХ вв. в культуре
Серебряного века.

Для анализа особенностей культурного пространства России обратимся к творческим
личностям В. Кандинского и Д. Бурлюка — деятелям культуры Серебряного века и
отечественного авангарда, в котором отразилось присутствие западной и восточных
культур, повлиявших на направленность теоретических воззрений и творческих поисков
персоналий.

Диалог культур и синтез вербального, аудиального и визуальных текстов в картине мира
Василия Кандинского

Для нашего исследования в контексте своеобразия диалога между визуальным и
вербальным текстами представляет интерес творческое наследие выдающегося
художника В. Кандинского (1866–1944), включающее теоретические исследования по
художественным проблемам российской и европейской культур конца ХIХ–начала ХХ вв.
Не только воззрения европейского символизма, но и идеи русских символистов
воздействовали на картину мира художника-теоретика. В. Кандинский занимался
научной деятельностью, публиковал свои статьи в журналах «Мир искусства», «Золотое
руно», «Аполлон», был создателем немецкого журнала «Синий всадник».

Идея всеединства и соборности как основа духовной доминанты была одной из ведущих
идей в кругу представителей русской религиозной философии, которая интересовала и
В. Кандинского. Он развил и углубил положение о внутренней связи и
взаимопроникновений различных искусств, выявил значение их синтетического
характера. Художнику-теоретику удалось воплотить в своём небольшом труде «Звуки»
синтез поэтического, музыкального и живописного начал, затем он пишет с
композитором А. Сахаровым либретто балета на одноимённую тему.

У дивляет многообразие картины мира В. Кандинского, состоящей из единства
художественного и вербального текстов. Мыслитель по-своему воспринял и переработал
идеи русских и немецких символистов, теорию немецкого идеализма, некоторые
принципы теософии, антропософскую концепцию Штайнера. Пребывая в Германии и
Швеции, В. Кандинский отмечал интерес тамошней интеллигенции к российской культуре,
их «веру в Россию». В то время художник писал, что между народами стираются
границы, благодаря взаимовлиянию европейского и отечественного искусств.

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

14



В контексте текстуального характера художественного творчества обратим внимание на
то, что В. Кандинский одним из первых авнгардистов ввел термин «текст» (1916), назвав
свой труд «Текст художника» (через пару лет опубликованный в 1918), в котором он
описывает формирование своей цветовой картины мира, начиная от красочных
впечатлений, полученных в детстве, и заканчивая созданием своей концепции
абстракции с музыкальной интонацией.

В. Кандинский вспоминает, что в юности самыми главными впечатлениями являлись
егопосещ ения французской импрессионистической выставки в Москве и постановки
«Лоэнгрин» Вагнера в Большой опере, и это наложили отпечаток на всю его жизнь.
Возможно, что эти «два события» положили началу синтетического восприятия
действительности художником, то есть осознанию неразрывной связи живописи и

музыки: «живопись способна проявить такие же силы как и музыка» [16, с.18]. Слушая
музыку Вагнера, по словам В. Кандинского, скрипки, «глубокие басы», «духовные
инструменты» воплощали в его восприятии «всю силу предвечернего часа», и перед его
глазами мысленно возникали краски и «рисовались» линии: «Вагнер музыкально

написал “мой час”» [16, с.18]. В творчестве импрессионистов В. Кандинского волновала
не проблема света и воздуха , а именно вопрос воздействия краски .

Художник-теоретик другим важным «элементом» живописи называет «время » (курсив В.
Кандинского). У тверждая, что живопись должна привлекать зрителя глубоко
запрятанным содержанием, В. Кандинский высказывает мысль о длительности и
скрытости времени в изобразительном пространстве. Восхищаясь картинами Рембрандта,
он отметил в них разделение светлого и темного и сопоставил с «двузвучием»

«Вагнеровской трубы» [16, с.22]. Художника поразило свойство Рембрандта в живописи —
длительность и скрытость элементов, где зритель видит одну часть, потом переходит к
другой. Именно такие особенности как «скрытое» и «запрятанное» будут основными в
художественной практике В. Кандинского.

Обосновывая основной смысл вопроса об искусстве «на базисе внутренней
необходимости», где известные теоретические законы и границы перевернуты верх
дном, В. Кандинский утверждает, что «”дух времени” в вопросах формальных создается
именно и исключительно … полнозвучными художниками — личностями». Они, по мнению
художника-теоретика, обладают способностью подчинять убеждением не только
современников, обладающих «внешним дарованием (без внутреннего содержания)», но

и поколений [16, С. 35–36].

В контексте современной нам теории о «взрыве» в переходную эпоху авангарда для нас
интересно рассуждение В. Кандинского о природе искусства, считающего, что его
развитие «не состоит из новых открытий, вычеркивающих старые истины», а «состоит во
внезапных вспышках, подобно молнии, из взрывов , подобных “букету” фейерверка…»

(курсив наш — В. Г. Шевчук) [16, с. 47]. В то же время, как отмечает художник-мыслитель,
эти «вспышки» в виде новых перспектив и истин являются органическим развитием и
ростом прежних истин, которые не уничтожаются и продолжают свою творческую жизнь.
В. Кандинский утверждает, что беспредметная живопись не является вычеркиванием
«всего прежнего искусства», в современных формах которого он видит «внутренно

логический», «внешне органический» рост искусства [16, с. 49].

В вербальном тексте «Ступени», представляющем как пример синтеза аудиального и
визуального аспектов, В. Кандинский сопоставляет процесс создания произведения
искусства с космическим явлением: «Ж ивопись есть грохочущее столкновение

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

15



различных миров, призванных путем борьбы <… > создать новый мир, который зовется
произведением. Каждое произведение возникает и технически так, как возник космос, —
оно проходит путем катастроф, подобно хаотическому реву оркестра, выливающемуся в

конце концов в симфонию, имя которой — музыка сфер» [17, С. 314–315]. Вспомним
реализацию В. Кандинским концепции «тотального театра», где воплощалось
параллельное созвучие визуального, вербального и аудиального текстов в постановке
«Картинок с выставки» Мусоргского в Баухаузе (Мюнхен), что и выявляет синтетичность
картины мира художника-мыслителя.

Первое издание значительного труда — вербального текста В. Кандинского «О духовном
в искусстве» вышло на немецком языке («Über das Geistige in der Kunst») в 1911 г., но с

датой «1912» [23]. В 1914 году в Лондоне этот труд был переведен с немецкого, затем в
1924 году был опубликован в Токио на японском языке. Сам художник-теоретик
объясняет, что в данной работе преследовал основную цель – пробуждение

«способности восприятия духовной сущности в материальных и абстрактных вещах» [16,

с. 52].

В. Кандинский в своей концепции искусства, созданной на основе многочисленных
художественных экспериментов, разделяет два вида искусства: одно — искусство,
которое повторяет то, чем «заполнена современная атмосфера», — это «кастрированное
искусство», оно кратковременно и не имеет будущего; другое — иная судьба уготована
искусству, имеющему корни в своей духовной эпохе и обладающему внутренним

характером, а и, значит, в нем есть зачатки будущего [17, с. 175; с. 106].

Мыслитель обращался к проблеме диалога между художником и зрителем, который
должен быть готовым к способности воспринимать тонкие, душевные вибрации,
исходящие от произведения, наполненного внутренним содержанием. Зритель не должен
поворачиваться спиной к тому художнику, стремящемуся к высшим целям — духовности,
так как понимание смысла как повествовательного содержания не есть достижение
зрителя точки зрения художника, нужно ещё уметь слышать и видеть внутренний звук,

который, по словам В. Кандинского, «есть жизнь краски» [17, С. 174–175].

Художник-теоретик выдвигает теорию принципа внутренней необходимости, в которой
описывает духовное воздействие красочной формы на зрителя. Мыслитель обосновывает
взаимодействие краски с формой (треугольник желтого, круг синего, квадрат зеленого и
др.), их звучание («желтое звучит как резкая труба»), сопоставляет красочные и
музыкальные тона, например: светло-синее уподобляется звуку флейты, темно-синее —
виолончели, звук синего — звуку глубокого органа. Все эти красочные формы В.
Кандинский называет различно действующими существами, «духовный аромат» которых

в различных формах (квадрата, круга и других) дифференцируется [17, с. 125; с. 141; с.

142]. Философский трактат «О духовном в искусстве» мы можем представить как
синкретичный текст (Якобсон), а описываемые автором красочные формы — как
иконографические знаки живописного текста.

В другом вербально-иконическом тексте «Точка и линия на плоскости» художник-
теоретик формулирует «всеобщий закон мировой композиции», призывающий «к
высочайшему синтетическому порядку: внешнего + внутреннего», где составлена
классификация разнообразных видов линий и их сопоставления со звуковыми
характеристиками, стихотворными размерами, с числами и ритмическим рядом и так

далее [24, с. 161].

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

16



На основе анализа творческого наследия В. Кандинского как разносторонней личности
приходим к выводу, что одними из главных направлений его теоретических и
практических изысканий является проблема синтеза искусств как воплощение
своеобразия художественного текста, а также и синтетичность , характеризующая
личность или творчество художника. Как мы знаем, феномен синтеза искусств основан
на явлении синестезии – психологической соотносимости цвета, звука, слова, формы,
тактильных, вкусовых и даже обонятельных ощущений. Вспомним цитату Шарля Бодлера,
открывшего в ХIХ веке «закон всеобщей аналогии»: «Все краски, запахи и звуки

з а одно» [25, с. 5]. Психологи ввели термин «синестетик», то есть это человек,
обладающий способностью симультанно чувствовать многообразие проявлений
окружающего мира (цвет, звук, запах и т.д.) на основе синестезии. К этой проблеме ещё
обращался и Аристотель. Таким синестетиком был и В. Кандинский. Картину он называл
синтетическим единством всех частей.

Приведем примеры синтеза аудиального, вербального и иконических текстов,
составляющих единство синкретического текста, в описании тех впечатлений, которые
отразились на живописных произведениях художника 1916 года, таких как: «Москва I
(Красная площадь)» и «Москва II (Пушки)». «Внешнюю и внутреннюю Москву» В.
Кандинский называл исходной точкой своих поисков в качестве «живописного
камертона», где осуществлялась попытка художника отобразить соединение света, цвета

и звука [17, с. 330]. Сказывается литературный талант В. Кандинского, сумевшего
вербальными средствами передать многоцветье («хор красок») и выразить многозвучие
Москвы: солнечный свет «становится красноватым от напряжения, все краснее, сначала
холодного красного тона, а потом все теплее. Солнце плавит всю Москву в один кусок,
звучащий как туба, сильной рукой потрясающий всю душу…». Москву как «красное
единство» и «аккорд симфонии» художник сравнивает с огромным оркестром, и в то же
время как бы вводит визуальной кистью другие цвета: «розовые, лиловые, белые,
синие, голубые, фисташковые, пламеннокрасные дома, церкви…». Далее автор придает
звучащие свойства цвету и элементам композиции, например: «поющий снег»,
«allegretto голых веток и сучьев», а также «молчание» кольцу кремлевской стены. Над
ней как «аллилуйя» — «белая, длинная, стройно-серьезная черта Ивана Великого»,
вытянутую шею которого венчает «золотая глава купола» — как Солнце Москвы среди

звезд — «золотых, серебряных и пестрых» [17, С. 295–297].

Мысли П. Флоренского о синтетическом характере художественного мышления сходны с
позициями В. Кандинского, но это уже другая тема исследования. Анализ их культурного

диалога был проведен профессором Д.С. Берестовской [26, С. 59–70].

Итак, мы можем обосновать, что художественно-теоретическое наследие В. Кандинского
представляет собой как гипертекст, в котором знаковые компоненты — цвет, слово, звук,
образ, а также и явления синестезии объединены в синкретичном единстве. Главной
особенностью, характеризующей картину мира В. Кандинского, является единство
художественных достижений и теоретических установок, переработанных на основе
традиций русского и европейского искусств и связанных с философской и
искусствоведческой мыслью. Изучение культурного наследия художника-мыслителя
является актуальным не только для теории абстрактного искусства русской и западной
культур ХХ века, но и современного искусства нашего времени.

Творческое пространство Давида Бурлюка как воплощение синтеза теории и практики

Анализ художественно-вербального наследия художника, поэта, писателя Д. Бурлюка

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

17



(1882–1967), одного из основателей русского футуризма, позволяет судить об отражении
взаимовлияний культурных миров Запада и Востока в его творчестве. Во время учебы в
Одессе и Казани (Восток) он увлекся принципами импрессионизма. Затем в 1912 году
совершил путешествие по европейским странам (Германия, Франция, Италия,
Швейцария), где укрепилось западное влияние на картину мира художника. Д. Бурлюк
ознакомился с новыми авангардными течениями: французским кубизмом и итальянским
футуризмом. Впоследствии художник совершил футуристическое турне по Казани,
Дальнему Востоку и Японии. Это было период его жизненного и творческого пути, где
«сошлись» Восток и Запад. Затем Д. Бурлюк с семьей переехал в Америку, где жил до
конца своей жизни.

В творчестве выдающейся личности Давида Бурлюка воплотились авангардные идеи и
художественные искания Серебряного века русской культуры. Д. Сарабьянов отмечает в
эпоху авангарда стремление творческой личности к раскрытию своего дарования и

обоснованию своей собственной концепции искусства [27]. Данное утверждение
теоретика культуры подтверждает синтетический феномен культурного пространства Д.
Бурлюка, включающего многообразие тематики, отразившей отличительные черты
западной и восточной культур, традиции и новаторство, синтез поэзии и живописи,
взаимосвязь теории и художественной практики.

Из многочисленного теоретического наследия интерес представляет собственный анализ
Д. Бурлюка своего художественного творчества в статье «Художник Давид Бурлюк в
роли историка и художественного критика своей жизни и творчества (За сорок лет. 1890-

1930)» как пример взаимопроникновения вербального и визуального текстов [18].

Д. Бурлюк, критикуя свое творчество — живописный текст, отметил, что в ранних работах
обращался к исторической тематике, где на полотнах больших размеров изображал
«человеческие страдания и жизнь масс», как, например, в работе «Ожившее

средневековье» (1915, неизвестно местонахождение) [18, с. 99]. По описанию автора,
этот символический текст изображает поле сражения, на котором справа расположена
женщина, держащая в руках лотос, а под землей три катакомбы; в одной — ребенок, в
другой — Л. Толстой со свечой, в третьей — змеи. Д. Бурлюк характеризует образ
женщины как символ уничтожаемой человеческой плоти, искромсанной и изрезанной.

Художник-критик характеризует свои работы, написанные в России, как символические,
в которых отразил протесты против «кощунственной кровавой бойни мировой войны»

(«Татаре», 1916) и «дикости и бессмысленности капиталов милитаристов…» [18, С. 100–

101]. Среди десятков работ, созданные во время пребывания на востоке России в
Башкирских степях и Японии (1918-1922), Д. Бурлюк называет «Странный неустойчивый
бог войны», «Люди каменного века», в которых отразил осуждение жестокостей войны.
Путешествуя по сибирским и японским городам, художник-теоретик читал лекции о
футуризме, много публиковался и проводил многочисленные выставки.

Художественные тексты Д. Бурлюка отличаются многогранностью в тематике,
истолкование смыслов которых могут быть интерпретированы с разных точек зрения.
Известно, что Д. Бурлюк во время диспутов выступал против непонимания новых путей в
искусстве, полемизировал с деятелями культуры, в том числе и с И. Грабарем — мэтром
в эстетике живописи, не воспринимавшим принципы авангарда.

У частие в формировании литературно-художественной группы футуристов — «бутедлян»,
организация вечеров «У тверждение российского футуризма» совместно с В.

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

18



Маяковским, В. Хлебниковым и В. Каменским, поэтическая деятельность, а также
издание многочисленных вербальных текстов, в том числе, различных стихотворных и
графических текстов (сам иллюстрировал) например: «Садок Судей», манифеста
«Пощёчина общественному вкусу», «Дохлая луна» (1913), «Первый журнал русских
футуристов», «Рыкающий Парнас» (1914) и других, всего не перечислить — все эти
действия подтверждают активную организаторскую деятельность многосторонней
творческой личности Д. Бурлюка.

Также в круг выявления характерных особенностей творческой личности как метатекста
входит понятие «поведенческий текст», активность и креативность которого присуща
авангардистам. Примером этому является участие Д. Бурлюка, соорганизатора
художественного общества «Бубновый валет», в создании ситуации «живописного
балагана», «театрализованной ссоры» (Поспелов), где он был символической фигурой

во время дискуссий в эпатажно-игровой форме [28]. Поэт-художник и критик М. Волошин
не раз полемизировал с ним во время диспутов. На одном из них Д. Бурлюк зачитал
доклад «О кубизме и других новых направлениях в живописи», сформировавши
собственное понимание новых западных направлений: кубизма и футуризма, соединение
которых воплотилось в русском кубофутуризме, где произошло слияние с отечественным
примитивизмом. Отметим, что в 1900–1910-е годы в начале своего формирования
отечественный авангард в живописи и графике ориентировался на простонародную
эстетику. Многие профессиональные художники — П. Кончаловский, М. Ларионов, Н.
Гончарова, К. Малевич и другие — увлекались неопримитивизмом и некоторые из них
остались верны его принципам, как и Давид Бурлюк, до конца своей творческой жизни.
Также В. Кандинский в начале своего творческого пути отталкивался от народных
картинок, применяя наивную манеру под воздействием иконографии русской
средневековой живописи (иконные образы) и сказочных мотивов. В то время Д. Бурлюк
стоял у истоков отечественного футуризма, воплотивши в своем художественном
пространстве национальные корни, связанные с восприятием отечественной природы и
фольклора. Обращаясь к национальной народной культуре, художник создает
собирательный образ казака-воина в традициях народного лубка в духе примитивизма
(«Казак Мамай»).

Мысли Д. Бурлюка о художественной форме, цвете, ритме, динамике движения, а также
о проблеме синтеза искусств, свидетельствуют о своеобразии художественного текста и
иконических образов в творчестве художника-теоретика. Для обоснования своей
концепции специфики художественного пространства Д. Бурлюк называет главные
органические элементы, составляющие живописный текст — это «линия, краска, свет и

тени, плоскостное построение (перспектива) и фактура…» [18, с.103]. Эти рассуждения
сходны с постановками проблем художественного пространства в вербальных текстах В.
Кандинского, современника Д. Бурлюка. Оба художники-теоретики, воспринявшие
некоторые принципы символистов, из живописных элементов самыми главными выделяют
цвет и форму, то есть, в нашем понимании, характерные знаки живописного текста.

Сопоставление теоретических текстов современников Д. Бурлюка и В. Кандинского,
которые были знакомы друг с другом, представляется актуальным для нашего
исследования. После приезда В. Кандинского в Одессу (1910), как вспоминает Д.
Бурлюк, он сам стал его соратником и проповедником «нового искусства в Германии»,
что и подтверждает диалог между художественными мирами этих художников-теоретиков.
В немецком сборнике для экспрессионистов «Синий всадник» («Der Blaue Reiter», 1912,
Мюнхен) под редакцией В. Кандинского была опубликована статья Д. Бурлюка «”Дикие”
России». И в то же время в сборнике «Пощёчина общественному вкусу» Давид Бурлюк

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

19



опубликовал четыре стихотворения Василия Кандинского из его синтетической книги
«З вуки». Известно, что была переписка между ними, когда Д. Бурлюк уже жил
последние годы в Америке. О  его крепкой дружбе с Василием Кандинским описано
Давидом в одном из номеров журнала «Цвет и ритм» («Color and Rhyme», 1960),
изданном Д. и М. Бурлюками в Америке.

Д. Бурлюк, сопоставляя искусство с музыкой, считает, что его процесс не есть копировка
природы, а выявление «души (микрокосма) и жизни (макрокосма)», а также создание
аналогичных «новых схожих форм» «куда творящее воображение зрителя … способно

вливать синтез двух начал — формы и содержания» [18, с.103]. Музыку Д. Бурлюк
определяет как «цветное время», литературу сближает «с природой музыки», которая
«базируется на формах звуковых и смысловых языках, имея целью своей фиксацию
жизни, осознанной в мысленном процессе», язык же, рассуждает художник-теоретик,

«строится на тех же элементах духа музыки» [18, с.104]. Так же как и Василий
Кандинский, Давид Бурлюк обосновывает синтетический характер искусства, которое
вбирает в себя различные характеристики других искусств, например: музыкальная
поэзия, живописная проза. Более подробный анализ проблемы синтеза искусств в
творчестве Давида Бурлюка проведен в нашей статье «Синтез искусств как

отличительная особенность творчества Д. Бурлюка начала ХХ века» [29].

Давид Бурлюк придавал большое значение проблеме времени и ритма в иконическом
образе. Он утверждал, что в его футуристическом пространстве главной задачей
является передача движения, где зрители не найдут спокойствия в его картинах (с 1908
по 1930 гг.). Например, текстоморфные приёмы передачи динамики, по словам Д.
Бурлюка, такие как: «распад, разложение формы видимых предметов» встречаем в его
картине «Рубильник» (1921-1922). Процесс своего динамического почерка, где выявлен
принцип влияния света на форму как основополагающей теории импрессионизма, описан
художником-критиком в своем произведении «Голубой всадник» (1908): «Краска текла

по холсту как струится свет, смывая и снимая контуры и формы предметов» [18, с.10].
Очень интересна живописная работа «Путешественница русских железных дорог»
(1915), ранее называемая как «Время», где Д. Бурлюк стремился передать динамику
времени посредством стилизации. Он изобразил женскую голову в центре живописного
пространства, а вокруг неё по периметру — движение перевернутых домиков, рельсов,
фигурок людей и других элементов композиции. Также художник ввёл игру абстрактных
цветных плоскостей — такие различные приёмы свойственны «синтетическому пейзажу».
Искусствовед В.В. Поляков отмечает, что «художнику удалось едва ли не на целое

десятилетие предвосхитить появление приемов фотомонтажа в станковом искусстве» [30,

с. 107].

Для Д. Бурлюка, как и В. Кандинского, важен коммуникативный акт произведения и
возможность связи с «потребителем» искусства в контексте проблемы эстетического
формирования людей как зрителей. Д. Бурлюк высказывал мнение об ужасном
недомыслии посредством просветительских задач свести искусство живописи к простому
пониманию. В связи с этим утверждением вспомним труд У . Эко «Открытое

произведение» [31], где автор подтверждает, что произведение искусства (т.е.
визуальный текст) не должно являться иллюстрацией к описываемой действительности.
Исследователь предполагает, что открытость произведения искусства определяется
бесконечностью интерпретаций со стороны зрителя. Другими словами, воспроизведение
действительности художником в определенной структуре, реализуемой в акте
коммуникации произведения со зрителем, компетенция которого должна иметь

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

20



интертекстуальный характер (знание текстов и мира). Как никогда актуальна мысль Ю .М.
Лотмана, утверждающего, что искусство «неисчерпаемо в смысловом отношении» и

должно иметь способность «к приращению новых смыслов» [32, с. 271].

Заметим, что Д. Бурлюк, занимаясь проблемой синтеза формы и содержания в
произведении, в котором соседствуют аналогичные «чистые формы», близок к
утверждению мысли о формировании нового текста в результате этих проявлений. Такой
синтетический текст, где дается простор мыслям и воображению зрителя, можно
определить как континуум художественных текстов.

А. Арустамова, исследуя вербальное творчество Д. Бурлюка в журнале «Цвет и рифма»,
отмечает, что «в американском культурном пространстве» его репрезентируют не только
как представителя русского искусства и «отца русского футуризма», но и как
европейского художника «по линии наследования авангардных, передовых тенденций

французского или немецкого искусства» [33, c. 214].

Итак, можно отметить, что феноменом русского авангарда является результат его
двойной ориентации на культуру Запада и Востока, но в то же время сумевшего
сохранить самобытный характер. В эпоху авангарда, отличающемся многообразием
межкультурных коммуникаций, особое значение приобретает «самоценность общения
творческих личностей, стремящихся к сближению в культурно-текстовом пространстве,

где пересекаются их общие интересы, в том числе к проблемам синтеза искусств» [34].

Выводы. Мы приходим к выводу, что теоретические положения художников-мыслителей
В. Кандинского и Д. Бурлюка о взаимовлиянии различных видов искусства, о
синтетичности («дух музыки» в живописи), о живописной фактуре, схожей со
скульптурой, о соотношения природы искусства и человеческого мышления и других
постулатов, составляющих общую картину художественно-образной системы,
подтверждают теорию Ю.М. Лотмана о текстоморфности культуры. Справедливо
рассуждение Т.И. Ерохиной о типологии текста в русском символизме, которая
представлена «вербальными (тексты художественных произведений, теоретические
тексты…) и невербальными (текст поведения…) текстами», вследствие чего личность

символиста, добавим, и русского авангардиста, представляется как «метатекст» [15, c.

270]. Мы можем констатировать, что творческие личности В. Кандинский и Д. Бурлюк,
вмещающие в своем культурном мире многообразие текстов, могут быть представлены
как метатексты.

Особенности культурного пространства выдающихся деятелей искусства В. Кандинского
и Д. Бурлюка, такие как — диалогичность и текстуальность, синтез творческих принципов
и теоретических позиций, а также мобильность и участие в формировании модернизма
обусловили своеобразие художественного пространства русского авангарда первой
трети ХХ века, характерной чертой которого является интертекстуальность. Данная
проблема о текстовом характере отечественного авангарда неогр аниченна и
предполагает к дальнейшим исследованиям.

Библиография

1. Лотман Ю.М. Семиосфера. СПб.: Искусство-СПБ. 2010. 704 с.

2. Сарабьянов Д.В. Новейшие течения в русской живописи предреволюционного
десятилетия (Россия и Запад) // Советское искусствознание 80. 1981.Вып.1. С.117-
160.

3. Турчин В.С. Образ двадцатого... М.: Прогресс, 2003. 648 с.

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

21



4. Кондаков И.В. «Страшный праздник» русской культуры: памяти Серебряного века //
Общественные науки и современность. 2014. №4. С. 142-166.

5. Кондаков И.В. Архитектоника культуры // Историческая культурология как научная
и образовательная дисциплина (Памяти М.С. Кагана): Материалы коллоквиума.
Санкт-Петербург, РГПУ им. А.И. Герцена, 18 мая 2012. СПб.: Астерион, 2013. С. 9-
20.

6. Хренов Н. А. Синтез искусств как синтез культур в художественном авангарде //
Человек. Культура. Образование. № 2 (28). 2018. С.132-151.

7. Хренов Н.А. Синтез искусств как синтез культур: В.Кандинский и С.Эйзенштейн
(начало) // Культура культуры, 2018. http://cult-cuit.ru/sintez-iskusstv-kak-sintez-
kultur-v-kandinskij-i-s-ejzenshtejn/

8. Bowlt J. The Silver Age:Russian Art of the Early Twentieth Century and the "World of
Art" Group. Newtville, Mass.: Oriental Research Partners, 1979. 335 p.

9. Bowlt J.E., Washton Long R.-C.The live of Vasilii Kandinsky in Russian art: a stady on
the spiritual in art / Transiated Jonn E. Bowlt / Newtonvill, Vass.: Oriental Research
Partners, 1980. 158 p.

10. Heller R. Kandinsky and Traditions Apocalyptis // Art Journal. 1983. Vol. 43, No. 1. Pp.
19-26.

11. Lucchesi M.R. A Conversation About the Sacred in Art, From Kandinsky to the Present
// Journal of Literature and Art Studies. November 2013. Vol.3, No. 11. Pp. 729-737.

12. Washton Long R.-C. Is Der Blaue Reiter relevant for the twenty-first centry? A
discussion of anarchism, art and politics // Manchester Scholarship Onlain. May 2020.
Pp. 13-15.

13. Dennis I. The Founding Father of Russian Futurism: David Burliuk // Routledge
Encyclopedia of Modernism. November 2016. DOI: 10.324/9781135000356-REM776-1

14. Каган М.С. Философия культуры. СПб.: Петрополис, 1996. 415 с.

15. Ерохина Т.И. Личность и текст в культуре русского символизма: монография / под
науч. ред. Т.С. Злотниковой. Ярославль: Изд-во ГОУ ВПО "ЯГПУ им. К.Д.
Ушинского". 2009. 330 с.

16. Кандинский В.Текст художника. М.: Издание Изобразительных искусств Народного
Комиссариата по Просвещению, 1918. 58 с.

17. Кандинский В.В. Избранные труды по теории искусства: в 2-х т. Издание второе,
испраленное и дополненное / Под ред. Н.Б. Автономовой, Д.В. Сарабьянова, В.С.
Турчина. М.: Гилея, 2008. Т.1. 1901-1914. 429 с.

18. Бурлюк Д.Д. Художник Давид Бурлюк в роли историка и художественного критика
своей жизни и творчества (За сорок лет. 1890–1930) // Українські авангардисти як
теоретики і публіцисти / Упорядн.: Д. Горбачов, О. Папета, С. Папета. Київ: РВА
«Тріумф», 2005. С. 99-113.

19. Долгополов И. Мастера и шедевры: в 3 т. М.: Изобразительное искусство, 1987. Т2.
752 с.

20. Бахтин М. Эстетика словесного творчества. М.: Художественная литература, 1972.
468 с.

21. Злотникова Т.С. Трансформация представлений о художественно-творческой
деятельности в горизонте исторической культурологии // Историческая
культурология как научная и образовательная дисциплина. (Памяти М.С.Кагана):
Материалы коллоквиума. Санкт-Петербург, РГПУ им. А.И. Герцена, 18 мая 2012 г.
СПб.: Астерион, 2013. С.48-54.

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

22



22. Астафьева О.Н. Концептуальные основания культурной политики: от теории к
практике // Синергетика и искусство. https://spkurdyumov.ru/art/konceptualnye-
osnovaniya-kulturnoj-politiki/.

23. Kandinsky W . Über das Geistige in der Kunst. München: R. Piper & Co., Verlag, 1912.
104 p.

24. Кандинский В.В. Точка и линия на плоскости. СПб.: Издательский Дом «Азбука-
классика», 2008. 240 с.

25. Берестовская Д.С., Шевчук В.Г. Синтез искусств в художественной культуре:
монография. Симферополь: ИТ «АРИАЛ», 2010. 232 с.

26. Берестовская Д.С. Духовная свобода мыслителя и художника в социокультурных
противоречиях ХХ века (П. Флоренский и В. Кандинский) // Мыслители ХХ века о
культуре: монография. Симферополь: ИТ «АРИАЛ», 2010. С. 59-70.

27. Сарабьянов Д.В. Русская живопись. Пробуждение памяти. М.: Искусствознание,
1998. 432 с. [Электронный ресурс]. http://www.kandinsky-
art.ru/library/mnogogranniy-mir-kandinskogo5.html

28. Поспелов Г. «Бубновый валет»: Примитив и городской фольклор в московской
живописи 1910 годов. М.: Советский художник, 1990. 272 с.

29. Шевчук В.Г. Синтез искусств как отличительная особенность творчества Д. Бурлюка
начала ХХ века // Ученые записки ТНУ им. В.И. Вернадского. 2014. Т. 27 (66), №1.
С. 230-241.

30. Поляков В.В. Художник Давид Бурлюк: монография. М.: Сканрус, 2016. 392 с., ил.,
библ.

31. Эко У. Открытое произведение. Форма и неопределенность в современной поэтике.
СПб.: Академический проект, 2004. 384 с.

32. Лотман Ю.М. О природе искусства // Статьи по семиотике культуры и искусства.
СПб.: Академический проект, 2002. С. 265-271.

33. Арустамова А.А. Давид Бурлюк в журнале «Цвет и рифма» (Color and rhyme). Статья
первая. Художник и поэт на перекрестке культур // Литература двух Америк. 2021.
№ 10. С. 207–227. DOI: 10.22455/2541-7894-2021-10-207-227

34. Шевчук В.Г. Креативная личность как воплощение синтеза различных текстов в
культурном пространстве России первой трети ХХ века // Культура и искусство.
2020. № 12. С. 99-115. DOI: 10.7256/2454-0625.2020.12.34650.

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Предмет исследования автором не определен, не конкретизирован. В представленном
тексте отсутствует базовые дефиниции, определяющие направление научного поиска: 1)
не сформулирована проблема, в области которой можно было бы усмотреть предмет
приложения авторской мысли; 2) не обозначен поддающийся разрешению с помощью
конкретных методик проблемный вопрос; 3) не структурированы задачи,
последовательность решения которых, предполагает логику научного поиска; 4) не
указана отрасль науки, в которую автор собирается внести свой вклад; 5) не дана
оценка степени изученности проблемы или проблемной области. Рецензенту просто не
за что зацепиться в поиске предмета, исследованию которого посвящена
представленная работа. Соответственно, и о возможной верификации данного текста в

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

23

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


поиске логики проверки достоверности полученного автором результата говорить, к
сожалению, не приходится.
В представленном заголовке («Диалогичность и текстуальность как особенности
культурного пространства В. Кандинского и Д. Бурлюка») автор указывает на примерное
месторасположение предмета исследования между диалогичностью и текстуальностью
культурного пространства Кандинского и Бурлюка. Однако, ни диалогичность, ни
текстуальность автором не определены, поэтому не могут рассматриваться в качестве
опорных понятий, позволяющих между ними обнаружить предмет. Не заданы и
координаты «культурного пространства» художников. Можно лишь догадываться, что
автор употребил этот термин исключительно метафорически в попытке вместить в него
всю безмерную сложную совокупность значений, смыслов и ценностей творчества
художников.
Приходится констатировать, что предмет исследования автором не обозначен, поэтому и
не раскрыт в какой-либо степени.
Методология исследования автором не сформирована: нет проблемы, нет задач, нет
методов их решения. Более того, автор метафорически приписывает конкретное
научного понятие «взрыв», противопоставленное Ю . М. Лотманом культуре, как логично
развивающейся семиотической системы в сторону расширения области самоописания,
интенсивному развитию модернизма в российской художественной культуре рубежа XIX-
XX вв. Подменяя понятие метафорой, автор невольно демонстрирует отсутствие
методологических оснований своей работы. В работе использованы анализ и сравнение.
Можно усмотреть и попытку обобщения проанализированного эмпирического материала
(текстов Кандинского и Бурлюка). Однако в отсутствии конкретных целей и задач, эти
методы не ведут к научному результату. Поэтому банальные выводы, схожие с
лозунгами, в итоговом заключении автора подменяют собой научный результат. Научный
результат при отсутствии методической основы не достижим.
Актуальность темы диалога в художественном творчестве в контексте взаимодействия
культур чрезвычайна в современной ситуации столкновения цивилизаций. Это должно
обязывать ученого подходить к проблеме взвешено на базе выверенной терминологии и
логичной последовательности аналитических операций.
Научная новизна работы остается под сомнением.
Стиль текста выдержан «околонаучный»: основная проблема — смешение терминологии
с метафорами, отсюда и ложная трактовка лотмановской теории самоописания
семиотических систем. Структура работы не отражает логику изложения результатов
научного поиска: во введении нет целеполагания и описания используемых
инструментов и эмпирического материала, средняя часть, разделенная на 2 по принципу
анализа 2-х «культурных пространств» содержит авторскую трактовку художественного
творчества Кандинского и Бурлюка, но не нацелена на прибавление нового знания в
какую-либо научную отрасль, заключение построено на банальных суждениях, не
являющихся логическим следствием предшествующих умозаключений. 
Библиография в целом отражает проблемную область художественно жизни
обозначенных персоналий, хотя научных работ за последние 5 лет автор мог бы и
больше проанализировать, особенно это касается критики зарубежной научной
литературы, которая совершенно отсутствует.
Апелляция к оппонентам в основном поверхностная, в ряде случаев, включая
описанный выше, некорректна.
Представленный текст не может вызвать интерес читательской аудитории журнала
«Философия и культура». Исследование автора, очевидно, находится на этапе
постановки научной проблемы и поиску адекватного инструментария для её разрешения.
Именно на этом (постановка проблемы), по мнению рецензента, и следует автору

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

24



остановиться при доработке материала до уровня научной статьи.

Результаты процедуры повторного рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

В журнал «Философия и культура» автор представил статью «Диалогичность и
текстуальность как особенности культурного пространства В. Кандинского и Д.
Бурлюка», в которой проведено исследование особенностей культурного пространства и
сопоставления теоретической интенции двух важнейших представителей русского
искусства ХХ века. 
Автор исходит в изучении данного вопроса из того, что обращение к культурному
пространству Серебряного века и русского авангарда позволяет судить о многообразии
проявлений культурного текста, о своеобразии диалога между культурными мирами
России и Европы, Востоком и Западом. Как полагает автор, для русского авангарда
характерно осознание коллективной идентичности, одной из сторон которой является
именно теоретическая интенция в художественном пространстве, что и подтверждает его
текстуальный характер.
Актуальность исследования обусловлена повышенным вниманием к проблеме
сохранения культурного наследия России, в том числе и отечественного искусства, в
современной культурологии и искусствознании. Научная новизна обусловлена попыткой
культурологического исследования феномена творческой личности эпохи авангарда,
рассматриваемой нами как метатекст. На примере сопоставления своеобразия
культурного наследия В. Кандинского и Д. Бурлюка, состоящего из множества текстов,
обозначена проблема выявления многогранной идентичности художников-мыслителей,
выраженной в неразрывной связи их теоретических воззрений и художественной
практики. 
Теоретическим обоснованием исследования явились труды таких выдающихся
отечественных ученых Ю .М. Лотман, И.В. Кондаков, Н.А. Хренов, О .Н. Астафьева и др.
Исследование текстуальности культурного пространства представителей русского
авангарда имеет своей основой концепцию культуры как текста и её семиотического
пространства, введённых Ю . М. Лотманом. Методологическую основу составили
применение культурологического подхода и метод сопоставления теоретических
положений самобытных творческих личностей.
Цель исследования — на основе анализа теоретических воззрений художников-
мыслителей В. Кандинского и Д. Бурлюка выявить и сопоставить взаимовлияние их
различных текстов: визуальных, вербальных, аудиальных и других, подтвердить
особенности их культурных миров: диалогичность и текстуальность, а также и
синтетичность. Объектом исследования выступает культурное наследие художников-
теоретиков авангарда В. Кандинского и Д. Бурлюка, представляющее собой воплощение
многообразия синтеза визуального, вербального, аудиального и других текстов.
Предметом исследования является выявление характерных особенностей культурных
миров творческих личностей В. Кандинского и Д. Бурлюка, таких как диалогичность и
текстуальность.
Автором проведен детальный анализ степени научной проработанности изучаемой
проблемы, в результате которого он приходит к выводу, что изучение творчества В.
Кандинского и Д. Бурлюка у зарубежных исследователей носит, в основном,
описательный и биографический характер, а с точки зрения культурологии автором не
выявлено значительных трудов. Автор отмечает высокий уровень научных работ

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

25

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


отечественных культурологов, что позволяет опираться на их исследования, но среди
них в контексте синтеза теории и художественной практики, как констатирует автор, не
ставилась проблема сопоставления и диалога между культурными мирами
современников авангарда — В. Кандинского и Д. Бурлюка.
В целях раскрытия предмета исследования текст статьи поделен на логически
обоснованные разделы. Раздел «Культурное пространство Серебряного века России в
контексте диалога Запад-Восток» служит цели анализа социокультурных особенностей
России конца XIX-начала ХХ веков. Как отмечено автором, в России начала ХХ века
новое культурное явление получило название «Первый русский авангард» наряду с
«Серебряным веком русской культуры», характерной чертой которых является
соединение художественного творчества и решения теоретических проблем, то есть
осуществление синтеза визуального, вербального и других текстов. В едином
художественном пространстве и диалогическом мире России и Европы философы,
культурологи, искусствоведы, художники в своих трудах обращались к концепциям
культуры как художественному тексту. Серебряный век автор представляет как
многослойный культурный текст, включающий в себя одновременную трансформацию
трех уровней своего содержания.
В разделе «Диалог культур и синтез вербального, аудиального и визуальных текстов в
картине мира Василия Кандинского» автором изучено творческое наследие
выдающегося художника В. Кандинского, включающее теоретические исследования по
художественным проблемам российской и европейской культур конца ХIХ–начала ХХ
веков. Автор представляет художественно-теоретическое наследие В. Кандинского как
гипертекст, в котором знаковые компоненты — цвет, слово, звук, образ, а также и
явления синестезии объединены в синкретичном единстве. С точки зрения автора,
главной особенностью, характеризующей картину мира В. Кандинского, является
единство художественных достижений и теоретических установок, переработанных на
основе традиций русского и европейского искусств и связанных с философской и
искусствоведческой мыслью. На основе анализа творческого наследия В. Кандинского
как разносторонней личности автор приходит к выводу, что одними из главных
направлений его теоретических и практических изысканий является проблема синтеза
искусств как воплощение своеобразия художественного текста, а также и синтетичность,
характеризующая личность или творчество художника.
В разделе «Творческое пространство Давида Бурлюка как воплощение синтеза теории и
практики» проведен анализ художественно-вербального наследия художника, поэта,
писателя с позиции изучения отражения взаимовлияний культурных миров Запада и
Востока в его творчестве. По мнению автора, в творчестве выдающейся личности Д.
Бурлюка воплотились авангардные идеи и художественные искания Серебряного века
русской культуры. Художественные тексты Д. Бурлюка отличаются многогранностью в
тематике, истолкование смыслов которых могут быть интерпретированы с разных точек
зрения. Автор уделяет особое внимание статье «Художник Давид Бурлюк в роли
историка и художественного критика своей жизни и творчества (За сорок лет. 1890-
1930)», в которой художник провел собственный анализ своего художественного
творчества как пример взаимопроникновения вербального и визуального текстов.
В заключении автор представляет выводы и основные положения по изученному
материалу, отмечая, что феноменом русского авангарда является результат его двойной
ориентации на культуру Запада и Востока, но в то же время сумевшего сохранить
самобытный характер.
Представляется, что автор в своем материале затронул актуальные и интересные для
современного социогуманитарного знания вопросы, избрав для анализа тему,
рассмотрение которой в научно-исследовательском дискурсе повлечет определенные

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

26



изменения в сложившихся подходах и направлениях анализа проблемы, затрагиваемой
в представленной статье.
Полученные результаты позволяют утверждать, что изучение синтетичности и
взаимовлияния различных видов искусства, текстоморфности культуры представляет
несомненную научную и практическую культурологическую значимость. Полученный
материал может служить основой для последующих исследований в рамках данной
проблематики.
Представленный в работе материал имеет четкую, логически выстроенную структуру,
способствующую более полноценному усвоению материала. Этому способствует также
адекватный выбор соответствующей методологической базы. Библиографический список
исследования состоит из 34 источников, в том числе и иностранных, что представляется
достаточным для обобщения и анализа научного дискурса по исследуемой проблематике
ввиду специфичности предмета исследования.
Автор выполнил поставленную цель, получил определенные научные результаты,
позволившие обобщить материал. Следует констатировать: статья может представлять
интерес для читателей и заслуживает того, чтобы претендовать на опубликование в
авторитетном научном издании. 

10.7256/2454-0757.2023.3.39706 Философия и культура, 2023 - 3

27


	Диалогичность и текстуальность как особенности культурного пространства В. Кандинского и Д. Бурлюка

