
Философия и культура 
Правильная ссылка на статью:
Ван Ф. — Влияние китайских традиционных философских идей на древнюю китайскую архитектуру //
Философия и культура. – 2023. – № 2. DOI: 10.7256/2454-0757.2023.2.39792 EDN: FVHFXM URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=39792

Влияние китайских традиционных философских идей на
древнюю китайскую архитектуру

Ван Фан 

кандидат искусствоведения 

аспирант, кафедра теории и истории искусств, Моcковский педагогический государственный университет

109052, Россия, Моска область, г. Москва, ул. Рязанский, 9, оф. 3 

wangfang@internet.ru

Статья из рубрики "Философия и искусство"

DOI:

10.7256/2454-0757.2023.2.39792

EDN:

FVHFXM

Дата направления статьи в редакцию:

15-02-2023

Дата публикации:

24-02-2023 

Аннотация: Формирование и развитие любой архитектурной формы и системы имеет
свою историко-культурную подоплеку. Древнекитайская архитектурная система имеет
давнюю историю и характеристики, неотделимые от исторического развития китайской
традиционной философии. Китайская философия, как теория человеческого
самосознания, не дает знания, а в основном дает идеи и способы мышления для нужд
человеческого саморазвития; При этом древнекитайская архитектура стала физическим
объектом, отражающим идею традиционной китайской философии. Поэтому, чтобы
исследовать древнюю китайскую архитектуру, необходимо анализировать и изучать ее с
точки зрения традиционной китайской философии. как мысли Конфуция об этикете, идея
«учения о середине» и концепция иерархического разделения;     Данные идеи оказали
глубокое влияние на древнюю китайскую архитектуру, включая городское
планирование, традиционные жилища, окружающую среду стремление Лао-цзы к
гармонии и единству между человеком и природой, поклонение богам и т. д., а также
возникшая позднее теория «фэн-шуй» и т.д.. храмового пространства и садовую
архитектуру на юге реки Янцзы. Данная статья посвящена анализу влияния

10.7256/2454-0757.2023.2.39792 Философия и культура, 2023 - 2

37

https://e-notabene.ru/pfk/rubric_957.html


конфуцианства и даосизма на общий принцип проектирования пространств древней
китайских архитектуры. В статье выбраны некоторые типичные примеры древней
китайской архитектуры для анализа. Проявляются следующие принципы проектирование
пространств китайской архитектуры под влиянием конфуцианства и даосизма:
умеренность жизненного пространства; принцип симметрии, баланса и координации;
архитектурная иерархия, сформированная на основе потребностей «ритуалов»;
интеграция архитектуры и окружающей среды; проектирование пространств по «фэн-
шуй».

Ключевые слова:

китайская традиционная философия, конфуцианство, да о с из м , китайская древняя
архитектура, пространство, философия, К и та й , культуры, традиционный, китайская
культура

Конфуцианство и даосизм являются двумя основными школами традиционной китайской
философии. В истории китайской философии наряду с конфуцианством и даосизмом
развивались другие школы, такие как легизм, моизм и инь ян цзя. Однако из-за смены
политического режима или собственных дефектов они не могут занять определенного
места в истории философии. Таким образом, конфуцианство и даосизм выделяются из
многочисленных академических школ и становятся доминирующими философскими
идеями в китайском обществе.

Конфуцианство считает своей сущностью доброжелательность, верность,
благопристойность, мудрость и честность. Его основной смысл заключается в том, что от
каждого человека, живущего в обществе, требуется сдерживать себя рядом хороших
нравов, таких как этикет, доброжелательность и праведность, и дальше
совершенствовать все общество стандартами, которые используются для совершения
себя. Таким образом, люди могут приблизиться к "небеса" и получить комфортное и
естественное ощущение. А Даосизм требует, что люди могут возвращаться в
естественную среду, так как люди могут жить близко к природе, после стремления
выполнения их социальных обязанностей и миссий, чтобы достичь «единства между
человеком и природой».

Что касается идеи конфуцианской сущности доброжелательности, верности,
благопристойности, мудрости и честности, наиболее типичный пример является
применением «ритуальной системы» в древнекитайской архитектуре. Архитектурная
иерархия, сформированная на основе потребностей «ритуалов», представляет собой

уникальное явление древнекитайской архитектуры [1, с.35]. Как кодекс поведения для
самодисциплины джентльмена в повседневной жизни, он отражен в архитектуре как
правила, баланс и симметрия. Центральная ось традиционной китайской архитектуры —
основа симметрии, это справедливо и для проектирования отдельного здания, и так и
для группы зданий, и тем более для планировки города.

Кроме того, конфуцианская доктрина «учения о середине» также оказала важное
влияние на традиционную китайскую архитектуру. Конфуций считал, что «учение о
середине» — это способ мышления, требующий от людей выбирать умеренный стандарт в
любое время и применять соответствующий метод в соответствии с конкретной
ситуацией. «У чение о середине» выражает своего рода диалектическое мышление: если
развитие чего-либо выходит за определенный предел, оно будет развиваться в

10.7256/2454-0757.2023.2.39792 Философия и культура, 2023 - 2

38



противоположном направлении. Поэтому древнекитайская архитектура, особенно
старинные жилые дома, подчеркивает умеренность жизненного пространства.

Как представительное здание царского двора— Запретный город до крайности развил
феодальную иерархию. Главное здание и вспомогательные постройки Запретного города
размещены на центральной оси, а квадратная планировка внутри и снаружи дворца
делает распределение основных и вспомогательных построек очевидным. Даже Пекин,
древняя столица, является одним из шедевров, воплощающих симметричное и
уравновешенное «учение о середине». От площади Тяньаньмэнь до Шэньвумен в Пекине
весь огромный архитектурный комплекс опирается на центральную ось, демонстрируя
симметрию спереди, сзади, слева и справа. Такое историческое предпочтение и
архитектурный образ симметрии на центральной оси не только имеют характеристики

«ритуала», но и демонстрируют красоту гармонии [2, с.63]. Кроме того, типичной
пекинской архитектурной формой является «четыре с общим двором» и данная форма
также олицетворяет патриархально-этический строй китайского феодального общества.
Резиденции в стиле «четыре с общим двором» были распространены уже во времена
династии Хань, кроме того, дворцы, храмы и другие здания в основном использовали тот

же метод [3, с.34]. Вороты «четыре с общим двором» не расположены на центральной
оси. Северная ворота резиденций открыта в юго-восточном углу, а южная ворота
резиденций открыта в северо-западном углу. Комплекс разделен на передний двор и
задний двор, разделенные дворовой стеной. Дверь, разделяющая внутренний и внешний
дворы, поставлена на центральной оси. Передний двор используется для приема гостей,
а задний двор — хозяйская комната, и вход внутрь гостей воспрещен. Комната у
парадных ворот расположена на центральной оси, и в ней обычно проживает
старейшина, а флигельные комнаты симметрично распределены по левой и правой
сторонам, где живут младшие поколения. Таким образом, передний и задний дворы
образуют планировку, в которой старшие и молодые упорядочены, различаются мужчины
и женщины и уместно старшинство. Данная жилищная модель, сформированная в
соответствии с феодально-патриархальными обрядами и иерархическими
представлениями.

Под влиянием идеологии «учения о середине» в древнекитайских постройках большое
внимание уделялось стилю симметрии, балансу и координации. Древняя китайская
архитектура фокусируется на нейтрализации и взаимодополнении противоположностей,
стремлении к единству рукотворного и природного, единству стандартизации и
разнообразия, а также единству рациональности и чувствительности как в творческом
мышлении, так и в дизайнерских приемах. Симметричный и сбалансированный взгляд на
«учение о середине» принимается в пространстве, расположении и стиле здания.

Даосизм, как и конфуцианство, также является одной из основ китайской традиционной
культуры, и его мысли оказали глубокое влияние на древнюю китайскую архитектуру.
Основная идея даосизма является поклонением природе. В «Дао дэ цзин» Лао-цзы
считает, что небо и земля — это объекты и вся природа, а человек — субъект,
сосуществующий с небом и землей. Данное мировоззрение «единства между человеком
и природой» интегрирует субъект в объект, образуя единое и неделимое целое.

«Единство между человеком и природой» является основным положением традиционной
китайской философии. Данная идея оказывает глубокое и длительное влияние на
древнюю китайскую архитектурную культуру и является краеугольным камнем древней
китайской архитектуры. Единство человека и природы подчеркивает гармоничное
сосуществование человека и природы, и выделяет, что они существуют в едином целом,

10.7256/2454-0757.2023.2.39792 Философия и культура, 2023 - 2

39



и проявляется в стремлении к гармонии и единству «человека–архитектуры–природной
среды» в архитектуре.

Китайские древние постройки богаты типами, такими как королевские дворцы, храмы,
жилища, подземные гробницы, сады на юге реки Янцзы и так далее. Хотя их виды и
функции различны, все они раскрывают идею «единства между человеком и природой».

Всем очевидно, что это затрагивает китайские традиционные дома. Под влиянием идеи
«единства между человеком и природой» традиционные китайские жилища
основываются на теории «фэн-шуй» [выбор человеком среды проживания или
захоронения, чтобы для достижения цели поиска удачи и избегания зла], подчеркивая
наиболее гармоничные отношения человека и диалог с природой, а также
завершенность или несовершенность пространства. Если существует нехватка, то она
будет восполнена искусственно, что свидетельствует об умышленном стремлении к
пространственному положению и направлению и воссоздании к исправлению нехватки

окружающей среды [4, с.11]. Язык фэн-шуй — это базовая теория о расположении,
окружении, ориентации, форме и масштабе жилых зданий, а его суть — теория об
отношениях между людьми, природой и обществом.

Основной стандарт, на котором основана традиционная китайская садовая архитектура,
больше опирается на идею соответствия природе в даосизме. Возьмем Летний
императорский дворец к примеру. Помимо моста, вокруг озера Куньмин в Летнем
императорском дворце нет других высоких зданий, которые могли бы загораживать
видение. Сторона западной горы имеет достаточную длину, чтобы пейзаж западной горы
может отражаться в озере. Хотя данная сцена исходит из гениального замысла людей,
кажется, что она образовалась естественным образом. Кроме того, стена в саду
производит на людей резкое впечатление, но ивы на западном берегу лишь закрывают
данную стену, стирая жесткую границу между внутренним и внешним, так что горы, ивы
на западном берегу и водный пейзаж озера Куньмин стали одним целым. Весь пейзаж
естественным образом вписывается в пространство между небом и землей. Такая
оригинальная планировка в соответствии с местностью и произвольное использование
природных пейзажей позволяют архитектурной планировке Летнего императорского

дворца достичь гармонии между человеком и природой [5, с.98].

Даосскую мысль о происхождении из природы и возвращении к ней также можно ясно
увидеть в типичных китайских жилых домах с передним двором и задним садом. В
пространственной структуре переднего двора и заднего сада, парадная часть всего
строительного комплекса является основным зданием, включающим холлы и т. д.,
которые используются для повседневной жизни людей и для приема гостей. Планировка
сада сзади позволяет им отдохнуть здесь и насладиться вкусом жизни, что отражает
даосское стремление к естественной жизни.

Даосизм также придает большое значение понятию «ци» [Это древнекитайское
философское понятие. Субъективные идеалисты используют его для обозначения
субъективного духа]. В статье «Чжуан-цзы · Путешествие на север» [статья, написанная
Чжуан Чжоу, известным мыслителем периода Сражающихся царств. Содержание данной
статьи в основном касается «Дао». С одной стороны, в ней указывается происхождение
и природа вселенной, а с другой стороны, в ней также обсуждается понимание и
отношение, которые люди должны принять по отношению к вселенной] подчеркивает, что
человеческая жизненная деятельность производится движением и изменением «ци», а
подъем и падение «ци» являются основными формами жизненного движения. Данная
концепция оказала большое влияние на древнюю китайскую архитектуру. Традиционная

10.7256/2454-0757.2023.2.39792 Философия и культура, 2023 - 2

40



архитектурная планировка изначально была ориентирована на юг с севера, но позже, в
связи с формированием концепции «фен-шуй», основным принципом стал выбор
соответствующего направления и местности.

Классические сады Сучжоу — одни из типичных примеров данной идеи. Среди них самым
известным является павильон «Бурлящие волны». За воротами сада протекает поток
воды, проходящий через сад. С данной стороны сада не построили стены, а выходит
наружу двойным коридором с полыми окнами, так что водный пейзаж «заимствован» в
сад. Данный метод называется «заимствованием пейзажа» в древней садовой книге
«Юань Е» [Монография по древнекитайскому садоводству, и это первая монография по
теории садового искусства в Китае. Написано Цзи Ченгом, садовником поздней династии
Мин]. Остальная часть дизайна сада, включая горы, камни, бассейны и т. д., имитирует
природу, чтобы достичь идеи «хотя это сделано людьми, но выглядит как природа»,
упомянутой в книге «Юань Е». Среди них особенно очевидна идея даосизма: путем
подражания природе посредством искусственной резьбы окончательно достигается
единство между человеком и природой.

Еще одна важная черта даосизма — поклонение бессмертным. Это более или менее
влияет на древнекитайскую архитектуру. Древнюю храмовую архитектуру можно
охарактеризовать как кристаллизацию философии и религии. Храм - это место
поклонения богам в даосизме, проведения мероприятий и церемоний, а также
миссионерская точка даосизма. Даосские храмы в основном построены на горах, в
окружении лесов, и храмы обычно являются тихими. Даже даосские храмы в городе изо
всех сил стараются создать спокойную атмосферу. Все эти характеристики показывают
стремление даосов «стать бессмертными».

Развитие древней китайской архитектуры всегда основывалось на поклонении природе,
и при планировании рассмотрели окружающей среды, чтобы реализовать интеграцию
зданий и природной среды. Это явно отличается от древнеевропейской архитектуры.
Видно, что в древнеевропейских постройках на толстых каменных стенах существуют
небольшие окна, а длинных коридоров снаружи здания почти нет, и внутри и снаружи
относительно изолированы. Однако внутренние и внешние пространства китайских
построек отличаются стремлением к взаимному проникновению с природной средой.
Древнекитайская архитектура демонстрирует философскую концепцию единства
человека и природы. Через интеграцию архитектуры и природной среды строится
гармоничная картина между человеком и природой.

Что касается философской мысли о древней китайской архитектуре, то в академических
кругах за пределами Китая распространено мнение: китайские королевские дворцы и
жилые дома находятся под влиянием конфуцианства, а садовая архитектура - под
влиянием даосизма. Но на самом деле данная точка зрения не является
исчерпывающей. Следует сказать, что китайская садовая архитектура находится под
влиянием как даосизма, так и конфуцианства, и данная двойственность очевидна в
китайской садовой архитектуре. В древнем Китае две школы конфуцианства и даосизма
часто в реальной жизни не исключали друг друга, а дополняли друг друга. В древние
времена рядовые чиновники также часто изучали знания двух школ.

Что еще более важно, даосизм выступает за возвращение к природе, а конфуцианство
также подчеркивает гармонию с природой. Конфуций сказал: «Знающие наслаждаются
водой, а доброжелательные наслаждаются горами» [Мудрый человек любит воду, а
доброжелательный человек любит горы. Это значит, что мудрый человек жив и полон
ауры, как вода, а благожелательный человек стабилен и великодушен, как гора, — это

10.7256/2454-0757.2023.2.39792 Философия и культура, 2023 - 2

41



высшее состояние конфуцианства в стремлении к идеальной жизни]. Данное замечание
считается классикой ландшафтного анализа. Поэтому между конфуцианством и
даосизмом нет принципиального противоречия в их отношении к природе. Это оказывает
благотворное влияние как на ландшафтную архитектуру, так и на садовый дизайн.

Садовые постройки как личные резиденции развивались во времена Шести династий,
когда даосская школа излагала дух человека и стала самостоятельной и подлинной
художественной категорией. Но в глазах конфуцианской школы жизнь в уединении в
сельской местности — это способ самосовершенствования и крайняя мера. Поэтому
садовое строительство конфуцианской школы отличается от руководящей идеологии
даосской школы. После династий Тан и Сун дизайн сада становился все более и более
светским, и сад был полон содержания, такого как проживание, прием гостей, банкеты и
чтение, что отличалось от стиля «дзен» японского сада, и находился под сильным
влиянием буддизма. В то время как в поздний период древнего китайского общества

садовая архитектура находилась под большим влиянием конфуцианства [6, с.59-60].

Вывод

Китайская философия, как теория человеческого самосознания, не дает знания, а в
основном дает идеи и способы мышления для нужд человеческого саморазвития; самым
главным в китайской философской теории не являются ее выводы, а является духовное
настроение, которое она может дать. Древняя китайская философия является мудростью
и сутью китайской традиционной культуры, и древняя китайская архитектура находится
под ее сильным влиянием. Влияние древнекитайской философии на древнекитайскую
архитектуру невозможно подробно описать в рамках одной короткой статьи. Потому что
существует много мыслей, повлиявших на развитие древней китайской архитектуры,
такие как мысли Конфуция об этикете, идея «учения о середине» и концепция
иерархического разделения; стремление Лао-цзы к гармонии и единству между
человеком и природой, поклонение богам и т. д., а также возникшая позднее теория
«фэн-шуй» и т.д.. Данные идеи оказали глубокое влияние на древнюю китайскую
архитектуру, включая городское планирование, традиционные жилища, окружающую
среду храмового пространства и садовую архитектуру на юге реки Янцзы. Кроме того,
бесспорным фактом является то, что комплиментарность конфуцианства и даосизма
проходит через всю историю китайской философии и является основным ключом к
развитию традиционной китайской культурной мысли. Данная взаимопроникающая,
смешивающаяся и переплетающаяся идеологическая система создала уникальный
китайский архитектурный стиль.

Под влиянием конфуцианства и даосской философии древнекитайская архитектура не
только обращала внимание на высокую согласованность с природой, отражая принцип
«единства между человеком и природой», но и уделяла особое внимание эстетическому
эффекту достижения симметрии и баланса. Под данным влиянием также не только
уделяется внимание интеграции архитектуры и окружающей среды, но и подчеркивается
высокая степень единства между миром материальным и миром духовным, формируя
уникальный национальный художественный стиль китайской классической архитектуры.
Будь то сейчас или в будущем, сущность древней китайской философии всегда будет
душой развития китайской архитектуры.

10.7256/2454-0757.2023.2.39792 Философия и культура, 2023 - 2

42



Рис.1. Упрощенная карта города Пекина и его центральной оси во времена династий Мин
и Цин. Источник: Пекинская газета.

Рис.2. Реальная картина современного Пекина. Источник: Центральная ось Пекина —
блестящая кристаллизация древнекитайской столичной культуры.

10.7256/2454-0757.2023.2.39792 Философия и культура, 2023 - 2

43



Рис.3. План Запретного города. Источник:Коллекция Дворцового музея.

Рис.4. Чертеж архитектурного эффекта «Сыхэюань». Источник: Секреты«Сыхэюань»
Пекина.

10.7256/2454-0757.2023.2.39792 Философия и культура, 2023 - 2

44



Рис.5. Озеро Куньмин в Летнем дворце. Источник: Визуальный Китай.

Рис.6. Классические сады Сучжоу - павильон «Бурлящие волны». Источник:
https://baike.baidu.com/item/沧浪亭/215979

Рис.7. Проявление китайских традиционных философских принципов в проектировании
пространств китайской архитектуры. Источник: Схема автора.

10.7256/2454-0757.2023.2.39792 Философия и культура, 2023 - 2

45



Библиография

1. Сян Яньсун 2009 — 项岩松/礼制对中国古建筑的影响 [Сян Яньсун. Влияние ритуальной
системы на древнекитайскую архитектуру]. «Архитектура Шаньси». Выпуск 4, 2009 г.
C. 35.

2. Ван Чжэньфу 2001— 王振复/儒道释与中国建筑文化[Ван Чжэньфу. Конфуцианство,
даосизм, буддизм и китайская архитектурная культура]. Шанхай: Издательство
Фуданьского университета. Издание 2001 г. C. 63.

3. Лю Дуньчжэнь 2004 — 刘敦桢/中国住宅概说[Лю Дуньчжэнь. Знакомство с китайским
жильем].Тяньцзинь: Издательство литературы и искусства Байхуа, 2004 г. С. 34.

4. Сюй Мэн 2009 — 徐猛/中国古代建筑与古代哲学[Сюй Мэн. Древняя китайская архитектура
и древняя философия]. «Архитектура Шаньси», 2009 г. С. 11.

5. Гу Лишэн 2021— 顾立生/颐和园建筑物的空间布局研究[Гу Лишэн. Исследование
пространственной планировки зданий Летнего императорского дворца]. «Лесное
хозяйство и экология», 2021 г. С. 98.

6. Ли Чанчунь 2006 — 李长春/中国古代建筑设计与传统文化思想[Ли Чанчунь. Древний
китайский архитектурный дизайн и традиционная культурная мысль]. «Ж урнал
Института легкой промышленности Чжэнчжоу», 2006 г. С. 59-60.

7. Фанг Кели 1984 —方克立/从孔夫子到孙中山—中国哲学小史[Фанг Кели. От Конфуция до
Сунь Ятсена-Краткая история китайской философии]. Пекин: Китайское молодежное
издательство, 1984.

8. Сунь Цзунвэнь 2000 —孙宗文/中国建筑与哲学[Сунь Цзунвэнь. Китайская архитектура и
философия]. Нанкин: Издательство Цзянсу по науке и технологиям, 2000.

9. Пань Гуси 2000— 潘谷西/中国建筑史 [Пань Гуси. История китайской архитектуры].
Пекин: Китайская архитектурно-строительная пресса, 2000.

10. Фэн Юлань 2004 —冯友兰/中国哲学简史 [Фэн Юлань. Краткая история китайской
философии]. Пекин: Пресса Нового Света, 2004.

11. Шэнь Цунвэнь 2014—沈从文/沈从文谈艺术 [Шэнь Цунвэнь. Шэнь Цунвэнь говорит об
искусстве]. Нанкин: Народное издательство Цзянсу, 2014.

12. Йе Ланг 2018—叶朗/中国美学史大纲 [Е Лан. Очерк истории китайской эстетики].
Шанхай: Шанхайское народное издательство, 2018

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Предмет статьи «Влияние китайских традиционных философских идей на древнюю
китайскую архитектуру» - влияние конфуцианства и даосизма на древнюю китайскую
архитектуру.

Методология исследования разнообразна и включает сравнительно-исторический,
аналитический, описательный и др. методы.
Актуальность статьи необычайно велика, особенно в свете возросшего интереса
современного научного сообщества к истории и культуре Востока, в т.ч. архитектуре.
Научная новизна работы также не вызывает сомнений, равно как и ее практическая
польза.
Перед нами – достойное научное исследование, в котором стиль, структура и

10.7256/2454-0757.2023.2.39792 Философия и культура, 2023 - 2

46

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


содержание полностью соответствуют требованиям, предъявляемым к статьям такого
рода. Оно отличается обилием полезной информации и важными выводами. Статья четко
и логично выстроена, имеет 3 части: введение, основную часть и выводы. 
Остановимся на ряде положительных моментов. Автор дает содержательную
характеристику основным понятиям традиционной китайской философии - конфуцианству
и даосизму. Он отмечает: «Язык фэн-шуй — это базовая теория о расположении,
окружении, ориентации, форме и масштабе жилых зданий, а его суть — теория об
отношениях между людьми, природой и обществом». Достойно внимания также
следующее определение:
«Даосизм также придает большое значение понятию «ци» [Это древнекитайское
философское понятие. Субъективные идеалисты используют его для обозначения
субъективного духа]. В статье «Чжуан-цзы • Путешествие на север» [статья, написанная
Чжуан Чжоу, известным мыслителем периода Сражающихся царств. Содержание данной
статьи в основном касается «Дао». С одной стороны, в ней указывается происхождение
и природа вселенной, а с другой стороны, в ней также обсуждается понимание и
отношение, которые люди должны принять по отношению к вселенной] подчеркивает,
что человеческая жизненная деятельность производится движением и изменением «ци»,
а подъем и падение «ци» являются основными формами жизненного движения. Данная
концепция оказала большое влияние на древнюю китайскую архитектуру. Традиционная
архитектурная планировка изначально была ориентирована на юг с севера, но позже, в
связи с формированием концепции «фэн-шуй», основным принципом стал выбор
соответствующего направления и местности».
Заслуживает уважения то, что исследователь подкрепляет свои основные мысли
соответствующим описанием планировки и архитектурной формы ряда строений,
например: «Как представительное здание царского двора — Запретный город до
крайности развил феодальную иерархию. Главное здание и вспомогательные постройки
Запретного города размещены на центральной оси, а квадратная планировка внутри и
снаружи дворца делает распределение основных и вспомогательных построек
очевидным. Даже Пекин, древняя столица, является одним из шедевров, воплощающих
симметричное и уравновешенное «учение о середине». От площади Тяньаньмэнь до
Шэньвумен в Пекине весь огромный архитектурный комплекс опирается на центральную
ось, демонстрируя симметрию спереди, сзади, слева и справа. Такое историческое
предпочтение и архитектурный образ симметрии на центральной оси не только имеют
характеристики «ритуала», но и демонстрируют красоту гармонии [2, с.63]. Кроме того,
типичной пекинской архитектурной формой является «четыре с общим двором», и
данная форма также олицетворяет патриархально-этический строй китайского
феодального общества. Резиденции в стиле «четыре с общим двором» были
распространены уже во времена династии Хань, кроме того, дворцы, храмы и другие
здания в основном использовали тот же метод».
Весьма похвально, что автор снабдил работу рядом рисунков:
«У прощенная карта города Пекина и его центральной оси во времена династий Мин и
Цин», «Реальная картина современного Пекина» и т.д.
Библиография исследования обширна, включает основные иностранные источники по
теме, оформлена корректно.
Апелляция к оппонентам достаточна и сделана на достойном профессиональном уровне. 
Выводы, как мы уже отмечали, сделаны серьезные и обширные, вот лишь часть их них:
«Китайская философия, как теория человеческого самосознания, не дает знания, а в
основном дает идеи и способы мышления для нужд человеческого саморазвития; самым
главным в китайской философской теории не являются ее выводы, а является духовное
настроение, которое она может дать. Древняя китайская философия является мудростью

10.7256/2454-0757.2023.2.39792 Философия и культура, 2023 - 2

47



и сутью китайской традиционной культуры, и древняя китайская архитектура находится
под ее сильным влиянием. Влияние древнекитайской философии на древнекитайскую
архитектуру невозможно подробно описать в рамках одной короткой статьи. Потому что
существует много мыслей, повлиявших на развитие древней китайской архитектуры,
такие как мысли Конфуция об этикете, идея «учения о середине» и концепция
иерархического разделения; стремление Лао-цзы к гармонии и единству между
человеком и природой, поклонение богам и т. д., а также возникшая позднее теория
«фэн-шуй» и т.д.. Данные идеи оказали глубокое влияние на древнюю китайскую
архитектуру, включая городское планирование, традиционные жилища, окружающую
среду храмового пространства и садовую архитектуру на юге реки Янцзы. Кроме того,
бесспорным фактом является то, что комплиментарность конфуцианства и даосизма
проходит через всю историю китайской философии и является основным ключом к
развитию традиционной китайской культурной мысли. Данная взаимопроникающая,
смешивающаяся и переплетающаяся идеологическая система создала уникальный
китайский архитектурный стиль».
На наш взгляд, статья будет иметь большое значение для разнообразной читательской
аудитории - архитекторов, студентов и педагогов, историков, искусствоведов и т.д. а
также всех тех, кого интересуют вопросы архитектуры и международного культурного
сотрудничества. 

10.7256/2454-0757.2023.2.39792 Философия и культура, 2023 - 2

48


	Влияние китайских традиционных философских идей на древнюю китайскую архитектуру

