
Яковлева Маргарита Прокопьевна

кандидат филологических наук 

научный сотрудник; Институт гуманитарных исследований и проблем малочисленных народов
Севера Сибирского отделения Российской академии наук 

677000, Россия, республика Саха (Якутия), г. Якутск, ул. Степная, 82/3 

ayakchan@mail.ru

Филология: научные исследования 
Правильная ссылка на статью:
Яковлева М.П. Образ духа-хозяйки земли в эпосе эвенков // Филология: научные исследования. 2025. № 12.
DOI: 10.7256/2454-0749.2025.12.77199 EDN: SQTEPA URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=77199

Образ духа-хозяйки земли в эпосе эвенков

Статья из рубрики "Фольклор"

DOI:

10.7256/2454-0749.2025.12.77199

EDN:

SQTEPA

Дата направления статьи в редакцию:

09-12-2025

Дата публикации:

31-12-2025

Аннотация: Предмет исследования – образ духа-хозяйки земли в фольклорных
материалах. Цель работы – выявить динамику трансформации ключевого сакрального
образа и её отражение в фольклоре. Задачи: рассмотреть первоначальное
представление об образе; выделить основные модели изменения образа;
проанализировать функции образа в эпическом повествовании. Для решения этих задач
были использованы комплексный анализ, сравнительно-типологический, структурный
методы – для характеристики особенностей образа. Новизна работы заключается в том,
что автор прослеживает динамику трансформации ключевого мифологического образа
духа-хозяйки земли— от изначальной зооморфной формы (лось/олень) через
зооантропоморфную стадию (старуха хозяйка с звериными чертами) к окончательному
антропоморфному облику (девица покровительница). Впервые детально
продемонстрировано, как зооморфный код «лось/олень» становится ядром образа
хозяйки земли. Трёхступенчатый анализ позволяет увидеть динамику мифологического

10.7256/2454-0749.2025.12.77199 Филология: научные исследования, 2025 - 12

155

https://e-notabene.ru/fmag/rubric_1315.html


мышления эвенков. Образ духа хозяйки земли предстаёт как динамичная
мифологическая система, где архаические зооморфные представления, отраженные в
мифах, постепенно обогащаются антропоморфными чертами в эпической повествовании.
Это отражает эволюцию мировоззрения эвенков: от «слияния» с природой к «диалогу»
через персонификацию её сил. Исследование демонстрирует, как коллективная память
народа сохраняет и переосмысливает архаичные образы в рамках эпической традиции.
Для решения этих задач были использованы комплексный анализ, сравнительно-
типологический, структурный методы – для характеристики особенностей образа.
Новизна работы заключается в том, что автор прослеживает динамику трансформации
ключевого мифологического образа духа-хозяйки земли— от изначальной зооморфной
формы (лось/олень) через зооантропоморфную стадию (старуха хозяйка с звериными
чертами) к окончательному антропоморфному облику (девица покровительница).
Впервые детально продемонстрировано, как зооморфный код «лось/олень» становится
ядром образа хозяйки земли. Трёхступенчатый анализ позволяет увидеть динамику
мифологического мышления эвенков. Образ духа хозяйки земли предстаёт как
динамичная мифологическая система, где архаические зооморфные представления,
отраженные в мифах, постепенно обогащаются антропоморфными чертами в эпического
повествования. Это отражает эволюцию мировоззрения эвенков: от «слияния» с
природой к «диалогу» через персонификацию её сил. Исследование демонстрирует, как
коллективная память народа сохраняет и переосмысливает архаичные образы в рамках
эпической традиции.

Ключевые слова:

эвенки, фольклор, божество, д ух, хозяйка земли, образ , м и ф , эпо с , сказка , устное
народное творчество

Эвенки — один из коренных народов Сибири, расселённый на колоссальной территории,
охватывающей приблизительно 50–70% площади Российской Федерации. Помимо
России, представители этого народа проживают в восточной части Монголии и в
провинции Внутренней Монголии Китайской народной Республики. Несмотря на огромную
протяжённость ареала обитания — когда отдельные родовые группы могут не
встречаться друг с другом на протяжении столетий, — эвенки сохраняют языковое,
культурное и мировоззренческое единство.

В мировоззрении эвенков наиболее значительным божеством выступает дух-хозяйка
земли, хозяйка тайги, зверей и рода человеческого – Энекэн Буга. Дух-хозяйка земли
Энекэн Буга является верховной владетельницей всех зверей, птиц, рыб, растений. Ей
подвластны, по мнению эвенков, все земные духи – владетели различных сопок,
хребтов, рек, речек, тайги, различных видов зверей, птиц и рыб. Энекэн Буга может
изменить их решения: дух, например, пошлет зверя охотнику, а Энекэн Буга, если
найдет, что охотник не заслуживает хорошей добычи, угонит звериные табуны в

противоположную сторону [1, с. 67]. Поэтому эвенки всегда приносят жертвы в дар духе-
хозяйке тайги. Она представлялась хозяйкой мира, вселенной и рода человеческого.

О  мировоззренческих представлениях эвенков о духе-хозяйке земли писали А. Ф.

Анисимов, Г. М. Василевич, А. И. Мазин, Г. И. Варламова, А. Н. Варламов [1, 2, 7, 10, 15,

25].

В научной литературе представлены разночтения в локализации духа-хозяйки земли в

10.7256/2454-0749.2025.12.77199 Филология: научные исследования, 2025 - 12

156



эвенкийской традиции. А. И. Мазин фиксирует представление о том, что дух-хозяйка

земли обитает на третьем ярусе верхнего мира, или первом от земли [15, с. 12]. А. Ф.
Анисимов отмечает вариативность пространственной привязки образа: часть эвенков
локализует ее на небе; другие относят к святыням родового культа – скалам бугады;

третьи полагают что она обитает у корней кустарника [1, с. 17.]. А. Н. Варламов указывает

на отождествление образа небесной старухи- хозяйки тайги прежде всего с солнцем [4,

с. 144]. М.П. Дьяконова описывает лунарную ипостась духа: эвенки воспринимают пятна
на луне в полнолуние как изображение Энекэн Буга. При этом у отдельных групп

эвенков эти же пятна трактуются как образ девочки-водоноса [12, с. 36].
Пространственная локализация духа-хозяйки земли демонстрирует значительную
вариативность – от небесных сфер (солнце, луна), до земных локусов (скалы, корни
кустарника).

Во всех тунгусо-маньчжурских языках и в эвенкийском, слово Буга имеет основные
значения: «мир, вселенная»; «небо, небесный свод»; «бог, дух». У  эвенков есть еще
слово ня�ня – «небо, небосвод», «высь, воздух». Слово ня � ня обозначает только

физическое явление, само небо [7, с. 51].

В мировоззрении эвенков значительное число обрядов было направлено на обращение
к Энекэн Буга с просьбами об удаче в охоте и родовом благополучии. По этой причине,
образ хозяйки земли и животного мира имеется в различных жанрах эвенкийского
фольклора: мифе, сказке, эпосе и обрядовом фольклоре. Он последовательно
раскрывается в разных жанрах, приобретая специфические черты в каждом из них.
Далее мы рассмотрим образ хозяйки-земли в поступательном развитии от мифа к эпосу.

Первоначальные представления о духе-хозяйке земли. В древнейших
представлениях образ хозяйки земли ассоциируется с образом зверя – лося или дикого
оленя. Данная семантическая связь подтверждается археологическими находками,
мифологическими сюжетами и этнографическими исследованиями. Как отмечает А. Ф.
Анисимов, дух-хозяйка земли представлялось в виде огромной лосихи или самки дикого

оленя. Находилась она подле стад зверей [1, с. 29]. В частности, у эвенков орочонов
изначальное представление о Энекан Буга генетически связано с образом лося (оленя).
Примечательно, что в современной традиции лося или оленя в период гона эвенки

именуют словом «буга» — «божественный» [15, с. 12]. Для эвенков образ лося имеет
глубокое ритуально мифологическое значение, что напрямую связано с традиционной
охотой — основой их хозяйственного уклада. Охота не просто обеспечивала
жизнедеятельность народа: она сформировала особый пласт религиозных
представлений, культурных норм и обрядовых практик, в которых образ лося занимает
ключевое место. Данный вывод находит подтверждение в работах ряда исследователей
[5, 6, 24].

Лось был главным «героем» древнего охотничьего празднества «Икэнипкэ». Согласно Г.
М. Василевич, ежегодный весенний праздник Икэнипкэ представлял собой
восьмидневный хороводный обряд. В его рамках символически воспроизводились:
погоня за диким оленем (лосем) с участием шамана и его духов, ритуальное убиение
зверя и приобщение к его мясу; инсценировка всего годового цикла охотничьей

деятельности [9, с. 16].

В основе главного охотничьего обряда эвенков – сингкэлавун, лежит почитание лося.
Суть обряда заключается в магическом добывании души зверя. Охотники изготавливают

10.7256/2454-0749.2025.12.77199 Филология: научные исследования, 2025 - 12

157



чучело лося (или оленя) из прутьев, а затем имитируют охоту на него: выслеживают,
стреляют из лука, разделывают и совершают другие привычные действия. Цель обряда
— привлечь удачу и обеспечить успешный промысел. Г. М. Василевич описывает
следующим образом: «В случае неудачи на охоте охотник связывал из прев
изображение лося (оленя), приготовлял маленький лук, стрелу и уходил, забрав все, в
тайгу. Там он ставил изображение и, отойдя, стрелял в него. Если оно падало, то охота
должна была быть удачной. Тогда охотник имитировал разделку туши, прятание ее и,

забрав часть туши, уходил домой, чтобы из дома отправиться на охоту» [11, с. 238]. Связь
обряда с лосем подчёркивает, как это животное из простого объекта охоты постепенно
обретало новые смысловые пласты в картине мира эвенков.

В традиционной космологии эвенков образ лося тесно связан с небесными объектами —
солнцем, созвездиями и планетами. Как отмечала Г. М. Василевич, у большинства

эвенков созвездие Большой Медведицы ассоциировалось именно с лосём [11, с. 162]. Эта
связь находит отражение в космогонических мифах о небесном охотнике Манги, где
ключевыми персонажами выступают: сам Манги, лось (или лосиха) и солнце. В
мифологическом сюжете небесный охотник Манги преследует лося, похитившего солнце
с земли. Мотив космической охоты зафиксирован в различных вариантах полевых

исследователей: А. Ф. Анисимова, М. Ошарова, А. И. Мазина [2, 15, 21]. Краткая сюжетная
канва сводится к следующему: «Земля была маленькой, но были уже люди и
растительность. Не было ночи, солнце светило круглые сутки. Лось-Буга (самец) схватил
солнце и побежал на небо. Лосиха (эннын) побежала за ним. Стало темно. Люди не
знали, что делать. Ж ил среди эвенков силач-охотник Манги. Он взял лук, позвал собак
и бросился в погоню. Когда манги стал настигать лося-самца, тот передал солнце
лосихе, а сам стал отвлекать собак. Манги убивает самца, затем самку и отпускает
солнце. Как только Манги возвращает солнце, все участники космической охоты
превращаются в звезды. С тех пор происходит, смена дня и ночи, и космическая охота
повторяется. Каждый вечер лоси вновь крадут солнце, а Манги гонится за ними сквозь

небесные просторы, чтобы к утру вернуть свет людям» [15, с. 9]. Археологические
памятники наскального искусства Приамурья и Якутии содержат многочисленные

композиции, изображающие сцену космической охоты [14, 16, 18, 19, 20]. На наскальных
рисунках на р. Мая нарисованы два лося, самец и самка, преследуемые человеком с
луком. У  самки под брюхом – антропоморфное изображение солнца. Как отмечает А.И.
Мазин, на майской писанице изображена сцена космической погони охотника Манги за

лосихой, укравшей солнце [19, с. 8].

Таким образом, зооморфный код - лось/олень, выступает как первичная форма
воплощения идеи образа духа-хозяйки земли, что отражает глубинную связь культа
охотничьей магии в традиционной культуре.

Т рансформация в зооантропоморфный образ. С развитием мифологического
мышления образ духа-хозяйки земли стал сочетать черты человека и животного. В
некоторых мифах хозяйка земли предстаёт как старуха-хозяйка тайги, способная
повелевать животными и предметами. Например, в мифе о двух сёстрах-зайчихах
присутствует образ зооморфной старухи Кандика, которая контролирует поведение

животных [17, с. 21].

И мя Кандика этимологически производно от северобайкальского диалектного термина

кандага — «лось» [8, с. 126]. Данная лексическая связь подтверждается данными
сравнительного словаря тунгусо маньчжурских языков, где зафиксированы семантически

10.7256/2454-0749.2025.12.77199 Филология: научные исследования, 2025 - 12

158



близкие соответствия: в маньчжурском — кандату («мифическое животное, похожее на

быка с красным хвостом»); в бурятском — хандагай («лось») [23, с. 372].

В мифологических текстах отчётливо прослеживается образ героини как духа хозяйки
всех зверей. Приведём ключевые отрывки и их интерпретацию:

Текст 1 «Бабушка по имени Кандика. Пришла к зайцам. Спросила: «Медведь куда ушел?»
- «Сюда ушел!». Там нашла, схватилась с (медведем), сказала зайцам: «Стол
принесите». Там (на этом столе) заставила скатиться (спустила) медведя. (Медведь

умирает) [17, с. 22].

Текст 2. «Она промышляла медведей, за поясом притаскивала медведя… Старуха пришла
вечером, огонь начала разжигать. У  нее были работниками все вещи. «Дрова придите!
Огонь, зажгись!». Дрова сами пришли, огонь сам загорелся. «Чуман! Приди. Наполнись
водою». Чуман наполнился водою. «Котел, приди!». Котел не смог прийти. «Кинг» только
и сделал. – Котел не смог прийти, так как в нем сидели зайчишки, и ему было тяжело»
[17, с. 22].

Анализ двух текстов позволяет реконструировать устойчивый образ героини как духа-
хозяйки зверей. Её статус проявляется через ряд ключевых признаков:

· У ниверсальность власти – подчинение животных (приходят по зову); одушевлённость
предметов (дрова, огонь, чуман действую по приказу).

· Регулятивная функция – контроль за поведением зверей; наказание нарушителей
(медведя за попытку съесть зайцев); поддержание природного баланса.

· Сакральный статус – отсутствие необходимости искать добычу (звери приходят сами);
роль хранительницы «законов природы».

Таким образом, Кандика предстаёт не просто как персонаж, а как мифологический тип —
дух хозяйка, чья власть основана на знании природных законов, способности их
поддерживать и готовности пресекать их нарушение.

Образ духа-хозяйки земли в зооантропоморфном облике встречаем в тексте, записанном
Н. Я. Булатовой «Три сестры» (Илан нэкунэл). Сюжет повествует о старике-охотнике,
который с тремя дочерями переживает тяжелые времена: охотничья удача
отворачивается от него, и они начинают голодать, так как старик не может ничего
добыть. В погоне за горным бараном старик высоко в горах встречает огромного,
красивого молодого мужчину в эвенкийской одежде. Тот сообщает, что у него есть
невидимая для людей мать, и она желает видеть какую-либо из его дочерей. Если
дочери, соблюдая все условности, которые он оговаривает, дойдут до его матери, то
старик будет добывать много зверя и не будет голодать. До матери парня доходит лишь

младшая из дочерей. Старушка выдает ее замуж за своего сына [3, с. 109].

Анализ текста позволяет выделить следующие ключевые черты образа старушки духа-
хозяйки земли:

· Локализация в подземно-растительном пространстве. Хозяйка пребывает внутри земли,
в пеньке, что подчеркивает ее связь с потусторонним миром и скрытую от людей
природу: «Из такого маленького пенечка дымок дымится. К основанию пня подходит
девушка большая, ведь огромная (по сравнению с пнем), оттуда маленькая старушка

вышла, как мышка ростом» [3, с. 111].

10.7256/2454-0749.2025.12.77199 Филология: научные исследования, 2025 - 12

159



· Звуковая инаковость. Речь старушки воспроизводит жужжание мухи – это признак её
пограничного состояния и нечеловеческой сущности: «Маленький бугор был, вдруг что-

то вроде жужжания мухи послышалось: «войди, дитя, войди», - говорило» [3, с.111].

· Зооантропоморфная природа. Меховой кафтан выступает как материализация звериной
ипостаси: его фрагмент трансформируется в котёл с пищей: «От мехового кафтана
отрезала, туда (в наперсток) засунула. Поставила на печь, а тот наперсток большим

котлом стал. А там и сушеное мясо, и сушеное сало» [3, с.111].

· Демиургические функции. Инициирует процесс творчества, учит девушку выделывать
шкуры и шить из них одежду: «И шкуры самцов оленей, и шкуры диких коз и камысы
дала: «Делай!- говоря. – Сделай своему мужу», - сказала. Та девушка откуда могла
уметь, ничего не умела делать». Тогда старушка дает ей помощниц, от которых та учится
всему: «Правое ухо ковыряет, вытащила (что-то) – рядом с девушкой женщина стоит.
Левое ухо поковыряло палочкой – слева тоже женщина стоит. Две девушки. Так

помощников невестке нашла» [3, с. 111]. Старушка компенсирует недостаток умений
героини, создавая помощниц из ушных выделений.

Интересный текст сказки записан Г. И. Варламовой в 1985г. от иркутского эвенка, где
образ хозяйки духа-земли тоже в зооантропоморфной форме. В сюжете сказки,
рассказывается о мальчике, который, заигравшись вдали от дома, вернулся и
обнаружил, что его родителей погубил манги. В отчаянии он обратился к лабаз пури,
которое не только снабдило его отцовским луком, стрелами и одеждой, но и подсказало,
где найти врага, пообещав помощь духа старушки земли. Путь привёл мальчика к
загадочной старушке, которая наполовину выступала из земли. У  неё были огромные
уши, и она поставила герою условие: три года держаться за эти уши. Мальчик выдержал
испытание, и когда уши отпали, забрал их с собой. Далее он нашёл быка, внутри
которого хранились два яйца — это была душа манги. Когда мальчик встретился с самим

манги, тот отказался сражаться. Мальчик разбивает яйца и побеждает манги [8, с. 130].

Образ духа-хозяйки земли соответствует этнографическим данным, полученным Г. И.
Варламовой от А. А. Осипова: это полупогружённая в землю старуха с огромными ушами,
чьи уши даруют охотничью удачу. Если охотник встретит ее, должен попросить у нее уши.

Обладатель таких ушей становится удачливым охотником [8, с. 131]. Образ духа земли в
представлениях иркутских эвенков совпадает с образом духа земли в сказке о мальчике:
1). пространственной локализации - старушка, наполовину выходящая из земли: «Пошел
мальчик, долго шел, пришел в одно место, очень красивое и хорошее. Смотри – из земли
по грудь высунулась старушка»; 2) символике ушей – магический атрибут, источник
силы.

Образ духа хозяйки земли в сказке сохраняет зооантропоморфную природу, отражает
устойчивые этнографические представления о связи духа с землёй, ушами как
магическим атрибутом и регуляцией охотничьей удачи. Огромные уши отголоски
звериной ипостаси, а именно связи с лосем.

А нтропоморф из а ц ия . В героических сказаниях происходит окончательная
антропоморфизация образа духа-хозяйки природы: из зооантропоморфного существа
она превращается в девицу с чётко очерченной социальной и космической функцией.

Яркий пример — эпос о девице Торганэй, записанный Г. М. Василевич [13, с. 260]. В
сюжете повествования, девица Торганэй рисуется как хозяйка тайги, которой подчинены
все звери и земная растительность. Герой — юноша, рождённый от медведя и женщины,

10.7256/2454-0749.2025.12.77199 Филология: научные исследования, 2025 - 12

160



— отправляется на её поиски. С помощью волшебного оленя, подаренного
старухой помощницей, он преодолевает преграды и добирается до жилища Торганэй. На
момент прибытия героя Торганэй отсутствует: она занята инспекцией своих владений —
осуществляет контроль над порядком в подвластном ей природном пространстве. В её
отсутствие служанка совершает акт самозванства, пытаясь присвоить статус хозяйки и
вступить в брак с героем. По возвращении Торганэй предписывает пройти ряд
очистительных испытаний в связи с его неосознанным сожительством с ложной невестой.
После успешного прохождения испытаний Торганэй вступает в брачный союз с героем.

В рамках ритуального испытания Т органэй поручает герою надзор за своим звериным
стадом, численность которого подчёркивается как неисчислимая: «У  меня есть звери, ты
их попаси. Она начал пасти. Зверей у нее было очень много, без счета. У видев впервые

такое количество, он вначале испугался. Звери хотели его покусать» [13, с. 262].
Первоначальная реакция героя (страх перед агрессивными животными) демонстрирует
несоответствие человеческих возможностей масштабу задачи. Однако как хозяйка
зверей девица Торганэй наказывает зверям не кусать жениха, а деревьям и кустарникам
не хлестать его ветвями — запрет на агрессию со стороны зверей и растительности
символизирует установление гармоничных отношений между человеком и духом хозяйкой
природы.

В другом эпическом произведении «Чинанаище—первопредок эвенков» фигурирует

образ хозяйки земли, вступающей в брачный союз с эпическим героем [22, с. 44].
Персонаж представлен как дочь луны, носящая имя Яктак Бега Хунадин, что дословно
переводится как «Судьбами Владеющая Луны Дочь». Семантика полного именования
раскрывает сакральный статус героини: компонент «Судьбами (обитателей земли зверей)
Владеющая» подчёркивает её власть над живыми существами, а «Луны Месяца Дочь»
указывает на небесное происхождение. Хотя в сказании не даётся развёрнутого
описания образа дочери Луны как хозяйки тайги, её функция как покровительницы
земли и всего живого проявляется в сюжетной динамике. Героиня регулярно покидает
жилище для мониторинга событий в земном мире — так называемых «инспекторских»
походов. Сказительница А. В. Абрамова дала пояснение, что у дочери месяца много дел
на земле, за всеми (зверьми) следить должна, знать обо всем должна. Поэтому

постоянно уходит надолго из дома [8, с. 133]. Согласно материалам, собранным
этнографом А. И. Мазиным со слов информантов: «Энэкэн Буга регулярно совершает
обход своих владений, контролируя соблюдение космического порядка. Особое
внимание она уделяет скалам с наскальными изображениями. Эвенки поклоняются этим
наскальным рисункам и приносят им жертвы, чтобы духи были милостивы, содействовали

охоте и разведению домашних оленей» [15, с. 12].

В эвенкийских сказаниях нередко переплетаются образы богатырки — дочери Солнца —
и хозяйки земли. Один из таких сюжетов сохранился в сборнике «Исторический

фольклор эвенков» [13]. Героиня по имени Сигундар прямо именуется «божественной». В
тексте зафиксировано её сакральное происхождение и особый статус: «сама будучи
божественной, она тоже улетела. Прежде она была божеством и не ела мяса медведя. И

сейчас улетела вверх на небо, чтобы не есть сэвэна» [13, с.280]. Сюжетный поворот
связан с её браком с богатырём Мокогдыром. Когда супруг нарушает табу, приглашая её
отведать ритуальное блюдо из медведя (сэвэн) , Сигундар покидает его. Этот эпизод
многогранно раскрывает её двойственную природу: как хозяйки земли — хранительницы
сакральных запретов; как женщины — супруги, для которой соблюдение ритуальных
норм превыше семейных уз. Примечательно, что у эвенков и сегодня женщинам

10.7256/2454-0749.2025.12.77199 Филология: научные исследования, 2025 - 12

161



запрещено есть медвежье мясо. Лишь в ритуальных целях допускается употребление
сэвэна, но даже это блюдо оказывается под запретом для той, кто олицетворяет собой
сакральные законы природы. Таким образом, поступок демонстрирует незыблемость
ритуальных норм, которые хозяйка земли не только соблюдает, но и олицетворяет.

В героических сказаниях дух-хозяйка земли принимает образ молодой женщины, на
которой женится эвенкийский богатырь. Этот архетипический сюжет до сих пор живёт в
охотничьих преданиях Амурской области, юга Якутии и соседних регионов: местные
охотники сохраняют веру в хозяйку тайги и пересказывают.

Типичные варианты сюжета:

1. Нарушение запрета на разглашение. К одинокому охотнику приходит прекрасная
девушка; с её появлением мужчина становится необычайно удачливым в промысле.
Девушка берёт с него клятву: никому не рассказывать о ней, когда он вернётся из тайги
к людям. Однако охотник не выдерживает и раскрывает тайну — после этого удача
навсегда покидает его.

2. Непереносимость человеческого шума. Девушка, сошедшая к охотнику, отличается
особой пугливостью — это ключевая черта хозяйки тайги, сближающая её с дикими
зверями. Она настойчиво предупреждает спутника: нельзя шуметь посудой, громко
разговаривать или производить иные резкие звуки. Однажды охотник нарушает запрет —
например, громко гремит котлами при готовке. Девушка, вздрогнув как лесной зверь,
исчезает без следа, а вместе с ней уходит и охотничья удача.

Из вышесказанного следует, что в эпосе эвенков дух-хозяйка земли наделена
человеческими чертами. Примечательно, что и сегодня в мировоззрении народа этот
образ сохраняет свою антропоморфность, воплощаясь в облике юной девушки.

Заключение

Дух-хозяйка земли у эвенков — не единичный персонаж, а комплекс взаимосвязанных
образов, объединённых общей семантикой сакрального материнства и власти над живой
природой, где лось выступает изначальным символическим ядром. Охотничий объект
(лось) постепенно сакрализуется, превращаясь в материнский архетип — лосиху, духа-
хозяйки всего живого на земле.

Проведенное исследование позволяет заключить, что образ духа-хозяйки земли
демонстрирует вариативность в эвенкийском фольклоре. Его трансформация от мифа к
сказке и эпосу отражает поступательное развитие традиции. Каждый вариант образа
несёт отпечаток своей эпохи: он воплощает характерные для неё мифопоэтические
представления о мироустройстве. Так через трансформацию этого персонажа
прослеживается путь развития эвенкийского фольклора в целом.

В мифе она предстает в зооморфном либо зооантропоморфном облике (лосиха, старушка
Кандика). В сказке сохраняется зооантропоморфность: героиня изображается как
маленькая старушка из пенька, либо как старушка с лосиным ухом, выпирающая из
земли. В героическом эпосе происходит окончательная антропоморфизация: дух-хозяйка
воплощается в образе девицы. В эпосе, зафиксированном Г. М. Василевич, девица
Торганэй обладает властью над всем животным и растительным миром. В частности, она
налагает запрет на причинение вреда своему жениху: диким зверям – нападать на него,
растениям – хлестать. Другой эпический текст раскрывает иную функцию образа духа-
хозяйки земли. Девица Яктак Бега Хунадин вынуждена все время покидать свой

10.7256/2454-0749.2025.12.77199 Филология: научные исследования, 2025 - 12

162



домашний очаг для надзора над землей. В сказании «Мокогдыр» девица Сигундар
выступает как хранительница сакральных запретов: когда супруг нарушает табу
(приглашает её отведать ритуальное блюдо из медведя), она покидает его и
отправляется в верхний мир, что раскрывает её функцию как хозяйки земли.

Таким образом, в эпосе дух-хозяйка земли обретает человеческий облик, при этом ее
роль наделена социальными и космическими функциями. Важно, что описанные в эпос
функции совпадают с этнографическими данными. Более, того трансформация этого
образа отражает реальные исторические процессы: развитие религиозных воззрений от
анимизма к шаманизму и смену социальных укладов от матриархальных к
патриархальным.

Библиография

1. Анисимов А.Ф. Религия эвенков в историко-генетическом изучении и проблемы
изучения первобытных верований. – М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1958. – 235 с. 
2. Анисимов А.Ф. Шаманские духи по воззрениям эвенков и тотемистические истоки
возникновения шаманизма // СМАЭ. – 1951. – Т. 13. – С. 187-216. 
3. Булатова Н.Я. Говоры эвенков Амурской области. – Л.: Наука, 1987. – 168 с. EDN:
XTYYYJ 
4. Варламов А.Н. Специфика историзма в фольклоре эвенков. – Спб.: Изд-во "Лань",
2018. – 308 с. EDN: XWOJAT 
5. Варламов А.Н., Варламова Ю.А. Традиции охоты в антропонимиконе эвенков //
Арктика XXI век. Гуманитарные науки. – 2022. – № 4(30). – С. 86-98. DOI:
10.25587/SVFU.2022.13.49.007 EDN: YNMWHU 
6. Варламов А.Н. Исторический генезис охотничьей лексики тунгусо-маньчжурских
народов // Томский журнал лингвистических и антропологических исследований. – 2023.
– № 2(40). – С. 37-48. DOI: 10.23951/2307-6119-2023-2-37-48 EDN: SAUKFT 
7. Варламова Г.И. Мировоззрение эвенков: отражение в фольклоре. – Новосибирск:
Наука, 2004. – 185 с. – (Памятники этнической культуры коренных малочисленных
народов Севера, Сибири и Дальнего Востока; Т. 1). EDN: PUJOXX 
8. Варламова Г.И. Ж енская исполнительская традиция эвенков. – Новосибирск: Наука,
2008. – 230 с. EDN: PUJOWJ 
9. Василевич Г.М. Некоторые данные по охотничьим обрядам и представлениям у
тунгусов // Этнография. – 1930. – № 3. – С. 57-67. 
10. Василевич Г.М. Сборник материалов по эвенкийскому (тунгусскому) фольклору. – Л.:
Наука, 1936. 
11. Василевич Г.М. Эвенки. Историко-этнографические очерки (XVIII-начало XX вв). –
Л.: Наука, 1969. – 304 с. 
12. Дьяконова М.П. Миф в фольклоре эвенков и эвенов: цикл творения мира. –
Новосибирск: Наука, 2022. – 164 с. – (Памятники этнической культуры коренных
малочисленных народов Севера, Сибири и Дальнего Востока; т. 45). DOI: 10.7868/978-5-
02-041460-0 EDN: ZOTWME 
13. Исторический фольклор эвенков. Сказания и предания / Сост. Г.М. Василевич. – Л.:
Наука, 1966. – 400 с. 
14. Кочмар Н.Н., Пеньков А.В., Кнуренко П.С. Экспозиции писаний Якутии и
астроархеологический аспект интерпретации // Археология Северо-восточной Азии.
Астроархеология. Палеометрология. – Новосибирск: Наука, 1999. – С. 214-229. 
15. Мазин А.И. Традиционные верования и обряды эвенков-орочонов (конец XIX –
начало XX вв.). – Новосибирск: Наука, 1984. – 201 с. 
16. Мазин А.И. Таежные писаницы Приамурья. – Новосибирск: Наука, 1986. – 260 с. 
17. Материалы по эвенкийскому (тунгусскому) фольклору / Сост. Г.М. Василевич. – Л.:

10.7256/2454-0749.2025.12.77199 Филология: научные исследования, 2025 - 12

163



Изд-во ин-та народов Севера ЦИК СССР им. П.Г. Смидовича, 1936. – 290 с. 
18. Окладников А.П., Запорожская В.Д. Петроглифы Забайкалья. – Л.: Наука, 1970. – Ч.
1. – 218 с. 
19. Окладников А.П., Мазин А.И. Писаницы бассейна реки Алдан. – Новосибирск: Наука,
1979. – 152 с. 
20. Окладников А.П., Мазин А.И. Писаницы реки Олекмы и Верхнего Приамурья. –
Новосибирск: Наука, 1976. – 189 с. 
21. Ошаров М. Тунгусские сказки // Материалы по эвенкийскому тунгусскому фольклору /
Сост. Г.М. Василевич; под ред. Я.П. Алькора. – Л., 1936. – С. 275-276. 
22. Сказания восточных эвенков / Сост. Варламова Г.И., Варламов А.Н. – Якутск, 2004. –
234 с. 
23. Сравнительный словарь тунгусо-маньчжурских языков / Отв. ред. В.И. Цинциус. – Л.:
Наука, 1975. – Т. 1. – 672 с. 
24. Ушницкая Н.Ю. Концептуализация охотника в языковой картине мира эвенков //
Томский журнал лингвистических и антропологических исследований. – 2022. – № 2(36).
– С. 67-76. DOI: 10.23951/2307-6119-2022-2-67-76 EDN: KEHUYU 
25. Яковлева М.П. Специфика эвенкийских героических сказаний в творчестве
сказителей рода Бута. – Воронеж, 2018. – 164 с. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

Рецензия выполнена специалистами Национального Института Научного
Рецензирования по заказу ООО "НБ-Медиа".
В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов можно ознакомиться здесь.

Проблема, которая рассматривается в данной работе, довольно интересна, по-своему
н о в а , довольно оригинальна. Автор ориентируется на дешифровку образа «духа-
хозяйки» земли в эпосе эвенков. Но при этом в целом текст есть компилятивный вариант
комбинаций. Т ема как таковая в работе не раскрыта, нет достижения и итогового
результата. Суждения по ходу исследования нуждаются в большей аргументации и
позиционировании: например, «этот промысел оказал глубокое влияние на их
мировосприятие и этические нормы, определив отношение к животному миру. Отражение
этих представлений можно найти в религиозных воззрениях, культурных традициях и
ритуальной практике эвенков», или «Мировоззренческая картина мира эвенков
представляет собой сложное переплетение древних анимистических и тотемистических
представлений, шаманизма, с которыми народ взаимодействовал на протяжении
истории. Эта система взглядов отражает глубокую связь человека с природой и
многоярусную структуру мироздания», или «С развитием мифологического мышления
образ духа-хозяйки земли стал сочетать черты человека и животного. В некоторых
мифах хозяйка земли предстаёт как старуха-хозяйка тайги, способная повелевать
животными и предметами. Например, в мифе о двух сёстрах-зайчихах присутствует образ
зооморфной старухи Кандика, которая контролирует поведение животных» и т.д.
Цитации нуждаются в конкретизации, общий вариант все же не подходит: «для этого
шаман предлагал духу хозяйке земли помощь в поиске вшей в её ровдужной рубахе. Во
время осмотра старуха обнажала подмышкой кожаную сумочку со шерстинками, откуда
шаман незаметно извлекал необходимое количество «душ». По возвращении в тайгу он
вытряхивал шерстинки, которые превращались в реальных зверей [1, с. 29]» и т.д.
Думаю, что и финальный блок желательно расширить / конкретизировать: «Образ духа-
хозяйки земли в фольклоре сочетает зооантропоморфность, демиургичность и

10.7256/2454-0749.2025.12.77199 Филология: научные исследования, 2025 - 12

164

https://institutreview.ru/
https://institutreview.ru/site/reviewers


хранительскую функцию, отражая анимистическое мировоззрение, где духи хозяева
регулируют доступ человека к природным ресурсам через ритуал и обучение…».
Следовательно, работу стоит скорректировать, часть позиций прописать более точно, и
уже после внесения правки отправить на повторное рецензирование. Автору нужно
выдержать и ориентир на собственно научный стиль: «эволюция образа хозяйки земли у
эвенков отражает переход от зооморфных представлений к антропоморфным, что
связано с развитием шаманизма, матриархальных традиций и изменением коллективного
сознания народа. Эволюция образа духа-хозяйки земли у эвенков происходит
наслоением, когда анимистические образы сменяются зооантпроморфными и в
результате обретают облик человека». Т аким образом, в данном виде статья «Образ
духа-хозяйки земли в эпосе эвенков» не может быть рекомендована к публикации в
журнале «Филология: научные исследования». 

Результаты процедуры повторного рецензирования статьи

Рецензия выполнена специалистами Национального Института Научного
Рецензирования по заказу ООО "НБ-Медиа".
В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов можно ознакомиться здесь.

Рецензируемая статья посвящена исследованию образа духа-хозяйки земли в эпосе
эвенков. Актуальность работы обусловлено интересом научного сообщества к изучению
фольклора как источника знаний, позволяющего проследить развитие и формирование
этническое сознание того или иного народа, а также региональных особенностей
эпического текста. Выбор образа духа-хозяйки земли в качестве предмета исследования
обусловлен его важностью в картине мира эвенков («В мировоззрении эвенков
значительное число обрядов было направлено на обращение к Энекан Буга с просьбами
об удаче в охоте и родовом благополучии. По этой причине, образ хозяйки земли и
животного мира имеется в различных жанрах эвенкийского фольклора: мифе, сказке,
эпосе и в обрядовом фольклоре»).
Т еоретической основой исследования работы явились труды; посвященные
традиционным верованиям и обрядам эвенков; их религии, сказаниям и говорам;
репрезентации мировоззрения эвенков в фольклоре; историзму в фольклоре эвенков и
др. Библиография составляет 21 источник, представляется достаточной для обобщения
и анализа теоретического аспекта изучаемой проблематики, соответствует специфике
изучаемого предмета и содержательным требованиям. Однако не все источники находят
отражение на страницах рукописи: в тексте отсутствуют ссылки на источники 8, 11, 13,
что противоречит правилам редакции по оформлению списка литературы: «В список
литературы включаются только рецензируемые научные источники, которые
!упоминаются! в тексте статьи». Т акже автор(ы) совершенно не апеллируют к
актуальным научным работам, изданным в последние 3 года, что не позволяет судить о
реальной степени изученности данной проблемы в современном научном сообществе.
Методология исследования определена целью и поставленным задачам и носит
комплексный характер: использованы общенаучные методы анализа и синтеза,
описательный метод, методы структурно-семантического и сравнительного анализа,
литературоведческий и сравнительно-исторический анализ. 
В ходе работы рассмотрен образ хозяйки-земли в его развитии от мифа к эпосу:

10.7256/2454-0749.2025.12.77199 Филология: научные исследования, 2025 - 12

165

https://institutreview.ru/
https://institutreview.ru/site/reviewers


первоначальные представления о духе-хозяйке земли («зооморфный код - лось/олень,
выступает как первичная форма воплощения идеи образа духа-хозяйки земли, что
отражает глубинную связь культа охотничьей магии в традиционной культуре»),
трансформация в зооантропоморфный образ («образ духа-хозяйки земли … - это
полупогружённая в землю старуха с огромными ушами, чьи уши даруют охотничью
удачу») и антропоморфизация образа в «девицу с чётко очерченной социальной и
космической функцией». В заключении сделаны обоснованные выводы о том, что «образ
духа-хозяйки земли демонстрирует вариативность в эвенкийском фольклоре», «его
трансформация от мифа к сказке и эпосу отражает поступательное развитие традиции»,
причем «каждый вариант образа несёт отпечаток своей эпохи: он воплощает
характерные для неё мифопоэтические представления о мироустройстве».
Т еоретическая значимость и практическая ценность работы заключаются в том, что она
вносит вклад в изучение регионального фольклора и особенностей эволюции образов
эвенкийского эпоса. Полученные результаты могут быть использованы в последующих
научных изысканиях по заявленной проблематике и в вузовских курсах по общей теории
литературы, по истории литературы, стилистике художественной речи; в спецкурсах,
посвященных литературе народов России, эпосам эвенков и др.
Представленный в работе материал имеет четкую, логически выстроенную структуру,
способствующую его полноценному восприятию. Стиль изложения соответствует
требованиям научного описания. 
Обращаем внимание на языковые недочеты в тексте (см «Энекэн Буга может изменят их
решения: дух, например, пошлет зверя охотнику…», «С тех пор происходит, сменя дня и
ночи, и космическая охота повторяется).
Статья имеет завершенный вид; она вполне самостоятельна, оригинальна, будет
интересна и полезна широкому кругу лиц и может быть рекомендована к публикации в
научном журнале «Филология: научные исследования» после внесения соответствующих
правок. 

Результаты процедуры окончательного рецензирования статьи

Рецензия выполнена специалистами Национального Института Научного
Рецензирования по заказу ООО "НБ-Медиа".
В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов можно ознакомиться здесь.

Рецензируемая статья посвящена исследованию образа духа-хозяйки земли в эпосе
эвенков. Актуальность работы обусловлено интересом научного сообщества к изучению
фольклора как источника знаний, позволяющего проследить развитие и формирование
этническое сознание того или иного народа, а также региональных особенностей
эпического текста. Выбор образа духа-хозяйки земли в качестве предмета исследования
обусловлен его важностью в картине мира эвенков («В мировоззрении эвенков
значительное число обрядов было направлено на обращение к Энекэн Буга с просьбами
об удаче в охоте и родовом благополучии. По этой причине, образ хозяйки земли и
животного мира имеется в различных жанрах эвенкийского фольклора: мифе, сказке,
эпосе и обрядовом фольклоре»).
Т еоретической основой исследования работы явились труды, посвященные
традиционным верованиям и обрядам эвенков; их религии, мифам, сказаниям; языковой

10.7256/2454-0749.2025.12.77199 Филология: научные исследования, 2025 - 12

166

https://institutreview.ru/
https://institutreview.ru/site/reviewers


картине мира эвенков; репрезентации мировоззрения эвенков в фольклоре; историзму в
фольклоре эвенков и др. Библиография составляет 25 источников, представляется
достаточной для обобщения и анализа теоретического аспекта изучаемой проблематики,
соответствует специфике изучаемого предмета, содержательным требованиям и находит
отражение на страницах рукописи. 
Методология исследования определена целью и поставленным задачам и носит
комплексный характер: использованы общенаучные методы анализа и синтеза,
описательный метод, методы структурно-семантического и сравнительного анализа,
литературоведческий и сравнительно-исторический анализ. 
В ходе работы рассмотрен образ хозяйки-земли в его развитии от мифа к эпосу:
первоначальные представления о духе-хозяйке земли («зооморфный код - лось/олень,
выступает как первичная форма воплощения идеи образа духа-хозяйки земли, что
отражает глубинную связь культа охотничьей магии в традиционной культуре»),
трансформация в зооантропоморфный образ («образ духа-хозяйки земли … - это
полупогружённая в землю старуха с огромными ушами, чьи уши даруют охотничью
удачу») и антропоморфизация образа в «девицу с чётко очерченной социальной и
космической функцией». В заключении сделаны обоснованные выводы о том, что «образ
духа-хозяйки земли демонстрирует вариативность в эвенкийском фольклоре», «его
трансформация от мифа к сказке и эпосу отражает поступательное развитие традиции»,
причем «каждый вариант образа несёт отпечаток своей эпохи: он воплощает
характерные для неё мифопоэтические представления о мироустройстве».
Т еоретическая значимость и практическая ценность работы заключаются в том, что она
вносит вклад в изучение регионального фольклора и особенностей эволюции образов
эвенкийского эпоса. Полученные результаты могут быть использованы в последующих
научных изысканиях по заявленной проблематике и в вузовских курсах по общей теории
литературы, по истории литературы, стилистике художественной речи; в спецкурсах,
посвященных литературе народов России, эпосам эвенков и др.
Представленный в работе материал имеет четкую, логически выстроенную структуру,
способствующую его полноценному восприятию. Стиль изложения соответствует
требованиям научного описания. 
Статья имеет завершенный вид; она вполне самостоятельна, оригинальна, будет
интересна и полезна широкому кругу лиц и может быть рекомендована к публикации в
научном журнале «Филология: научные исследования». 

10.7256/2454-0749.2025.12.77199 Филология: научные исследования, 2025 - 12

167


	Образ духа-хозяйки земли в эпосе эвенков

