
Жэнь Цзичжао 

аспирант; филологический факультет; Государственный институт русского языка имени А. С. Пушкина

117534, Россия, г. Москва, Чертаново Южное р-н, ул. Кировоградская, д. 42 к. 1 

1435284454@qq.com

Филология: научные исследования 
Правильная ссылка на статью:
Жэнь Ц. Экзистенциалистские идеи в произведении «Жизнь Василия Фивийского» // Филология: научные
исследования. 2025. № 10. С. 16-23. DOI: 10.7256/2454-0749.2025.10.76153 EDN: LGJZPS URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=76153

Экзистенциалистские идеи в произведении «Жизнь
Василия Фивийского»

Статья из рубрики "Автор и поэзия"

DOI:

10.7256/2454-0749.2025.10.76153

EDN:

LGJZPS

Дата направления статьи в редакцию:

01-10-2025

Дата публикации:

08-10-2025

Аннотация: Предметом исследования является анализ экзистенциалистских идей в
повести Леонида Андреева «Ж изнь Василия Фивийского». Объектом исследования
выступает трагическая судьба главного героя – священника Василия, жизнь которого
наполнена чередой несчастий, приведших к кризису веры и отчуждению от Русской
Православной Церкви. Автор рассматривает такие аспекты, как конфликт между
религиозной верой и абсурдом существования, утрата свободы и субъективности под
давлением социальных и исторических обстоятельств, а также символическое значение
образа Василия для понимания духовного кризиса конца XIX – начала XX века. Особое
внимание уделяется интерпретации идей Ж .-П. Сартра, М. Хайдеггера и С. Кьеркегора,
что позволяет выявить философскую глубину текста и показать, как личная драма героя
отражает общенациональные противоречия эпохи. Методология исследования основана

10.7256/2454-0749.2025.10.76153 Филология: научные исследования, 2025 - 10

16

https://e-notabene.ru/fmag/rubric_1322.html


на сравнительно-историческом и философско-литературном анализе, включающем
выявление экзистенциалистских мотивов в тексте, их интерпретацию через концепции
Сартра, Хайдеггера и Кьеркегора, а также контекстуальное рассмотрение социально-
исторической реальности России конца XIX – начала XX века. Основными выводами
проведенного исследования являются выявление экзистенциалистских идей в повести
«Ж изнь Василия Фивийского» и их конкретное проявление в судьбе героя – от веры и
надежды до отчаяния и отрицания Бога. Новизна исследования заключается в
комплексном подходе: произведение рассматривается одновременно как
художественный текст и как философская притча, раскрывающая проблему кризиса
веры в условиях социальных потрясений. Особым вкладом автора является показ
взаимосвязи личной трагедии священника с коллективным опытом народа, что
позволяет интерпретировать произведение как символ кризиса эпохи. Сделан вывод,
что крушение веры Василия отражает экзистенциалистскую идею «существование
предшествует сущности» и демонстрирует, как религиозные догмы и социальное
угнетение ведут к утрате свободы и субъективности, оставляя человека перед лицом
абсурда и неизбежности судьбы.

Ключевые слова:

Экзистенциализм, Трагедия судьбы, Кризис веры, Духовный поиск, Абсурд
существования, Русская православная церковь, Социально-исторический контекст,
Утрата субъективности, Философская притча, Леонид Андреев

«Ж изнь Василия Фивийского» представляет собой не только повесть-трагедию,
повествующий о судьбе одного человека, но и философскую притчу о духовном поиске и
крахе веры. Главный герой, Василий Фивийский, происходя из рода духовенства и с
юных лет испытывая на себе всю тяжесть болезней и лишений, следует по стопам отца,
однако никогда не находит обещанного Богом спасения. Напротив, сталкиваясь с
чередой бедствий – утоплением любимого сына, врождённой недостаточностью
перерожденного ребенка, трагической утратой жены, а затем и уничтожением семейного
очага вследствие пожара – его душа между верой и отчаянием всё больше расходится, а
религия, способная утешать, обращается в оковы для его души.

В позднем XIX – начале XX века в России, когда царское правление находилось на
грани краха, а социальные противоречия достигали небывалых высот, государственная
Русская Православная Церковь служила важнейшей духовной опорой реакционного
режима, и её лицемерие и суеверность всё больше обременяли жизнь народа. Андреев
посредством трагедии священника Василия раскрывает глубокую сущность кризиса веры
того времени и, с позиций экзистенциализма, поднимает вопрос: возможно ли, в мире,
лишённом абсолютного спасения и полном абсурда и страданий, обрести возможность
самоискупления?

В настоящей статье осуществляется систематический анализ трудного и искреннего
духовного поиска Василия, опираясь на концепцию Сартра «существование
предшествует сущности», размышления Хайдеггера о смерти и подлинном бытии, а также
тезис Кьеркегора о том, что вера — это страсть. Параллельно проводится критика
Русской Православной Церкви и анализа российской социальной действительности, что
позволяет глубже осветить экзистенциалистские идеи и исторические уроки, отражённые
в произведении.

10.7256/2454-0749.2025.10.76153 Филология: научные исследования, 2025 - 10

17



В повести «Ж изнь Василия Фивийского» описывается процесс духовного поиска
главного героя. Будучи представителем рода духовенства, его отец сам был
священником, и Василий, повзрослев, естественно унаследовал семейное дело. Однако
такое происхождение не принесло ему спасения, а наоборот, стало отправной точкой его
трагической судьбы. С ранних лет, испытывая на себе груз болезней и страданий,
Василий – несмотря на свою набожную веру в Бога – не ощущал милости в реальной
жизни. То, что он унаследовал, – это не только религиозные традиции предков, но и
судьбоносный жизненный путь, по которому судьба безжалостно издевался над ним.

В повести священник Василий подвергается череде несчастий, обладающих сильной
символической значимостью. Его любимый сын утонул, судьба, казалось бы, насмехалась
над ним, а вновь рожденный сын стал нечто вроде полуживотного, лишённого разума.
Одновременно жена, измученная затяжной скорбью, сошла с ума, а семейный дом был
уничтожен мощным пожаром. Столкнувшись с очередной волной катастроф, Василий
проходит через серию духовных поисков – от первоначальной искренней веры до
углубляющихся сомнений, а потом до яростного негодования и проклятий. Именно в этих
многочисленных испытаниях его вера в Бога постепенно рушится, приводя его к
состоянию абсолютного духовного отчаяния.

Экзистенциализм подчёркивает важность свободного выбора и возможности
самоопределения смысла жизни. Но жизнь Василия оказывается полностью управляемой
внешней судьбой и социальной средой. От юных лет, когда он был изнуряем болезнями и
страданиями, до зрелости, когда его семья окончательно распалась, Василий вынужден
подчиняться жестокой реальности, словно судьба заранее предопределила его путь и
лишила его возможности изменить свою жизнь посредством собственного выбора. Такая
абсолютность судьбы является ярким отражением противоречия между ничтожностью,
абсурдом и свободной волей, которое и является ядром экзистенциалистской мысли:
индивид, сталкиваясь с непреодолимыми внешними силами, даже при отчаянной борьбе
постепенно утрачивает свою свободу и субъективность.

Как священник, проповедник, приёмщик исповеди и духовный наставник, Василий
полнейшим образом посвятил свою душу Богу, не колеблясь приняв родовое дело. Все
его поступки, речи и внутреннее состояние отражали безусловную и всеобъемлющую
веру в Бога. Для него священство было не просто профессией, а настоящим смыслом
жизни – именно ради божественного начала он ставил всё своё существование в центр
веры. Однако за этой, на первый взгляд, крепкой верой скрывалось глубокое чувство
безысходности перед лицом суровой реальности и неумолимой судьбы.

С началом череды несчастий – утоплением любимого сына, врожденными недостатками
вновь рожденного ребенка, а затем трагедиями, постигшими жену и семейный очаг –
первоначальная система верований Василия начинает рушиться и становится всё более
шаткой. Его когда-то искренняя преданность Богу постепенно переходит в сомнения
относительно молчания и равнодушия Бога, порождая чувство негодования. Перед
лицом жестокой и беспощадной реальности религиозная вера оказывается иллюзорной и
хрупкой. Его путь духовного поиска демонстрирует постепенное отдаление от прежней
набожности – сначала через сомнения в таинственной силе, а затем через полное
разрушение веры и самоотречение. Это соответствует воззрению Сартра о том, что
человек должен самостоятельно придавать своей жизни смысл, а не возлагать всю
надежду на внешние мистические силы, что в конечном счёте ведёт к упадку и
отчаянию.

В повести сцена похорон Семёна достигает кульминационного момента как с точки

10.7256/2454-0749.2025.10.76153 Филология: научные исследования, 2025 - 10

18



зрения сюжета, так и философской глубины. Столкнувшись с трупом, уже начавшим
гнить, священник Василий, пребывая в состоянии крайнего смешения духовных

переживаний и вероисповедания, восклицает: «— Тебе говорю, встань!» [1, с. 135] Это
одновременно является вызовом неодолимой власти смерти и отчаявшимся протестом
против безжалостного молчания Бога. Его безумное поведение и почти экстатическое
выражение лица ярко демонстрируют мучительную борьбу индивида в абсурдном мире,
когда, согласно теории абсурда Камю, человек может доказать своё существование
лишь посредством крайних мер, если обычные способы оказываются бессильными.

В конце XIX – начале XX века российское общество переживало обострение социальных
конфликтов, а царское правление находилось на грани краха. В этих условиях Русская
Православная Церковь была провозглашена государственной религией и стала
ключевой духовной поддержкой для царского режима. У же после неудачи восстания
декабристов православие было интегрировано в официальный идеологический строй, в
результате чего национальное самосознание заняло лидирующую позицию в жизни
народа, став одним из «трёх основных принципов». Именно в таком историческом
контексте кризис веры, с которым столкнулся священник Василий, стал не только личной
трагедией, но и отражением патологического состояния целой эпохи и системы. Когда
жестокое угнетение царского капитализма переплеталось с воздействием атеистических
идей, искренним и мыслящим верующим неизбежно приходилось сталкиваться с
глубоким кризисом веры.

Василий Фивийский вовсе не был обычным верующим. Как авторитетный проповедник,
наставник и представитель духовенства, он полностью отдавал себя Богу. Однако,
столкнувшись с семейными трагедиями и цепью бедствий, он оказался вынужден открыто
выступить против устоев и традиций, подвергнув сомнению правоту и обманчивость
Русской Православной Церкви. Этот переломный момент символизирует утрату прежней
силы, которая удерживала людей в вере, и знаменует начало утраты авторитета Церкви
как инструмента царского режима. Через опыт духовного смятения и краха Василия
Андреев не только разоблачает пагубное воздействие Православной Церкви на
многочисленных верующих, но и резкой критикой показывает механизмы социального
контроля, стоящие за данной религиозной системой.

Повесть сосредотачивается не только на личной трагедии священника, но и рисует
целую панораму коллективных образов, пронизанных горем и печалью. Так, одна
пожилая женщина, потерявшая всех своих детей и оставшаяся без поддержки,
вынуждена жить на подаянии и постоянно приходить в церковь, чтобы исповедать свои
«прости», зачастую – за пустяковые мелочи. Под покровом мрака Великого поста
невидимые нити, кажется, тянут несчетное количество крестьян к одному месту, где с
утра до глубокой ночи исповедующиеся излагали священнику все свои страдания и
обиды.

Например, персонаж Семён изображён как человек, полный сострадания, но
поражённый тяжёлой судьбой. Он продал лошадей, овец и даже повозку, был вынужден
занять муку у старосты, чтобы искупить свой незначительный «грех» – то, что съел
подаренный мясной пирог или выкурил сигарету перед причастием, что приносило ему
мучительные терзания, и лишь исповедь давала ему кратковременное облегчение. В
резком контрасте с ним Трифон предстает как фигура с поразительно фальшивой
исповедью, утверждая, что на фабрике ему сломали ногу, оставив лишь обрывки тела; с
одной стороны, он не способен претендовать на свои законные права, а с другой –
«прощение», полученное им от священника, не избавляет его от страха перед адской

10.7256/2454-0749.2025.10.76153 Филология: научные исследования, 2025 - 10

19



судьбой. Именно в такой обстановке постоянных страданий и духовного отчуждения
повесть достоверно демонстрирует, как под двойным гнётом православных догм и
царского капитализма люди утрачивают свою субъективность и погружаются в бездну
отчаяния.

В повести судьба и духовный поиск священника Василия выходят за рамки его личных
переживаний и наделяются особой символической значимостью для жителей деревни.
От того, как староста в церкви сурово упрёкивает его за то, что, по его мнению, он стал
причиной гибели Семёна, до того, как крестьяне, столкнувшись с чередой бедствий,
начинают воспринимать священника как зловещую фигуру – все это выражает глубокую
иронию и одновременно жалость. Люди испытывают сочувствие к страдающим
исповедующимся, но при этом отвращены неспособностью духовенства оказать им
поддержку; их надежды и разочарования становятся ярким отпечатком преступлений
царского капитализма, оставляющих неизгладимый след в судьбах каждого. Таким
образом, Василий становится не только жертвой религиозного отчуждения, но и
превращается в зловещий символ, воспринимаемый коллективной памятью как
предвестник бедствия.

В данном произведении несчастье Василия Фивийского проявляется не только через
внешние удары судьбы, но и через глубокое изменение его отношения к Богу. От
первоначальной неподдельной веры до последовательных сомнений, негодования и
даже проклятий – его тяжёлый путь духовного поиска наполнен болью и внутренними
противоречиями. На алтаре, перед собравшимися, он открыто отрёкся от Бога и Русской
Православной Церкви; это стало крайней формой самоанализа, когда он заявил: «
Василий был так видимо обособлен, так непостижимо чужд всему, как если бы он не был

человеком, а только движущейся оболочкою его» [1, с. 170]. Эти слова стали жарким
обвинением в адрес длительной религиозной отчужденности и трагичности его
существования.

В русской литературной традиции описания благочестия, послушания Богу и смирения
перед судьбой часто воспринимались как добродетели. Например, в повести Толстого
«Воскресение» официальная Церковь предстает через призму лицемерия и обмана,
однако главный герой продолжает придерживаться православных догм и, в конце
концов, обретает нравственное возрождение, воплощённое в «Евангелии от Матфея». В
отличие от этого, Андреев в «Ж изни Василия Фивийского», через суровый и искренний
духовный поиск, кардинально отрицает религиозные оковы. Крик Василия перед трупом

Семёна – « Ему не нужно рая. Тут его дети.» [1, с. 200] – отражает не только его полное
отчаяние перед спасительной иллюзией, но и символизирует окончательное ослабление
власти религии как инструмента господства. Такой радикальный разрыв с религиозными
догмами был редкостью в русской литературе того времени и вызвал бурную реакцию,
став толчком для последующего духовного освобождения.

«Ж изнь Василия Фивийского», благодаря своему жестокому повествованию о судьбе и
глубокому краху веры, ярко демонстрирует экзистенциалистский вопрос о судьбе
индивида, возможности свободного выбора и о противостоянии абсурду. Духовный путь
священника Василия предстает не только как трагическое преобразование от искренней
веры к отчаянию, но и как отражение общенационального кризиса веры, возникшего под
гнётом жестокого царского капитализма и лицемерных доктрин Русской Православной
Церкви. Его переход от слепой верности к горькому отрицанию Бога олицетворяет
принципы Сартра («существование предшествует сущности»), размышления Хайдеггера о
подлинном бытии через осознание смерти, а также идею Кьеркегора о том, что вера –

10.7256/2454-0749.2025.10.76153 Филология: научные исследования, 2025 - 10

20



это истинное чувство и страсть.

Повесть не только посредством судьбы одного человека раскрывает противоречие между
религией и судьбой, но и глубоко критикует Русскую Православную Церковь как орудие
царского гнёта, проявляющееся в страданиях верующих и бессилии духовенства.
Надежды и разочарования героев становятся наглядным следом преступлений царской
системы. Как заметил Ромен Роллан: «Единственная истинная героическая черта – это

любовь к жизни, даже когда её жестокая реальность ясна» [7, с. 206]. Но в судьбе
священника Василия мы видим трагическую картину утраты самости – человека, который,
лишённый возможности искупления, бежит в отчаянии. Это служит тревожным сигналом
для дальнейших размышлений о природе человека, религии и общества.

Таким образом, детальный анализ «Ж изни Василия Фивийского» не только углубляет
понимание экзистенциалистского поиска смысла существования, но и демонстрирует, как
в условиях крайнего социального и религиозного потрясения вера может быть
извращена, а индивидуум оказывается бессилен противостоять предначертанной судьбе
и обрести самоискупление.

Библиография

1. Андреев Л.Н. Ж изнь Василия Фивейского // Андреев Л.Н. Собрание сочинений: В 6 т.
М.: Художественная литература, 1990. Т. 3. С. 5-135. 
2. Камю А. Миф о Сизифе. Эссе об абсурде / пер. с фр. Н. Любимова. М.: АСТ, 2021. 224
с. 
3. Сартр Ж .-П. Экзистенциализм – это гуманизм / пер. с фр. Н.М. Любимова. М.:
Республика, 2004. 120 с. 
4. Хайдеггер М. Бытие и время / пер. с нем. В.В. Бибихина. М.: Ad Marginem, 1997. 452
с. 
5. Кьеркегор С. Страх и трепет / пер. с датск. Н. Исаевой, С. Исаева. М.: Академический
проект, 2017. 208 с. 
6. Толстой Л.Н. Воскресение. М.: Эксмо, 2014. 512 с. 
7. Роллан Р. Ж изнь Бетховена / пер. с фр. М.: Музыка, 1985. 206 с. 
8. Зеньковский В.В. История русской философии: В 2 т. Париж: YMCA-Press, 1948–1950. 
9. Пайпс Р. Русская революция. Кн. 1: Агония старого режима. М.: Захаров, 2005. 608 с.

Результаты процедуры рецензирования статьи

Рецензия выполнена специалистами Национального Института Научного
Рецензирования по заказу ООО "НБ-Медиа".
В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов можно ознакомиться здесь.

Рецензия на статью «Экзистенциалистские идеи в произведении “Жизнь Василия
Фивийского”»
Статья посвящена интерпретации повести Леонида Андреева «Жизнь Василия
Фивийского» в свете экзистенциалистской философии, с привлечением концепций
Сартра, Хайдеггера, Кьеркегора и Камю. Автор рассматривает духовный кризис
священника Василия как отражение не только индивидуального опыта, но и кризиса
веры конца XI X — начала XX века в России. Т аким образом, предмет исследования
сформулирован ясно: выявить экзистенциалистские мотивы в художественной структуре
произведения и показать их связь с социально-историческим контекстом эпохи.

10.7256/2454-0749.2025.10.76153 Филология: научные исследования, 2025 - 10

21

https://institutreview.ru/
https://institutreview.ru/advanced/frontend/web/site/reviewers


Методологически работа опирается на философско-литературный анализ, включающий
герменевтический и сравнительный подходы. Автор сопоставляет текст Андреева с
ключевыми идеями европейского экзистенциализма, что позволяет выявить внутренние
закономерности духовного кризиса героя. Привлечение философских источников
(Сартр, Хайдеггер, Кьеркегор) оправдано и аргументировано. Однако методологическую
часть следовало бы структурировать более явно — указав, какие принципы
экзистенциалистского анализа применяются в каждой части исследования и как
осуществляется переход от философской теории к литературной интерпретации. В
настоящем виде методология представлена имплицитно, через комментарий к тексту
произведения, без чёткой систематизации.
Актуальность исследования не вызывает сомнений. Проблема религиозного кризиса,
свободы воли и человеческого выбора остаётся значимой в современной гуманитарной
науке. Обращение к Андрееву с позиций экзистенциализма позволяет по-новому
рассмотреть русскую литературу рубежа веков, что усиливает междисциплинарную
ценность статьи. Автор убедительно показывает, как судьба Василия Фивийского
символизирует отчуждение человека от Бога и общества, и связывает это с
философским опытом XX века. Вместе с тем можно было бы добавить актуализацию для
современного читателя — например, показать, как идеи Андреева соотносятся с
постсекулярной проблематикой или с кризисом идентичности в XXI веке.
Новизна работы заключается в том, что повесть Андреева рассматривается не как
религиозно-моральная драма, а как экзистенциальная притча, где герой выступает в
роли «абсурдного человека» (в терминологии Камю). Автор проводит последовательную
линию от веры через сомнение к отрицанию Бога и анализирует этот путь как форму
духовного самоисследования. Приведение текстов Сартра, Кьеркегора и Хайдеггера в
контекст русского произведения усиливает философскую глубину интерпретации.
Новизна также состоит в выявлении социально-исторического фона — связи
религиозного кризиса героя с упадком авторитета Русской Православной Церкви и с
политической ситуацией конца имперского периода. Этот аспект придаёт исследованию
дополнительную социокультурную значимость.
Статья написана в академическом стиле, с чёткой логикой изложения и плавными
переходами между частями. Автор демонстрирует глубокое знание философской и
литературной базы. Однако структура текста могла бы быть более формализована:
отсутствует явное деление на разделы (введение, анализ, выводы), что несколько
затрудняет восприятие. Изложение преимущественно аналитическое, но местами
чрезмерно перегружено длинными сложноподчинёнными предложениями, что снижает
динамику повествования. В целом стиль выдержан, лексика точна и соответствует
научному дискурсу. 
Список литературы включает девять наименований, среди которых – как первоисточники
(Андреев, Т олстой), так и философские труды (Сартр, Камю, Хайдеггер, Кьеркегор).
Присутствуют также историко-философские источники (Зеньковский, Пайпс). Подбор
литературы репрезентативен и отражает междисциплинарный характер исследования. 
Автор демонстрирует уверенное владение материалом, однако в тексте практически
отсутствует полемика с существующими точками зрения. Было бы целесообразно
включить краткий обзор литературоведческих интерпретаций «Жизни Василия
Фивийского» (например, в работах Б. Эйхенбаума, Л. Гинзбург, В. Зеньковского) и
показать, чем подход автора отличается от них. Это позволило бы подчеркнуть
оригинальность позиции и усилить аргументацию. Отсутствие апелляции к
предшествующим исследованиям несколько снижает академическую дискуссионность
статьи.
Выводы логично завершают исследование: автор приходит к пониманию Василия

10.7256/2454-0749.2025.10.76153 Филология: научные исследования, 2025 - 10

22



Фивийского как символа утраты веры и человеческой самости. Статья представляет
интерес для широкого круга филологов, культурологов и философов, исследующих
духовные кризисы в русской литературе, а также для студентов, изучающих философию
экзистенциализма. Работа убедительно демонстрирует, что Андреев предвосхитил
ключевые темы XX века — абсурд, отчуждение, границы веры.
В целом статья представляет собой глубокое и содержательное исследование,
основанное на серьёзной философской и литературной базе. Она демонстрирует
оригинальное прочтение классического текста через призму экзистенциалистской
мысли, что несомненно обогащает современное литературоведение. Высказанные
замечания носят преимущественно рекомендательных характер. Полагаем, что
рецензируемую работу можно рекомендовать к публикации в научном журнале без
критических замечаний

10.7256/2454-0749.2025.10.76153 Филология: научные исследования, 2025 - 10

23


	Экзистенциалистские идеи в произведении «Жизнь Василия Фивийского»

