
Гун Аньпин 

аспирант; кафедра истории русской литературы; Санкт-Петербургский государственный университет 

199034, Россия, г. Санкт-Петербург, Университетская наб., 7-9-11В 

gap0921liza@yandex.ru

Филология: научные исследования 
Правильная ссылка на статью:
Гун А. Японская эстетика смерти в творчестве В. Пелевина // Филология: научные исследования. 2025. № 4.
DOI: 10.7256/2454-0749.2025.4.74220 EDN: BNWEJS URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=74220

Японская эстетика смерти в творчестве В. Пелевина

Статья из рубрики "Литературоведение"

DOI:

10.7256/2454-0749.2025.4.74220

EDN:

BNWEJS

Дата направления статьи в редакцию:

25-04-2025

Аннотация: В произведениях Виктора Пелевина японские герои совершают
самоубийство под влиянием уникальной японской эстетики смерти, где смерть
символизирует красоту и честь. Формирование этой идеи о смерти во многом тесно
связано с духом бусидо, философией дзен-буддизма и японской эстетикой. В данной
статье рассматривается роль эстетики смерти в художественном мире В. Пелевина на
основе анализа сюжетов, где герой умирает. Материалом исследования являются
произведения Виктора Пелевина, имеющие непосредственное отношение к японской
эстетике смерти: «Чапаев и Пустота» (1996), «Гость на празднике бон» (часть книги
«ДПП (HH)», 2003) и «Поединок» (часть книги «Transhumanism Inc.», 2021). Предметом
исследования является японские мотивы о смерти в прозе писателя. При проведении
исследования был использован метод интертекстуального и сравнительного анализа для
выявления философских подтекстов и их источников. Научная новизна данного
исследования заключается, во-первых, в детальном рассмотрении смерти японских
персонажей В. Пелевина и их мотивов. Во-вторых, японская эстетика смерти в
выбранных материалах не была полностью выявлена, в данном исследовании проведен
дополнительный интертекстуальный анализ к ней и определено ее место в прозе В.
Пелевина. В результате исследования установлено, что в действиях и словах японских

10.7256/2454-0749.2025.4.74220 Филология: научные исследования, 2025 - 4

130

https://e-notabene.ru/fmag/rubric_1313.html


героев В. Пелевина бессознательно проникают эстетические идеи, лучше всего
выражающие японский характер. Дух бусидо и японская эстетика смерти предоставляет
этим героям возможность поэтичного саморазрушения, однако ее описание обычно
носит иронический характер. Функция размышления и духовной практики японских
героев чаще всего заключается в том, чтобы служить контрастом по отношению к
истинному пути просветления.

Ключевые слова:

Виктор Пелевин, бусидо, дзен-буддизм, эстетика смерти, просветление, философия,
Юкио Мисима, Моно-но аварэ, сэппуку, Пустота

Японские мотивы также занимают значительное место в творчестве Виктора Пелевина. В
произведениях В. Пелевина выделяются герои, которые идут по пути самоуничтожения,
соотносимом с японской эстетикой смерти. В японском обществе отношение к смерти:
позволяет «воспринимать самоубийство как почетную и значимую акцию. В некоторых
случаях это самый почетный и полный смысла путь для исполнения гири своему имени»
[1, с. 119]. А. Моррис в работе «Благородство поражения. Трагический герой японской
литературы» описывает два типа героев японской культуры: победитель и иной герой,
«чья прямодушная искренность не позволяет ему совершать какие-либо маневры и идти
на компромиссы … Столкнувшись с поражением, герой обычно лишает себя жизни, дабы
избежать унижения плена, утвердить свою честь и дать последние уверения в своей

искренности» [9, с. 5]. Формирование подобного отношения во многом связано с духом
бусидо и японской эстетикой.

Бусидо в буквальном смысле означает нормы, которым самураи должны следовать в

повседневной жизни и профессиональной деятельности [2, с. 16]. Его идейную основу
составляют дзен-буддизм, синтоизм и конфуцианство. В произведениях В. Пелевина три
персонажа совершают самоубийство, связанное с духом бусидо: Персонаж Сердюк в
романе «Чапаев и Пустота» (1996), Юкио Мисима в рассказе «Гость на празднике бон»
(2003), а также Сасаки в рассказе «Поединок» (2021) совершают самоубийство
посредством сэппуку. Среди японских самураев наиболее характерным способом смерти
является сэппуку (харакири). Причина, по которой выбирали разрезание живота,
заключается в том, что, согласно древней анатомии, живот является местом пребывания

души и чувств [2, с. 119–120]. Однако истинные причины их смерти, а также их функция в
текстах различны.

В романе «Чапаев и Пустота» герой Сердюк в своей галлюцинации совершает сэппуку по
наущению японского бизнесмена Кавабаты. Кавабата убедил Сердюка стать сотрудником
клана «Тайра Киёмори» с годовой зарплатой в 40 тысяч долларов и присвоил ему
звание японского самурая. Не устояв перед деньгами, Сердюк полностью
проигнорировал клятву, которую заставил его произнести Кавабата. Кроме идеи о том,
что смерть является честью согласно бусидо, другой важной причиной самоубийства
Сердюка также стала концепция красоты смерти, предложенная Кавабатой. В глазах
Кавабаты жизнь мимолетна, как цветы сакуры или пузырьки в воде, и постоянно
меняется, в то время как учение о сэппуке призывает к прямому и бесстрашному
возвращению в вечность. Такая мысль является выражением одного из важнейших
понятий японской литературы и даже всего японского общества — моно-но аварэ.
Японский ученый Мотоори Норинага ввел концепцию моно-но аварэ и использовал ее

10.7256/2454-0749.2025.4.74220 Филология: научные исследования, 2025 - 4

131



для переосмысления классического японского романа-моногатари «Повесть о Гэндзи».
Моно-но аварэ — это глубокое и тихое чувство, которое естественным образом или
невольно возникает при субъективном эмоциональном соприкосновении с внешними

явлениями [8, с. 79]. Японский писатель Ясунари Кавабата (прототип героя Кавабаты)
является практиком эстетики моно-но аварэ. В своем произведении «Цветы не спят» он
описывает, как в четыре часа утра увидел цветение яблони замечательной (лат. Malus
spectabilis). Восхищаясь ее красотой, он одновременно почувствовал и болезненную
красоту, с которой цветок раскрывался, прикладывая все свои силы. Он продолжает
размышления: природная красота бесконечна, но красота, которую человек способен
постигнуть за свою жизнь, ограничена. Поэтому моно-но аварэ порождает уникальное
восприятие жизни и смерти: стремление к «мгновенной красоте». В древней Японии
люди сравнивали себя с сакурой, превращая идею «мгновенной красоты» в поведение,
где самоубийство считалось высшей точкой жизни. Их ритуальная смерть также
символизировала стремление к краткому всплеску жизни, попытку обрести вечное
спокойствие в уничтожении.

Японцы в романе также придерживаются учения «всё есть пустота». Однако Сердюк не
полностью признал их учение и не следовал ему, он даже стал самураем обманным
путем. После совершения сэппуку он все-таки пришел в «Пустоту»: «Сердюк (да и
никогда на самом деле не Сердюк) плыл в бескачественной пустоте и чувствовал, что

движется к чему-то огромному, излучающему нестерпимый жар» [11, с. 211]. Поэтому
здесь эта пустота не представляет собой место просветления, а скорее обозначает более
экстремальную ситуацию. Сэппуку для самурая является способом достичь просветления,
поскольку в этот момент он преодолевает жизнь и смерть, но для Сердюка это
невозможно. Правила, касающиеся смерти в духе бусидо, толкают Сердюка на путь
самоуничтожения.

Сердюк субъективно не хотел совершать самоубийство — его руководитель Кавабата
заставил его сделать это ради чести их компании. В своей основе это отражает
конфуцианские идеи, заложенные в бусидо. Конфуцианство является для бусидо важной
этической основой. Эти моральные принципы конфуцианства применимы к
межличностным и социальным отношениям. Конфуций надеялся, что правители будут
хорошо выполнять свои социальные роли и соблюдать моральные обязанности. В книге
«Бусидо» Нитобэ Инадзо свел дух бусидо к восьми аспектам: справедливость, храбрость,
сострадание чужому горю, вежливость, честность и искренность, честь, верность (чжун),

самообладание [2, с. 7]. Для поддержания власти правители преувеличивали значение
конфуцианской концепции чжун, делая ее не только верой народа в правителей, но и
идеологическим оковами, ограничивающими поведение самураев. В бусидо чжун
означает абсолютное подчинение. Изначально конфуцианская концепция чжун
ограничивала не только обычных людей, но и правителей. Она означала преданность
государству и народу, а не только правителю. Однако в феодальную эпоху в бусидо на
первое место ставилась верность начальникам и правителям. Таким образом, харакири,
совершенное во имя чести и верности в духе бусидо под влиянием конфуцианской
философии, по мнению автора, приносит лишь ложное освобождение. Во время Второй
мировой войны Япония была атакована двумя атомными бомбами и потерпела
поражение, но все же стала самой сильной экономикой в послевоенной Азии. В этом
романе Кавабата считает, что пустота, возникающая в глубине российской души,
аналогична пустоте японцев, поэтому Россия нуждается в «алхимическом союзе» с
Востоком. Самоубийство Сердюка символизирует, что путь, выбранный Японией, не
подходит для России.

10.7256/2454-0749.2025.4.74220 Филология: научные исследования, 2025 - 4

132



Рассказ В. Пелевина «Гость на празднике бон» написан от первого лица и составлен из
интертекстуальных фрагментов, отсылающих к роману Юкио Мисимы «Исповедь маски»
(1949), трактату «Хагакурэ», биографии японского писателя и политического деятеля
Юкио Мисимы, китайскому чэнъюй (фразеологизму) «Любовь Е-гуна к драконам» и
сказке о драконе и принце. Рассказчик предпринял попытку сделать харакири и со
второй попытки был обезглавлен. Это также реальный личный опыт писателя Мисимы.
Согласно словам рассказчика, его смерть произошла в результате стремления к духу
бусидо и красоте. Во-первых, Пелевин уделяет особое внимание духу бусидо, а цитаты
из «Хагакурэ» приведенные в его рассказе, подчеркивают неразрывную связь между
смертью и бусидо: «Путь самурая обретается в смерти. Если, укрепляя свое сердце
решимостью каждое утро и каждый вечер, человек сможет жить так, словно тело его уже

умерло, путь будет для него свободен» [3, с. 20–21]. Во-вторых, в начале рассказа
задается вопрос: «Что такое красота?» и делает вывод: «Смерть и красота, в сущности,

это одно и то же» [10, с. 353]. Дух бусидо и красота также были двумя из причин смерти
писателя Юкио Мисимы, однако еще существовали и другие, более значимые причины.
Причины, по которым Юкио Мисима выбрал для себя сэппуку, могут быть связаны с
четырьмя основными факторами, как указано в биографии, написанной его другом:
поклонение императору Японии, любовная страсть к лицу того же пола, почитание
бусидо и стремление к эстетике смерти. Кроме этих четырех причин, А. Моррис
утверждает, что трагедия Мисимы заключается в том, что «Юкио Мисима принял
философию Осио Хэйхатиро в то время, когда отсутствовала какая-либо социальная

почва для приложения его сил» [9, с. 169]. Метафизическая система Осио Хэйхатиро
основывалась на ванъянминовской концепции тайкё. Концепция «единства знания и
действия» является самым важным мыслям Ван Янмина: «Знание есть начало действия,

действие есть исполнение знания» [4, с. 186]. Мисима считает, что мысли монистического
идеализма Ван Янмина опасны и радикальны, но он все же принимает эту идею и
пытается ее применить: «нравственная истина, признаваемая субъективно-
идеалистически, должна немедленно переходить в действие, иначе собственно

осознание несостоятельно» [5, с. 92]. Поэтому у него появляется такое мнение:
революция — это действие, а действие часто сопровождается смертью. Однако в
рассказе Пелевина причина его смерти упрощена до стремления к духу бусидо и
красоте, что не полностью совпадает с историческими обстоятельствами смерти Юкио
Мисимы.

Автор в рассказе пытается создать шизофреническую ситуацию: в одном теле
существуют два индивидуума: один — это рассказчик, занимающийся философскими
размышлениями, а другой — это Юкио Мисима, стремящийся бесконечно приблизиться к
красоте и саморазрушиться. Иными словами, в этом теле рассказчик представляет его
душу, а саморазрушение Юкио Мисимы символизирует исчезновение его тела. В этом
рассказе, как представляется на первый взгляд, автор обсуждает эстетику смерти,
однако фактически он использует эти интертекстуальные фрагменты для выражения
собственных философских мыслей о жизни и смерти. Рассказчик также вводит в роман
интертекстуальный фрагмент, связанный с одержимостью Юкио Мисимы смертью святого
Себастьяна, однако его функция заключается в том, чтобы вывести на концепцию
«смерти Бога». Рассказчик считает, что в смерти святого Себастьяна красота сливается с
чем-то высоким, которым является святость Себастьяна. Святой Себастьян выступает как
сосуд Бога, а его убийство символизирует убийство Бога. Исходя из этого, он переходит
к размышлениям о природе самоубийства и приходит к выводу, что самоубийство — это
нападение на Бога, живущего в сердце. У влечение писателя Ю . Мисимы образом
святого Себастьяна пронизывает его литературу, эстетику и даже жизненный путь. В

10.7256/2454-0749.2025.4.74220 Филология: научные исследования, 2025 - 4

133



полуавтобиографическом романе «Исповедь маски» Ю . Мисимы красоту символизируют
тела молодых людей, таких как Себастьян или солдаты, когда они умирают. Герой романа

описывает Себастьяна как источник своего сексуального пробуждения. [6, с. 39–40]

Важнейшие причины этого явления заключаются в том, что герой погружен в эту красоту
из-за своей собственной неполноценности: Телесные недостатки или отсутствие
определенных качеств могут вызвать у них патологические эмоции. Поэтому, по мнению
Мисимы, красота достигает вечности посредством смерти и разрушения. Он не только
воплотил идеи красоты смерти в своих произведениях, но и применил его в собственной
жизни: доведя своё тело до физического совершенства, он воссоздал образ святого
Себастьяна в серии фотографий, и в конце жизни, подобно Себастьяну, принёс себя в
жертву во имя возвышенного идеала. Таким образом, образ Юкио Мисимы в рассказе
Пелевина представляет собой пародийное переосмысление реального писателя. В
сущности, его смерть используется как средство для выражения авторских философских
размышлений о природе смерти.

В. Пелевин приурочивает дни самоубийства и философских размышлений ко времени
праздника бон (или Обон). Понятие обон обозначает предмет, используемый для
спасения людей от страданий от подвешивания вверх ногами. В трактате «Сутра об
улламбане, проповеданная Буддой» описывается происхождение этого праздника:
«У ченик Будды Маудгальяяна (яп. Мокурэн) увидел, что его умершая мать страдала в
мире голодных духов, поэтому он обратился к Будде за спасением. Будда ему сказал,
что если он подготовит разнообразную пищу и угостит монахов из десяти направлений в

пятнадцатый день седьмого месяца, это может освободить его мать» [13]. Этот праздник
был введен в Японии в VII в. н. э. вместе с распространением буддизма и позже стал

одним из самых почитаемых [12, с. 46]. Во время его празднования проводится ряд
мероприятий, посвященных памяти духов предков. Поэтому в заголовке рассказа слово
«гость» обозначает душу, которая возвращается в этот праздник. Рассказчик считает,
что все люди обречены на смерть и становятся душами, поэтому на этом празднике нет
разницы между живыми и мертвыми.

В рассказе «Гость на празднике бон» и романе «Чапаев и Пустота» смерти Сердюка и
Юкио Мисимы не приводят к ожидаемому результату: Сердюк не достигает истинной

«Пустоты», а голова Мисимы катится, но никогда не достигнет края [10, с. 369]. Но автор
не всегда относится к духу бусидо с иронией. В произведении «Transhumanism Inc.»
(2021) есть рассказ, в котором рассматривается дух бусидо в мире будущего. Герой
рассказа «Поединок» самурай Сасаки-сан создает боевых роботов в стиле самураев и
устраивает бои с их участием, что приносит ему расположение криминальных
авторитетов. Он постоянно трансформирует своих боевых роботов и с их помощью
воссоздает классические дуэли великих японских самураев. В конце концов он
планирует устроить бой между великими самураями Миямото Мусаси и Сасаки Кодзиро с
использованием роботов. Однако компьютерная программа призывает в роботов души
самураев. Осознав происходящее, они убивают всех зрителей боя, отказываются
сражаться и кончают жизнь самоубийством. В результате этого события Сасаки
приговаривают к харакири. После совершения сэппуку Сасаки не умирает, а
оказывается на третьем уровне виртуального мира.

Неизменным остается то, что дух бусидо по-прежнему тесно связан со смертью и честью,
но в мире будущего этого романа, где технологии высокоразвиты, другое отношение к
духу бусидо. В этой истории все строится на контрастах: активное харакири и пассивное
харакири, истинно благородные древние самураи и самураи будущего, идущие на

10.7256/2454-0749.2025.4.74220 Филология: научные исследования, 2025 - 4

134



компромисс ради жизни. В. И. Миллер утверждает, что «герои В. Пелевина
демонстрируют полную бессмысленность своего существования в отсутствии целей и
жизненных ориентиров. Вся их жизнь сведена к реализации природных инстинктов… это
есть данность современного мира, составляющая наиболее достоверный вариант

будущего развития человека в нем» [7, с. 90]. Поэтому, когда древние самураи появились
в мире будущего, произошел конфликт концепций: их действия олицетворяют славу духа
бусидо. Несмотря на то, что их действия жестоки, автор все же восхваляет их дух в этом
мире.

Таким образом, при анализе смерти японских персонажей в творчестве В. Пелевина мы
обнаружили, что уникальная эстетика японцев направляет японскую жизнь, поэтому
эстетика, выраженная в поступках и словах героев-японцев, созданных В. Пелевиным,
бессознательно отражается в тексте. Дух бусидо и эстетика смерти в японской культуре
предоставляют героям В. Пелевина возможность поэтического самоуничтожения. Однако
их смерть неизменно символизирует неудачу на пути к просветлению: Сердюк не
достигает «Пустоты»; Юкио Мисима не реализует свою эстетическую цель; поведение
Сасаки контрастирует с образом древнего самурая. Поэтому функция этих японских
героев обычно заключается в том, чтобы служить контрастом к истинной пути
просветления.

Библиография

1. Бенедикт Р. Хризантема и меч: модель японской культуры / Пер. с англ. 2-е изд. М.;
СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2013. 256 с. 
2. Инадзо Н. Бусидо: кодекс чести самурая / Пер. с англ. А. Зайцева. М.: АСТ; Кладезь,
2023. 192 с. 
3. Кодекс бусидо. Хагакурэ. Сокрытое в листве. М.: Эксмо, 2004. 432 с. 
4. Кобзев А. И. Учение Ван Янмина и классическая китайская философия. М.: Наука,
1983. 358 с. EDN: ZQSQDB 
5. Мисима Ю. Голос духов героев / Выступ. ст., сост. пер. с яп. А. Г. Фесюна. М.; СПб.:
Летний сад, 2002. 252 с. 
6. Мисима Ю. Исповедь маски / Пер. с яп. Г. Чхартившили. СПб.: Азбука, 2002. 240 с. 
7. Миллер В. И. Трансгуманизм как явление современной культуры (на примере
творчества В. Пелевина) // Общество: философия, история, культура. 2023. № 5. С. 89-
93. DOI: 10.24158/fik.2023.5.12 EDN: FFQQMZ 
8. Михайлова Ю. Д. Мотоори Норинага: Ж изнь и творчество. М.: Наука, 1988. 192 с. 
9. Моррис А. Благородство поражения: Трагический герой в японской истории / Пер. с
англ. А. Г. Фессон. М.: Серебряные Нити, 2001. 392 с. 
10. Пелевин В. О. Диалектика Переходного Периода из Ниоткуда в Никуда: Избранные
произведения. М.: Эксмо, 2003. 384 с. 
11. Пелевин В. О. Чапаев и Пустота. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2022. 352 с. 
12. Фиссер М. В. де. Древний буддизм в Японии / Перевод: А. Г. Фесюн. М.: Серебряные
нити, 2016. 472 с. 
13. Трубникова Н. Н. Сутра об улламбане, проповеданная Буддой. URL:
http://trubnikovann.narod.ru/Urabon.htm (дата обращения: 01.05.2024). 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

10.7256/2454-0749.2025.4.74220 Филология: научные исследования, 2025 - 4

135

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


Творчество Виктора Пелевина многообразно, вариативно, синкретично. Его тексты
сочетают грани отечественной, европейской, а также восточной культур. Следовательно,
анализ романов, повестей, рассказов В.О. Пелевина актуально, востребовано,
интересно. Рецензируемая статья направлена на оценку / объективацию японской
эстетики смерти в творчестве Виктора Пелевина. На мой взгляд, предмет исследования
конкретизирован, он соотносится с одной из рубрик издания. В начале статьи отмечено,
что «в произведениях Виктора Пелевина выделяются герои, которые идут по пути
самоуничтожения, соотносимом с японской эстетикой смерти. В японском обществе
отношение к смерти: позволяет «воспринимать самоубийство как почетную и значимую
акцию. В некоторых случаях это самый почетный и полный смысла путь для исполнения
гири своему имени». Действительно, ряд персонажей В. Пелевина выстроен с учетом
философии Востока, это, безусловно, интересно и конструктивно. Статья, на мой взгляд,
обладает признаками научного труда, она достаточно информативна, не исключает
автор и фактор аналитики в рамках компаративизма. Методы исследования выбраны
верно, не вызывает сомнений их актуальность. Стиль соотносится с научным типом:
например, «Японский писатель Ясунари Кавабата (прототип героя Кавабаты) является
практиком эстетики моно-но аварэ. В своем произведении «Цветы не спят» он
описывает, как в четыре часа утра увидел цветение яблони замечательной (лат. Malus
spectabilis). Восхищаясь ее красотой, он одновременно почувствовал и болезненную
красоту, с которой цветок раскрывался, прикладывая все свои силы. Он продолжает
размышления: природная красота бесконечна, но красота, которую человек способен
постигнуть за свою жизнь, ограничена. Поэтому моно-но аварэ порождает уникальное
восприятие жизни и смерти: стремление к «мгновенной красоте». Содержательный
уровень работы можно оценить положительно, основные блоки работы выдержаны.
Вариант «промежуточных» выводов, который использует автор, правомерен. Например,
«таким образом, харакири, совершенное во имя чести и верности в духе бусидо под
влиянием конфуцианской философии, по мнению автора, приносит лишь ложное
освобождение. Во время Второй мировой войны Япония была атакована двумя атомными
бомбами и потерпела поражение, но все же стала самой сильной экономикой в
послевоенной Азии. В этом романе Кавабата считает, что пустота, возникающая в
глубине российской души, аналогична пустоте японцев, поэтому Россия нуждается в
«алхимическом союзе» с Востоком. Самоубийство Сердюка символизирует, что путь,
выбранный Японией, не подходит для России». Термины / понятия используются с
учетом контекста, коннотативных рамок. Считаю, что цель исследования достигается
планомерно, ракурсно. Фактические нарушения в тексте не выявлены; следовательно,
текст не нуждается в серьезной правке и коррективе. На мой взгляд, некий крен в
японистику довлеет в тексте работы, но, видимо, без этого не получится связать
произведения В.О. Пелевина с японской эстетикой смерти. Несколько формален и итог
статьи, его желательно переработать: «таким образом, дух бусидо и эстетика смерти в
японской культуре предоставляют героям В. Пелевина возможность поэтического
самоуничтожения. Однако этот древний и возвышенный дух практически невозможно
сохранить в чистом виде в современном обществе. Поэтому, когда этот дух проявляется
у героев Пелевина лишь в поверхностной форме, они становятся в его произведениях
отрицательными персонажами». Следовательно, статья «Японская эстетика смерти в
творчестве В. Пелевина» после внесения изменений может быть рекомендована к
публикации в журнале «Филология: научные исследования».

10.7256/2454-0749.2025.4.74220 Филология: научные исследования, 2025 - 4

136


	Японская эстетика смерти в творчестве В. Пелевина

