
Власова Юлия Евгеньевна

ORCID: 0000-0003-4311-3403 

кандидат филологических наук 

доцент; кафедра иностранных языков факультета гуманитарных и социальных наук; Российский
университет дружбы народов имени Патриса Лумумбы 

117198, Россия, г. Москва, ул. Миклухо-Маклая, 10/2, оф. 502 

vlasova-yue@rudn.ru

Вавичкина Татьяна Анатольевна

ORCID: 0000-0003-3474-5820 

кандидат филологических наук 

доцент; факультет иностранных языков; Российский университет дружбы народов имени Патриса
Лумумбы 

117198, Россия, г. Москва, ул. Миклухо-Маклая, 10/2, оф. 502 

vavichkina-ta@rudn.ru

Филология: научные исследования 
Правильная ссылка на статью:
Власова Ю.Е., Вавичкина Т.А.  «Диалектика души» и другие психологические приемы в романе Михаила
Нуайме «Последний день» // Филология: научные исследования.  2024. № 11. DOI: 10.7256/2454-
0749.2024.11.72276 EDN: GQGUSR URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=72276

«Диалектика души» и другие психологические приемы в
романе Михаила Нуайме «Последний день»

Статья из рубрики "Всемирная литература"

DOI:

10.7256/2454-0749.2024.11.72276

EDN:

GQGUSR

Дата направления статьи в редакцию:

03-11-2024

Дата публикации:

10-11-2024

Аннотация: Объектом исследования является роман ливанского писателя Михаила

10.7256/2454-0749.2024.11.72276 Филология: научные исследования, 2024 - 11

1

https://e-notabene.ru/fmag/rubric_1328.html


Нуайме «Последний день». Предметом исследования стали «диалектика души» и «поток
сознания», то есть приёмы описания состояния человека, позаимствованные у Льва
Толстого, с творчеством которого Нуайме был хорошо знаком. В течение одних суток
душа Мусы ал-‘Аскари преодолевает сильные страдания, она умирает и возрождается в
новом качестве. Маленький человек превращается в сильную личность. Нужно
учитывать, что психологические приемы описания пограничных состояний человека,
взятые у Федора Достоевского, также помогли ливанскому писателю раскрыть глубины
личности героя. В результате отмечено, что романный нарратив организуется по
законам метода психологического реализма, в котором присутствует психологический
анализ, пропущенный сквозь поток сознания, внутренний монолог и диалектику души.
Исследование проводилось на основе историко-литературного, сопоставительного и
герменевтического методов, с использованием общенаучных методов наблюдения и
описания, анализа и синтеза и др. Научная новизна исследования состоит в нахождении
в малоизученном арабском романе «Последний день» приемов русских писателей, а
также в выявлении ещё одного пути влияния русской литературы на арабскую культуру.
Впервые в российском литературоведении этот роман пропущен сквозь призму
«диалектики души». Делается вывод о том, что Нуайме взял из русской литературы, в
том числе у Толстого и Достоевского гуманистический подход и особую психологическую
манеру повествования, чтобы убедительно доказать, что человек – это тонкий
настраиваемый механизм, что доброта спасет мир, а секрет счастья в служении людям.
Практическая значимость работы состоит в использовании ее результатов для
разработки темы культурных связей между Ливаном и Россией. Исследование вносит
вклад в освоение современной арабской литературы, которая остается мало изученной
отечественными литературоведами. Полученные результаты могут быть использованы в
преподавании новейшей арабской литературы в российских образовательных
учреждениях.

Ключевые слова:

русская литература, арабская литература, Михаил Нуайме, диалектика души, маленький
человек, Лев Толстой, Федор Достоевский, суфийская философия, психологический
анализ, поток сознания

Роман «Последний день» относится к позднему этапу творчества ливанского писателя,
поэта, философа Михаила Нуайме (1889–1988). Имя этого выдающегося человека
широко известно в Ливане, арабском мире и за его пределами. Произведения этого
литератора были переведены на многие иностранные языки, включая русский. С Россией
Нуайме связывала не только учеба в духовной семинарии города Полтава в начале ХХ
века, но и любовь к русской литературе. По словам ливанского писателя и переводчика
Имада ад-Дина Раефа Михаил Нуайме считал себя «человеком, воспитанным на тонком
искусстве Пушкина, Лермонтова и Тургенева, на “смехе сквозь слезы” Гоголя, на

увлекательном реализме Толстого…» [1, с. 29]. Исследователь М. В. Николаева добавляет,
что для Нуайме главным в творчестве Льва Толстого оказались «выдающиеся
нравственные искания и религиозно-философские построения, поиски истоков,
закономерностей взаимоотношений отдельного человека с окружающим миром людей,

природы и универсальным» [2, с. 141]. В автобиографии «Мои семьдесят лет» ливанец

называет Толстого «Нимродом Ясной Поляны» [3, с. 205], подчеркивая грандиозный
масштаб философской мысли и высокий уровень литературного мастерства русского

10.7256/2454-0749.2024.11.72276 Филология: научные исследования, 2024 - 11

2



писателя. Арабский мыслитель впитал не только философские, но и религиозные идеи
Толстого. Ибтисам Ахмед Хамза писал, что арабских писателей, особенно Нуайме

привлекало «внимание Толстого к духовной сущности человека» [4, с. 43].

С особым пиететом относился ливанский автор к фигуре Ф. М. Достоевского, чьи
художественные приемы он пытался перенять. Идя за Достоевским, Нуайме поднимает и
раскрывает злободневную тему переменчивости природы человека, противоречивости
его поступков, амбивалентности его высказываний. Восхищаясь русским писателем,
ливанский литератор писал, что в романах «Преступление и наказание» и «Идиот»
Достоевский воспроизвел борьбу добра со злом, совести с грехом. Говоря об оценке
идей Достоевского, Нуайме заявляет, что зло не затмит добро в человеке, как бы

человек ни был низок, «не замолкнет голос совести внутри его» [5, с. 243].
Следовательно, Нуайме-писатель почерпнул в произведениях русских классиков близкие
ему идейно-эстетические воззрения и воплотил их в собственных работах, перенесенных
на арабскую почву. Также ливанец позаимствовал у русских классиков некоторые
методы, например поток сознания и диалектику души, и другие психологические приемы,
которые он активно использовал в своём произведении.

«Последний день» – это философское сочинение, написанное Нуайме в преклонном
возрасте и изданное, когда писателю исполнилось 74 года. По мнению критика И. Е.

Билык, этот роман описывает «путь просветления суфия» [6, с. 20], который поднимается
по ступеням созерцания, отказа от земных благ и достигает уровня постижения высшей
истины. Во вступительной статье к роману «Последний день» его переводчик на русский

язык Ф. О . Нофаль называет Нуайме «арабским Белинским» [7, с. 15], намекая на
критический ум автора. Нужно напомнить, что вслед за Белинским литературоведы
выделяли и сравнивали два противоположных типа персонажей: героическую личность и
маленького человека, которые различались по происхождению, общественному
положению, темпераменту и внешности.

Описывая хронотоп романа, отметим, что действие происходит двадцать первого июня в
самый долгий день года и длится ровно двадцать четыре часа. Число глав совпадает с
количеством часов в сутках. Место действия – арабская страна, предположительно
Ливан конца двадцатого века. На первых страницах «Последнего дня» в лице главного
героя Мусы ал-‘Аскари читатель находит одинокого, стеснительного маленького
человека, который живет без воли, подчиняясь течению времени. Он одинаково
чурается общества обитателей вершины и сборища обитателей подножия. Мужчина
довольствуется собственным миром. Эта причина вынудила жену Мусы его бросить. Но
однажды ночью он слышит во сне голос, трижды восклицающий: «Встань и простись с

последним днем!» [7, с. 35]. Подобно колоколу этот призыв звенит со страниц романа
восемь раз, подталкивая героя попрощаться с последним днем старой жизни и начать
по-новому думать, делать, жить. «Я был заточен в клетки, которых больше не
существует. Дом – одна клетка, тело – другая, мысль – третья, общественные и
супружеские обязательства – четвертая, работа – пятая, знания о мире и людях –
шестая, душа, от которой я боюсь отречься – седьмая... А тоска по простору – первый

вестник свободы! » [7, с. 175].

Продираясь сквозь внутренний монолог отшельника, читатель узнает, что ал-‘Аскари
пятьдесят семь лет, он доктор философии, который пишет книгу о суфийском движении.

Студенты окрестили преподавателя «хранителем ценностей и справедливости» [7, с. 45].
Однако его порицают коллеги за то, что он может работать бесплатно. У  него нет ни

10.7256/2454-0749.2024.11.72276 Филология: научные исследования, 2024 - 11

3



друзей, ни родственников. К тому же у Мусы камни в почках. Хотя у него есть дом в
деревне и автомобиль, но они куплены в рассрочку. Его любимый сын-гидроцефал
Хишам – тяжелая ноша: юноше восемнадцать лет, но он не может ходить. А жена Ру’йа
сбежала с молодым любовником в Европу. Поэтому в голове героя зародились мысли о
могиле. Ему приснился сон о собственных похоронах. Мучительные ночные размышления
о жизни, смерти и времени продолжают преследовать его весь день. Читатель следит,
как за двадцать четыре часа трансформируется сознание героя: темнота – могила – боль
– тишина – сон о сущем – чудо заговорившего сына – письмо от жены-беглянки – новый
порядок – сын для отца – клад в себе – человек не наблюдатель, а преобразователь. В
финале Муса освобождается от бремени неприятных эмоций, дурных воспоминаний,
страхов, мешающих ему жить. В основе романа лежит гуманистическая идея
нравственного совершенствования человека. В поисках самого себя Муса приходит к
следующим убеждением: нельзя бояться смерти, нужно плыть против реки времени,
чтобы стать властелином жизни. Нуайме-гуманист на примере ал-‘Аскари дает читателю
модель поведения в тяжелых обстоятельствах. Нужно добавить, что в ноябре 2019 года
в РУ ДН имени П. Лумумбы проходила конференция, посвященная 130-летию Михаила
Нуайме, с докладом на которой выступила арабист Г. О . Лукьянова. Она сказала, что,
прожив интенсивную творческую жизнь, писатель пришел к важному выводу, что смысл
человеческого существования состоит в многообразии мира, что человек человеку брат.

«Человек – это самое ценное на земле» [8, с. 38].

В начале романа Муса считает себя жертвой обстоятельств и ничтожной тварью, которая
подчиняется течению жизни, но по ходу развития действия фигура героя растет
пропорционально добрым деяниям, сотворенным им. Например, он совершает
альтруистические поступки, отдает клад золотых монет, найденный в его саду, бедному
многодетному сторожу ’Абу Фархату, который очень нуждается в деньгах. Ал-‘Аскари
спасает заправщика бензоколонки от оговора полиции. Также профессор Муса жертвует
карьерой, отказываясь стать ректором университета, убедив себя, что важнее сущее, а
не сиюминутное: «Нельзя жить, подчиняясь логике и зарабатывая на страданиях людей,

потому что есть чувства красоты, милосердия и любви» [7, с. 192].

Главный герой – логически завершенный образ. Писатель разрабатывает образ зрелого
и мудрого мужчины, в голове которого роятся миллионы мыслей, и подробно (двадцать
четыре главы) описывает этапы перерождения героя. Обновление происходит не только
наяву, но и во сне, точнее в снах, когда сознание прыгает от фантазии к фантазию.
Двадцать первая глава посвящена сну героя, в котором он плывёт по реке времени и
наблюдает за вечными похоронами: «Я стою у глубокой, полноводно неподвижной реки,
пропадающей у огромного черного тоннеля. К берегу меня приволок незнакомец –
наполовину белый. Наполовину черный. На зеркальной глади толпятся лодки и баржи,

плывущие в темноту» [7, с. 219]. В них цари, священнослужители, ученые, поэты и музы,
политики и верующие. Эта бесконечная процессия символизирует бренность мира.
Воображаемый собеседник помогает разгадать скрытый смысл увиденного. Он советует
герою научиться управлять временем, то есть начать плыть против течения реки
времени. Мудрый помощник (Не-именуемый) и сын Хишам в соседней лодке яростно
работают веслами и плывут обратно тоннелю мрака, показывая правильный путь. В
результате Муса приобретает иммунитет против выходок времени: не время им
управляет, а он временем. Нуайме применил к своему герою духовную практику,
распространенную в суфизме: борьбу человека со скрытыми пороками.

Поэт и переводчик Е. В. Дьяконов назвал Нуайме «отшельником из Шахруба» [9, с.3],
намекая на то, что ливанец провел последнюю часть своей жизни в горной ливанской

10.7256/2454-0749.2024.11.72276 Филология: научные исследования, 2024 - 11

4



деревне, далеко от городского шума и суеты. Не случайно своего героя писатель уводит
от общества в мир снов и молитв, тишины и покоя, создавая вокруг идеальную
природную среду для раскрытия лучших качеств Мусы.

В течение двадцати четырех часов перед читателем мелькают и становятся в один ряд
все этапы жизни Мусы, включая мелкие события, наполненные чувствами, эмоциями,
которые сменяют одна другую. Этому способствует прием, который критик Н. Г.

Чернышевский назвал «диалектика души» [10, с. 33], используя его при характеристике
творческого метода Л. Н. Толстого. Согласно этому способу мышления в человеке
борются противоположности, которые заставляют его принимать новые решения путем
накопления самих себя и перехода количества в качество. Думается, что гегелевские
идеи о единстве и борьбе противоположностей, которые заканчиваются снятием
противоречий в соответствии с законом отрицания отрицания, приглянулись не только
Толстому, но и Нуайме. Подобно Андрею Болконскому под дубом Аустерлица, Муса
ал-‘Аскари лежит в своем горном саду и размышляет: «До сегодняшнего дня я жил и не
давал себе отчета о тех вещах, что отравляют мою жизнь, сужают ее до простора
игольного ушка. Сейчас, лежа под орехом, я могу спросить дерево, землю, ветер,
муравья и самого себя: кто ты есть? Из чего состоят стены крепости, которую ты готов
защищать? Твои имя, степень, репутация, должность, жена. Сын, дом, автомобиль, сад,
зарплата, банковский счет, разум, мечты и иллюзии? Брошенный с вершины камешек
превращается на склоне в огромный ком снега, весящий тысячи тонн. Я этот
облепленный снегом камень, имматериальный, бесформенный, невесомый и бесцветный.
Я хочу оттаять и избавиться от своих ссадин и иллюзий, одежд и тела, мыслей и страхов,

желаний и страстей!» [7, с. 183].

Будучи поклонником философских идей и писательских методов яснополянского старца,
Нуайме использует схожие идеи и приемы для создания своего творения. «Последний
день» Мусы ал-‘Аскари дан не только через хронологию событий, происходящих с героем
и его окружением, но через сны персонажей и движение их мыслей, чувств и эмоций.
Также большую роль в раскрытии образа играют притчи о питоне и воробье и о мужчине
и норвежском доге. Эти мудрые истории подсказывают герою, что любовь к ближним
сильнее, чем любовь к себе. И подспудно подводят Мусу к идее простить измену жены.
Рассказана своеобразная внутренняя история движения ума и совершенствования души
человека, где любовь выступает как спасение: муж едет в аэропорт встречать жену,
возвращающуюся домой после долгой разлуки.

В основе романа лежит идея нравственного совершенствования человека.
Литературовед и переводчик этого романа на русский язык Ф. О . Нофаль полагал, что
ливанский писатель не только «активно оперировал мифологемами христианской - в

частности русской - литературы, но и прибегал к суфийским аллегориям» [11, с. 246].
Герой настаивает на своем мнении и игнорирует мнение других. Ему не интересно быть
ни с университетскими коллегами, ни с помощниками по дому и соседями. Он одинок, он
угнетен изменой жены, тяжелой болезнью сына, рутиной жизни. Чтобы доказать крайне
тяжелое состояние героя автор выворачивает его мозг и психику наизнанку. Звучат
внутренние монологи. Муса разговаривает сам с собой или ведет беседы с
воображаемым персонажем. Ему кажется, что некто Не-именуемый контролирует его и
дает советы, даже пишет письма: «Не ищи Хишама. Ищи самого себя. Т ы потерян. Хишам
будет любить тебя, где бы ты ни находился. Научись так же любить его. Никогда слепцы

не будут равны зрячим» [7, с. 213].

Автор через поток сознания приводит героя к убеждению, которое меняет личность

10.7256/2454-0749.2024.11.72276 Филология: научные исследования, 2024 - 11

5



профессора, правила жизни и даже его веру. «В одном из карманов моего разума лежит
ключ, который раз и навсегда запрет дорогу времени. Четыре часа прошло с той минуты,
как я услышал голос, и я не нахожу себе места. За четыре часа я преодолел расстояния,
которые не прошел за пятьдесят семь лет. Ночь отступает, черта тьмы исчезает,
лампочка больше не нужна. Тризна простирается передо мной. Вино в крови, а кровь
течет по телу. Кто сотворил тело? Дыханье ветерка, звезды в высокой синеве и
звенящая тишина. Вся природа стыдливо молчит. Эйфория предрассветной тишины,
отравляющая мою душу, — вот настоящая истина, далекая от обмана. Она заряжена
мелодиями, которые поднимают меня на волшебный ковер радости. Глаза видят в
раскрытом окне и ощупывают рулон черного мягкого шелка, легким движением
неведомого мага приправленный россыпью серебра. Ж изнь на равнинах и холмах, в
ущельях и горах, в морях и реках закуталась в тишину, но тишина эта кишит

неуловимыми звуками – жизнями» [7, с. 68].

Смятение души иллюстрируют эмоции, чувства и мысли, которые бурлят в голове Мусы,
мешая ему принять решение. Нуайме подражая Достоевскому, использует тонкие
переходы при описании пограничного состояния доктора ал-‘Аскари: «Моя радость по

поводу приезда Ру’йи неспокойна. Она трепещет словно огонек в деревенской печи» [7,

с. 229]. Будучи преподавателем философии, ученый ал-‘Аскари постоянно строит
прогнозы и анализирует предполагаемые сюжеты, одобряя их или подвергая
развенчанию. Читатель включается в игру, внимательно следя, куда приведет
логическая цепочка умозаключений. Становится интересно, какие тайны скрыты внутри
Мусы: «Наука далеко продвинулась в изучении самых мелких и самых больших вещей,
существующих в нашем мире, но этот мир до сих пор кишит тайнами. Человек полнится
неразрешимыми загадками. Человек и мир вокруг неделимы. Нам не суждено познать
один без другого. Порядок, который ведет мир и человека, есть один и тот же порядок.
Единственная константа в хаосе – это то, что уменьшает или увеличивает вещи до
бесконечности. Эта единица – «неизвестное» Единое и Единственное, что названо
древними «Богом». Человек же – совершенный образ и подобие Бога на земле – он
пытается вывести божество на поверхность, повинуясь порядку. Счастливцы, познавшие

Единого Бога, не знающие приливов и отливов, живут в Абсолюте и с Абсолютом» [7, с.

103]. Максимально подробно воссозданы воспоминания, желания и ощущения
профессора. Поэтапное раскрытие психологического мира Мусы делает его поступки
понятными для читателя.

По ходу романа Муса ал-‘Аскари ведет спор сам с собой. Прием самоанализа
способствует раскрытию сущности героя и движет повествование. Опираясь на законы
диалектики, герой выводит сам себя из кризиса, побеждая страх и боль. Иногда у
человека пропадает смысл в жизни, ему становится страшно, ему кажется, что незачем
жить. Но отматывая ленту воспоминаний назад, герой находит там яркие картины
счастливой жизни: ухаживания за будущей женой, рождение любимого сына, покупку
дома и садового участка и другие радости жизнь. У мозаключения Мусы автор проверяет
эмпирическим путем. Всесильна ли красота? Что произойдёт, когда тело возьмет вверх
над душой? Что должно стоять выше образования? В семнадцатой главе рассказана
история про высокого, широкоплечего прекрасного телом и лицом студента-медика,
который охотился на птиц в горах и считал себя богом. Он внезапно оступился и с
криком упал. После медицинского осмотра обнаружилось, что щегол заклевал юношу,
мстя за своих убитых братьев. Этот случай позволил доказать, что чистая красота не
имеет силы, а образование не приносит пользы в мире, где физическое наслаждение и
власть денег доминируют над духом. А красиво только просвещенное сердце.

10.7256/2454-0749.2024.11.72276 Филология: научные исследования, 2024 - 11

6



Подобно герою античности хитроумному Одиссею, Муса ал-‘Аскари сообразителен.
Продукт ума – это не сиюминутная выгода, а результат мыслительного процесса.
Хитроумие нацелено на близлежащий результат, а мозговая деятельность нацелена на
бесценное открытие. Если ловкость и смекалка служат низким целям, то разум жертвует
собой и служит высшей цели. От его работы получает выгоду не только индивидуум, а
все человечество. Таким образом, ум порождает бессмертие, побеждая смерть - бренное
тело человека умирает, а его открытия и изобретения остаются. Ум стоит выше смерти.

Продолжая характеризовать художественный почерк писателя, нужно сказать, что
Михаил Нуайме использует внутренний монолог. Автор смог перевоплотиться в своего
героя, он думает за него и говорит от его лица в кризисные моменты жизни и когда
тяжело на душе. Литератор подчеркивает безотчетность, подспудность внутреннего
состояния героя: «Я почувствовал себя раскрытой книгой, которую читает непонятный

чужак-прозорливец» [7, с. 149].

Психологизм распространяется как на описания внешности, так и на описания природы:
«По дороге из сада домой передо мной вырос маленький холм, отороченный по бокам
тремя высокими скалами и десятком диких деревьев. Где я? В райском саду? Подо мною
– толстая перина цветов и трав. Надо мною – чистое синее небо. Вокруг меня
бесконечная зелень, целая россыпь бутонов. Единственная истина – это красота.
Поистине, чистая красота всесильна! А если подняться и очистить мерзкие конюшни

души перед красотой?» [7, с. 190]. Психологизм Нуайме носит не только описательный
характер. Автор воссоздает образ человека во всей его сложности и противоречивости
динамики, применяя разные приемы: внутренний монолог, поток сознания и диалектику
души.

У  Достоевского Нуайме перенял манеру глубоко прописывать болезненные переживания
человека. Для создания убедительности он использует прием раздвоения личности. Коря
самого себя, Муса восклицает: «Ты всего лишь ужасный, не узнанный собственным

ребенком отец, который и сам не знает своего сына» [7, с. 81]. Работая на контрасте,
писатель тут же микширует отрицательные и положительные эмоции героя: «Я ощущаю
себя морем, переливающимся через край и не теряющим ни одной своей капли. Мои
волны тянутся к Хишаму, белым розам, бабочкам, к саду, деревне, горам, синему небу

над ними, солнцу» [7, с. 89]. Диалектика – диалог героя с самим собой. Скитания по реке
жизни в царство смерти. По законам этого философского метода хорошие и дурные
воспоминания героя борются друг с другом, и отрицая друг друга, переходят в новое
качество: становятся выходом из жизненного тупика, новым путем для Мусы и его семьи.
Его скитания в уголках памяти. Блуждания между двумя взаимоисключающими началами
светом и мглой. Следуя за Федором Достоевским, Михаил Нуайме помещает героя в
пограничную ситуацию и начинает экспериментировать с его психикой. Одна из основ
психологического описания Нуайме – интенсивность ощущений героя. Писатель
раскрывает благодаря образу Мусы неисчерпаемые возможности психики человека,
описывает работу сознания и погружает читателя в глубины подсознания. Через
страдание индивидуума Нуайме рисует трагедию личности, которая осознает свою
ничтожность. Далее автор показывает, как герой через бунт отрицания исцеляет самого
себя, превращаясь в нового героя. С помощью «диалектики души» Нуайме раскрывает
внутренний мир ал-‘Аскари с разных сторон.

Через поток чувств и мыслей автор приводит героя к новому убеждению, которое меняет
его правила жизни. Поток сознания вливается в мозг героя через сны. В мире Морфея у
героя не происходит распада личности, так как его сны сопровождают вера, надежда и

10.7256/2454-0749.2024.11.72276 Филология: научные исследования, 2024 - 11

7



любовь. Эта триада становится спасением Мусы, который верит в силу разума, надеется,
что его обездвиженный сын выздоровеет, а любимая жена вернется домой. Нуайме в
отличие от Достоевского не апокалипсический писатель, расчленяющий личность и
поселяющей в душу дьявола. Ему ближе материалистическая концепция Толстого. Когда
человек теряет смысл жизни, когда его тело берет вверх над душой, появляется
физическое ощущение дискомфорта, даже страх, что нет выхода. В этот момент
рождается новое убеждение. Помогает выйти из кризисной ситуации диалектика души,
суть которой – снятие внутренних противоречий между двумя взаимоисключающими
началами: жизнью и смертью, мужчиной и женщиной.

Образ сына Мусы, прикованного к креслу восемнадцатилетнего немого юноши, хоть и
статичен, но не менее важен. Он призван помочь его отцу уверовать в победу доброго
начала. Хишам – воплощение Христа – высшего нравственного начала. Он кроток и
послушен. Он несет в себе нравственную гармонию. Его задача излечить отца-бунтаря от
трагической раздвоенности. Хишама можно сравнить с князем Мышкиным героем романа
«Идиот». Подобно Льву Мышкину Хишам Муса ал-‘Аскари говорит, что добро и терпимость
должны править миром.

По мнению литературоведа и переводчика В.Н. Зарытовской для «арабского мира
русская литература в лице Ф. М. Достоевского – это ведущие произведения мировой

классики, влияние которых прослеживается в творчестве арабских авторов» [12, с. 4060].

Нуайме привлекает момент хождения человека по краю пропасти между жизнью и
смертью. Это пограничное состояние создается с помощью напряженности сюжета,
динамичности событий, экспрессивности и нервозности языка повествования. Речь

афористически оркестрована: «беды одних разуменью других послужат» [7, с. 143]. Для
усиления эффекта автор использует систему говорящих имен. Главные герои
произведения – это ал-‘Аскари Муса – воин Моисей, сын Хишам – щедрый, жена Ру’йа
Кавкабиййа – небесный взгляд, Не-именуемый – визитер без имени. Что касается
интерпретации смысла названия романа «Последний день», то его можно трактовать
двояко: апокалиптически и философски. Первая трактовка намекает на Священную
Книгу, где говорится о Дне, когда верующие спасут свои души и войдут в Царствие
небесное, либо нет. Вторая версия более прагматична. Она ведет героя к спасению
человека через мозговой штурм, пересмотр предшествующего поведения, анализ
недостатков и выбор нового альтруистического пути. Как Данте в «Божественной
комедии» проводит своего Вергилия через чистилище, так и Нуайме ведет философа
Мусу к вратам ада, чтобы тот увидел пороки человечества и описал их. В финале
последний день «ветхого» Мусы перешел в следующий день обновленного ал-‘Аскари.
Задачей автора было исследовать состояние и поведение человека на пороге смерти,
показать путь спасения его души. В романе действует система подсказок-кодов,
помогающих найти истину. Ж изнь человека сравнивается то с больным кариесом зубом,
то с рекой времени, стремящейся к смерти. Человек на этой реке жизни – утлая лодочка.
Также индивидуума можно сравнить с карманом с жемчужиной внутри, а к разуму
человека нужно подобрать ключ. Мысли человека похожи на муравьев, у который
вырастают крылья, насекомые превращаются в бабочек или ласточек. Движение мыслей
связано с полетом фантазии и игрой воображения. Герой ищет самого себя, не только с
помощью анализа прошлого, но благодаря поступкам. Например, Муса проходит
испытание на жадность, отдавая бедному охраннику горшок с динариями, найденными в
саду.

Композиционно роман делится на двадцать четыре главы. Завязка – внутренний голос во

10.7256/2454-0749.2024.11.72276 Филология: научные исследования, 2024 - 11

8



сне, призывающий встать и проститься с Последним днем. По ходу развития действия
этот призыв повторяется много раз, нарастая как волна. Кульминация – двенадцатая
глава, в которой к Мусе приходит его поводырь Не-именуемый и объясняет, что если бы
он понял, что «в Последний день предстоит разлука с мертвым существом и радостная

встреча с истинной своей самостью, то ему не было бы настолько больно» [7, с. 154]. С
этого момента читатель понимает, что реальной смерти не будет, а наступит
перерождение героя. Развязка – постепенное очищение Мусы от старых убеждений и
стереотипов. Прозрению Мусы способствовали и другие персонажи произведения. В
частности, роль сына Хишама заключалась в том, чтобы доказать отцу, что он не должен
жертвовать собой ради мнимого блага других. Выздоровление сына и уход его из дома в
другую самостоятельную жизнь подтолкнули отца принять правильное решение.

Особое место в романе занимает персонаж, называемый Не-именуемым. Это двойник
Мусы, его лучшая сторона, поводырь героя. Он впервые появляется в десятой главе
книги. В ней сын рассказывает отцу сон, где столкнулся с мужчиной в мантии, похожим
на джинна. Маг протянул руку, сорвал с неба самую яркую звезду и приколол ее к груди
юноши. Таким образом волшебник сделал Хишама путеводной звездой для отца. Затем
Не-именуемый приходит в дом к ал-‘Аскари, чтобы раскрыть тайну того, что это он
призвал Мусу встать и проститься с прежней жизнью. Потом волшебник оставляет
записку с объяснением-инструкцией. Последний раз встречаем сказочного мага вместе с
Хишамом в лодке, плывущей вспять ходу реки времени. Роль Не-именуемого
заключается в том, чтобы быть духовным наставником, который подсказывает герою куда
идти, оставляя метки, записки, подсказки. Когда Хишам пропал, Муса обнаружил в доме
сложенный лист белой бумаги. Это было письмо. «Не ищи Хишама. Ищи самого себя. Т ы
потерян. Хишам будет любить тебя, где бы ты ни находился. Научись так же любить его.

Никогда слепцы не будут равны зрячим. Подпись – Не-Именуемый» [7, с. 213].

Подводя итоги исследования, нужно напомнить, что главный герой романа «Последний
день» Муса ал-‘Аскари – известный философ-интеллектуал, зрелый мужчина, уважаемый
преподаватель, который однажды задумывается над смыслом бытия и пытается
переосмыслить свою жизнь. Стремление к совершенству приводит его к неожиданным
открытиям. Благодаря самоанализу Муса приходит к мысли, что вся его прежняя жизнь
никчемна. Такие приемы, как психологический анализ, самоанализ, поток сознания,
внутренний монолог позволяют Нуайме изобразить внутренний мир героя во всей его
полноте и многообразии. Не случайно исследователь творчества писателя арабист М. В.

Николаева назвала Нуайме «патриархом арабской литературы ХХ века» [13, с. 212]. В
романе «Последний день» читатель может найти ответы на важные вопросы: для чего и
ради кого нужно жить, как выйти из депрессии. Повествуя о добре и зле, любви к сыну и
жене, грехе и покаянии, Нуайме выступает истинным гуманистом. Ж ивописуя разные
состояния души Мусы ал-‘Аскари, художник применяет психологический анализ,
позволяющий с разных сторон рассмотреть личность. Художественный почерк Михаила
Нуайме унаследовал некоторые приемы русской литературы. Вслед за Ф. М. Достоевским
Нуайме погружает героя в пограничную ситуацию, где посредством диалогов с
воображаемым двойником раскрываются тайны внутреннего мира личности. Восхищаясь
творческом Л. Н. Толстого, ливанский писатель пытается играть чувствами,
жонглировать мыслями, нырять в подсознание и приводить в сознание профессора,
создавая «диалектику души» ал-‘Аскари. Этот эксперимент происходит в течение одних
суток и приводит к перерождению Мусы. Такая преемственность не случайна. Сначала
русские классики открыли молодому ливанцу способы анализа человеческой психики. А
потом и сам Нуайме через героя романа «Последний день» открыл русским читателям

10.7256/2454-0749.2024.11.72276 Филология: научные исследования, 2024 - 11

9



свою арабскую душу и весь арабский мир в целом.

В заключении хочется добавить, что глава советской школы арабистики академик И. Ю .
Крачковский поддерживал дружеские отношения с «полтавским семинаристом». Намекая
на пятилетнюю учебу Нуайме в Российской империи по линии Православного
Палестинского общества, в своих письмах русский востоковед называл ливанца

«Дорогой Миша» [14, с. 55] и отмечал, что симпатии возникают спонтанно, но от них
зависит будущее всего человечества. Мы надеемся, что мост между русской и арабской
литературами будет выложен из этих симпатий.

Библиография

1. Раеф Имад ад-Дин. Об отношениях Михаила Нуайме с СССР и выпускниками советских
ВУЗов // Языки и культуры в эпоху глобализации: особенности функционирования,
перспективы развития и взаимодействия. Научный альманах. М.: Цифровичок, 2020. С.
26–29. 
2. Николаева М. В. Природа человека и космос в произведениях идейных
последователей Л.Н. Толстого в литературе Ливана // Материалы толстовских чтений
2018 г. в Государственном музее им. Л.Н. Толстого. М.: РГ-Пресс, 2019. С. 139–149. 
3. Нуайме М.И. Мои семьдесят лет. М.: Наука, 1980. 236 с. 
4. Ибтисам Ахмед Хамзах. Л.Н. Толстой и Михаил Нуайме. К проблеме влияния
философских и религиозных идей русского писателя на арабскую литературу //
Историческая и социально-образовательная мысль. 2015. Toм 7. №1. С. 43–46. 
5. Али-заде Э. А. Русская литература и арабский мир (к истории арабо-русских
литературных связей). Книга 2 / Отв. ред. И.Е. Билык; Ин-т востоковедения РАН.-М.: ИВ
РАН, 2020. 384 с. 
6. Билык И. Е. Синтез религиозных традиций в художественной прозе Михаила Нуайме //
Языки и культуры в эпоху глобализации: особенности функционирования, перспективы
развития и взаимодействия. Научный альманах. М.: Цифровичок, 2020. С. 19–21. 
7. Нуайме М. И. Последний день. М.: ООО «Садра», 2023. 240 с. 
8. Лукьянова Г. О. Отражение актуальных проблем современности в творчестве М.
Нуайме (на материале романа «Мои семьдесят лет»)// Языки и культуры в эпоху
глобализации: особенности функционирования, перспективы развития и
взаимодействия. Научный альманах. М.: Цифровичок, 2020. С. 30–38. 
9. Дьяконов Е. В. Отшельник из Шахруба // Очерки истории арабской литературы. М.:
Авторская книга, 2012. С. 186–191. 
10. Чернышевский Н. Г. Литературная критика. В 2 т. М.: Художественная литература,
1981. Т. 2. 704 с. 
11. Нофаль Ф. О. «Последний день» творения. Мистический манифест М. Нуайме //
Вопросы литературы. 2021, №5. С. 246–264. 
12. Зарытовская В. Н. Мотивы и образы Ф. М. Достоевского в романе иорданской
писательницы Кафы Аль-Зоаби «Холодное белое солнце» // Филологические науки.
Вопросы теории и практики. 2023. Том 16. Выпуск 11. С. 4051–4061. 
13. Николаева М. В. Лингвистическая парадигма в судьбах Императорского
православного палестинского общества // Языки и культуры в эпоху глобализации:
особенности функционирования, перспективы развития и взаимодействия. М.: РУДН,
2016. С. 211–220. 
14. Крачковский И. Ю. Полтавский семинарист // Над арабскими рукописями. М.: USSR,
2022. С. 75–84. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

10.7256/2454-0749.2024.11.72276 Филология: научные исследования, 2024 - 11

10



В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Рецензируемая статья посвящена исследованию «диалектики души» и других
психологических приемов в романе Михаила Нуайме «Последний день». Как отмечено в
статье, Михаил Нуайме считал себя «человеком, воспитанным на тонком искусстве
Пушкина, Лермонтова и Тургенева, на “смехе сквозь слезы” Гоголя, на увлекательном
реализме Толстого…». Это объясняет интерес исследователей к творчеству Нуайме,
который «почерпнул в произведениях русских классиков близкие ему идейно-
эстетические воззрения и воплотил их в собственных работах, перенесенных на
арабскую почву», «позаимствовал у русских классиков некоторые методы, например
поток сознания и диалектику души, и другие психологические приемы, которые он
активно использовал в своём произведении», а также обусловливает актуальность
данного исследования.
Теоретической основой представленного исследования выступили работы таких
отечественных и зарубежных ученых, как И. Ю . Крачковский, М. В. Николаева, И. Е.
Билык, Г. О . Лукьянова, В. Н. Зарытовская, Ф. О . Нофаль, Имад ад-Дина Раеф, Ибтисам
Ахмед Хамза и др. Библиография включает 14 источников, соответствует специфике
изучаемого предмета, содержательным требованиям и находит отражение на страницах
статьи. Так, апеллируя к докладу арабиста Г. О . Лукьяновой, автор(ы) отмечают, что
«прожив интенсивную творческую жизнь, писатель пришел к важному выводу, что смысл
человеческого существования состоит в многообразии мира, что человек человеку брат.
«Человек – это самое ценное на земле»». Все цитаты ученых сопровождаются
авторскими комментариями. Методология исследования определена поставленной целью
и задачами, носит комплексный характер: применяются общенаучные методы анализа и
синтеза; общелингвистические методы наблюдения и описания, методы дискурсивного и
когнитивного анализа.
Анализ теоретического материала и его практическое обоснование позволили
автору(ам) прийти к выводу о том, что «в романе «Последний день» читатель может
найти ответы на важные вопросы: для чего и ради кого нужно жить, как выйти из
депрессии. Повествуя о добре и зле, любви к сыну и жене, грехе и покаянии, Нуайме
выступает истинным гуманистом». Отмечается, что «сначала русские классики открыли
молодому ливанцу способы анализа человеческой психики, а потом и сам Нуайме через
героя романа «Последний день» открыл русским читателям свою арабскую душу и весь
арабский мир в целом».
Представленный в работе материал имеет четкую, логически выстроенную структуру,
способствующую полноценному восприятию материала. Стиль изложения материала
соответствует требованиям научного описания и характеризуется оригинальностью и
логичностью, доступностью и высокой культурой речи. 
Теоретическая значимость исследования определяется его вкладом в изучение
художественного психологизма, творчества Михаила Нуайме, психологических приемов
«патриарха арабской литературы ХХ века» («автор воссоздает образ человека во всей
его сложности и противоречивости динамики, применяя разные приемы: внутренний
монолог, поток сознания и диалектику души», «такие приемы, как психологический
анализ, самоанализ, поток сознания, внутренний монолог позволяют Нуайме изобразить
внутренний мир героя во всей его полноте и многообразии»). Практическая значимость
работы состоит в возможности использовать ее результаты в курсах по общей теории
литературы, по арабской литературе, в спецкурсах, посвященных проблемам
литературного героя и психологизма.

10.7256/2454-0749.2024.11.72276 Филология: научные исследования, 2024 - 11

11

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


Представленный материал имеет четкую, логически выстроенную структуру. Содержание
работы соответствует названию. Стиль изложения отвечает требованиям научного
описания. Однако в тексте статьи встречаются опечатки и пропуски запятых (например,
«Восхищаясь творческом Л. Н. Толстого, ливанский писатель пытается играть чувствами,
жонглировать мыслями», «Нуайме подражая Достоевскому, использует тонкие переходы
при описании пограничного состояния доктора»).
Статья имеет завершенный вид; она вполне самостоятельна, оригинальна, будет полезна
широкому кругу лиц и может быть рекомендована к публикации в научном журнале
«Филология: научные исследования».

10.7256/2454-0749.2024.11.72276 Филология: научные исследования, 2024 - 11

12


	«Диалектика души» и другие психологические приемы в романе Михаила Нуайме «Последний день»

