
Гладилин Никита Валерьевич

ORCID: 0009-0006-7676-3663 

доктор филологических наук 

доцент; кафедра иностранных языков; Литературный институт имени А.М. Горького 

123104, Россия, г. Москва, бул. Тверской, 25 

nikitagl@inbox.ru

Филология: научные исследования 
Правильная ссылка на статью:
Гладилин Н.В.  «Англичанин» Я. М. Р. Ленца как художественное отображение кризисного этапа в жизни и
творчестве «штюрмера» // Филология: научные исследования.  2024. № 7. DOI: 10.7256/2454-0749.2024.7.71265
EDN: OEYMUB URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=71265

«Англичанин» Я. М. Р. Ленца как художественное
отображение кризисного этапа в жизни и творчестве
«штюрмера»

Статья из рубрики "Литературоведение"

DOI:

10.7256/2454-0749.2024.7.71265

EDN:

OEYMUB

Дата направления статьи в редакцию:

15-07-2024

Аннотация: Предметом статьи является малоизученная в отечественном
литературоведении драматическая фантазия «Англичанин» представителя «Бури и
натиска» (штюрмера) Я. М. Р. Ленца. Ставится задача выяснить, насколько в небольшой
по объему пьесе отразился комплекс личных проблем писателя к концу страсбургского
периода его жизни. Известно, что в ту пору Ленц осознал невозможность жить
литературным трудом и боялся вернуться на родину, к авторитарному отцу, уготовившему
ему совсем иной жизненный путь. Поэтому исследуется сходство положения
«англичанина», Роберта Хота, с жизненной ситуацией его создателя. Особое внимание
уделяется вопросу о типичности драматической фантазии и ее героя для литературы
«Бури и натиска»; выявляются характерные для нее идейно-тематические константы.
Поставленные цели требуют обращения к биографии Ленца и истории литературной
эпохи, что обуславливает применение биографического и историко-культурного методов.
У становлено, что и автор, и герой поднимают мятеж как против земных отцов, так и

10.7256/2454-0749.2024.7.71265 Филология: научные исследования, 2024 - 7

74

https://e-notabene.ru/fmag/rubric_1313.html


против Отца Небесного. И Ленц, и Хот терпят любовные неудачи вследствие сословных
барьеров и чрезмерной идеализации любимых. Оба страдают меланхолией и влечением
к самоубийству. Подобно другим штюрмерам, Ленц исповедует культ страстной любви, не
скованной общественными установлениями; бунт против мудрости «отцов»; сочетание
прометеевых амбиций сильной личности с вынужденной «протеической» мимикрией под
социальные условия. Эмансипации автономной личности штюрмера положены границы,
обусловленные как социально, так и психологически. Научная новизна исследования
состоит в квалификации «Англичанина» как документа, отражающего одновременно
личностный кризис Ленца и кризисный этап всего движения «Буря и натиск».

Ключевые слова:

якоб ленц, англичанин, буря и натиск, автобиографичность, бунт против отцов, культ
страстной любви, меланхолия, самоубийство, границы эмансипации, кризисный этап

Творчество выдающегося немецкого писателя Якоба Михаэля Рейнгольда Ленца (1751–
1792), одного из корифеев движения «Буря и натиск», недостаточно изучено советским
и российским литературоведением. Практически за рамками рассмотрения до сих пор
остаются прозаические и поэтические тексты Ленца, а обращение к его драматургии
ограничивается тремя крупными пьесами — «Гувернер», «Солдаты» и «Новый Меноза», а
также переводами-переделками комедий Плавта. Между тем, Ленцем создано большое
количество менее объемных пьес и драматических фрагментов, без анализа которых не
вполне ясна логика его индивидуального развития как писателя и мыслителя, а также не
до конца понятен его вклад в эстетическую и мировоззренческую концепцию «Бури и
натиска».

Настоящее исследование посвящено хронологически одной из последних драм Ленца —
«Англичанин» («Der Engländer», 1775/76, изд. 1777), в которой автор отразил и
подытожил многие идейно-тематические константы своего творчества. В особенности нас
будет интересовать отчетливо проявленная в этом произведении специфика «Бури и
натиска», а также отражение личных невзгод Ленца в контексте общей проблематики,
характерной для «бурных гениев» — штюрмеров.

Примем во внимание, что реноме «Англичанина» в литературоведческой традиции
весьма незавидное. Так, автор наиболее полного, хоть и написанного более 120 лет
назад отечественного исследования о жизни и творчестве Ленца, М. Н. Розанов,
квалифицировал «Англичанина» как слабое произведение нездорового, надломленного
духа: «Оно слишком запечатлено патологическим характером, чтобы изъявлять
претензии на какое-либо художественное значение. Здесь уже чувствуются отдаленные
глухие удары, предвещающие наступление той неумолимой грозы, которая похитила

сознание у Ленца» [1, с. 382]. Однако, на наш взгляд, последняя из пьес, написанных в
наиболее плодотворный для писателя страсбургский период жизни, есть закономерное
звено как в его индивидуальной творческой биографии, так и в эволюции всего
движения «Буря и натиск».

Ко времени работы над «Англичанином» положение Ленца, проживавшего тогда в
Страсбурге, стало чрезвычайно тяжелым. Его закадычный друг, единомышленник и
покровитель Гете окончательно собрался служить при дворе веймарского герцога и уже
начал решительный отход от движения «Буря и натиск», которое, в сущности,
возглавлял. Череда неудач преследовала Ленца в личной жизни. Невыносимым стало и

10.7256/2454-0749.2024.7.71265 Филология: научные исследования, 2024 - 7

75



его материальное положение, поддерживаемое лишь редкими частными уроками; к тому
же, он осознал, что практически никаких доходов не приносит единственно чаемый им
литературный труд. В письмах конца 1775 и начала 1776 гг. Ленц беспрестанно сетует на
свою горькую судьбу: главному теоретику «Бури и натиска» Гердеру он пишет: «Поэт —

самое несчастное существо под солнцем» [2, Bd. 3, S. 352], другу Гете И. Г. Мерку — «я

беден, как церковная мышь» [2, Bd. 3, S. 406], а в промежутке между этими двумя
жалобами исторгает настоящий крик души в письме к издателю Г. Х. Бойе: «Простите мне
мою горячность, я сейчас погряз в самой настоящей нужде. Мои долги по моим меркам
значительны, и если я не найду скорый выход из положения, то боюсь, что в месте, где
моя репутация до сих пор приносила мне все средства к существованию, навсегда и

безвозвратно подвергнуcь проституированию» [2, Bd. 3, S. 358]. В ту пору Ленц жаждал
кардинально изменить свою жизнь, планировал длительные путешествия в Италию и в
Англию, рассчитывая на чужую финансовую помощь, но в последний момент благодетели
отказывали ему. В результате весной 1776 г. он отправился в гораздо более близкий
Веймар к «другу Гете», где его ждало самое большое разочарование за всю прожитую
жизнь, а Италия и Англия стали декорациями небольшой, но очень важной для него
пьесы.

Весьма любопытно жанровое обозначение, данное «Англичанину» его автором — это не
«драма», не «трагедия», не «комедия». Ленц был мастером синтетического жанра
трагикомедии; в трех его полноформатных пьесах острые социальные и межличностные
конфликты соседствуют с юмором, сатирой и выпуклой типизацией. Но «Англичанин» и
вовсе носит подзаголовок «драматическая фантазия» («eine dramatische Phantasterei»),
тем самым претендуя на жанровую своеобычность, нетрадиционность. Термин
«фантазия» заимствован из словаря музыкантов и означает «жанр инструментальной
(изредка вокальной) музыки, индивидуальные черты которого выражаются в отклонении
от обычных для своего времени норм построения, реже — в необычном образном

наполнении традиц[ионной] композиц[ионной] схемы» [3, с. 767]. Среди современников
Ленца как автор музыкальных фантазий особенно выделялся К. Ф. Э. Бах, стремившийся
к свободе композиторского высказывания, не скованного рамками привычных канонов.
Свободную, «шекспировскую» структуру имеют и сценические произведения штюрмеров.
Эталонной для них является гетевский «Гец фон Берлихинген», где, вопреки заветам
классицистов, наряду с главной сюжетной линией наблюдаются побочные, действие
охватывает длительный временной период и разыгрывается более чем в 50 различных
местах. Так и автор «Англичанина», как и в прежних своих драмах, не желает
подчиняться классическим аристотелевым правилам. Правда, при отсутствии единства
места и времени, на сей раз соблюдено единство действия: оно вращается
исключительно вокруг центрального персонажа и его страсти. Но при этом «Англичанин»
невелик по объему, а деление на акты носит пародийный характер (почти каждый из них
состоит из одной только сцены, иронически названной «первой», за исключением
второго, объемлющего две сцены), причем доля заключительного акта в общем
построении пьесы превышает 40%. Очевидно, что Ленц намеренно не стремился к
соблюдению структурных пропорций, следуя за свободным потоком своей фантазии и
стремясь в свободной форме выразить все, что у него наболело.

Неспроста зарубежные исследователи отмечают в «Англичанине» ярко выраженное
автобиографическое начало. Как известно, Ленц в свое время ослушался своего
авторитарного отца, не пожелав идти по его стопам и служить пастором в родной
Лифляндии; вместо этого он уехал на другой край Европы, в Страсбург, и выбрал
тернистую стезю вольного литератора. Однако, в течение всего страсбургского периода

10.7256/2454-0749.2024.7.71265 Филология: научные исследования, 2024 - 7

76



жизни перед писателем маячила перспектива профессионального фиаско и
вынужденного возвращения в постылый отчий дом. Страх повторить судьбу библейского
Блудного Сына был постоянным спутником Ленца. Вот и протагонист «Англичанина»,
Роберт Хот, к началу действия надолго застрял в чужих краях и трепещет при мысли о
том, что отец может насильно водворить его домой. Эта мысль ужасает его потому, что
он без памяти влюбился в туринскую принцессу Армиду и жаждет как можно чаще ее
видеть — с этой целью он втайне от отца даже поступил на службу в местную армию.
Между тем отец уготовал ему совсем иную судьбу: лорд Хот мечтает видеть сына членом
английского парламента и выгодно женить его на дочке своего приятеля, лорда
Хэмилтона. В результате, в «драматической фантазии» действует не один, а целых два
«отца» главного героя: оба в равной степени принимают живейшее участие в судьбе
молодого человека; оба пытаются заставить его поступать в согласии с их жизненными
установками, а не с его собственными. Это подвигает Роберта Хота прямым текстом

воскликнуть «Долой отцов!» [2, Bd. l, S. 330]. Но, помимо того, «сыновний» бунт включает в
себя мятеж против наиболее универсальной патерналистской фигуры — Отца Небесного.
Былое ослушание автора «Англичанина» в отношении непосредственного родителя и
страх перед неизбежной карой за это переплетался в его душе с ощущением греха
перед Всевышним и неизбежного со стороны Того наказания. Измена богословию порой
ощущалась Ленцем как измена Богу. Тем острее он сознавал необходимость апелляции к
иной божественной инстанции: место грозного, карающего и казнящего Судии, которому
поклонялся суровый лифляндский пастор, в помыслах его непутевого сына все больше
занимал Бог кроткий, милосердный, всепрощающий. Герой «Англичанина» вместо
недоступного трансцендентного Бога-отца поклоняется столь же недоступной, но
имманентной богине. «У жаснейшее из существ, в чьем существовании я так долго
сомневался, которое я отрицал себе в утешение, — я чувствую Тебя! Ты, который
поместил мою душу сюда, который вновь забирает ее под свою жестокую власть! Только

не запрещай мне сметь думать о ней. Долгая, ужасная вечность без нее…» [2, Bd. 1, S.

335]. А являющийся в самом финале Исповедник, старающийся с помощью расхожих
трюизмов, обычных для христианским проповедей, примирить агонизирующего Роберта с

Богом отцов, слышит в ответ: «Армида! Армида. — Оставьте ваши Небеса себе» [2, Bd. 1,

S. 337]. Этот возглас, завершающий пьесу, казалось бы, противоречит высказыванию
Роберта в первом акте: «Ах! Мне надо вверх, — ведь каждый человек ищет Небес,

поскольку не может быть довольным на Земле» [2, Bd. 1, S. 319]. Но «вверх» в устах юного
влюбленного на самом деле означало: к окну на верхнем этаже дворца, в котором он
алкал увидеть принцессу; при этом упование на взаимность с ее стороны уже задолго до
финала осознается им как абсолютно тщетное.

Любовь Роберта к Армиде — безответна и безнадежна: между ними непреодолимая
социальная пропасть. И это тоже вполне автобиографический мотив: нищему Ленцу не
раз было суждено по уши влюбляться в женщин заведомо не его круга, столбовых
богатых дворянок. Так, непосредственно перед написанием «Англичанина» Ленц
испытал глубокое и острое чувство к Генриетте фон Вальднер, с которой едва был
знаком (как и Роберт Хот с туринской принцессой) и которую заочно наделял всеми
мыслимыми достоинствами и добродетелями (как и Роберт Хот принцессу). Вспомним, что
на запретной любовной связи между представителем и представительницей разных
сословий строился основной конфликт еще в дебютной и самой известной пьесе Ленца
страсбургского периода — «Гувернер», впоследствии она же четко прослеживается в
его же «Солдатах», а в драмолете «Тантал» речь идет и вовсе о безнадежной любви
смертного к богине. И хотя не всегда Ленц обряжал своих героев в

10.7256/2454-0749.2024.7.71265 Филология: научные исследования, 2024 - 7

77



бюргерские/дворянские одежды, чувство социальной ущемленности и жажда
эмансипации, столь характерные для «Бури и натиска», лежали в основе любых
неравноправных отношений в произведениях писателя. «Таким образом, Ленц
разрабатывает типично бюргерский конфликт отца с сыном в обличье английского и
пьемонтского высшего дворянства. Сын отказывается вступить в воздвигнутое отцами
общество успеха. А вроде бы целиком помещенный во внутренний мир героя любовный
конфликт также парадоксальным образом мотивируется пропастью между сословиями,

которая, по опыту бюргеров, непреодолима» [4, S. 48]. Но никогда еще у Ленца страсть
«нижестоящего» героя не была столь всепоглощающей и лишенной комических
обертонов, как в «Англичанине». Роберт Хот — снедаемый любовной страстью мономан,
для которого ничто в мире, кроме обладания возлюбленной, не представляет ценности.
С первой же сцены намечаются контуры трагической развязки действия «Англичанина»
— самоубийства протагониста. Роберт Хот уже понимает, что обречен, и всячески
заклинает смерть. Уже в первом акте он доносит на самого себя как на якобы дезертира,
хорошо зная, что это влечет за собой смертную казнь. «Зачастую, принцесса, жизнь —

это смерть, а смерть — лучшая жизнь» [2, Bd. l, S. 322], — говорит он Армиде, сулящей ему
помилование. Интересно, что во времена Ленца болезненная склонность к (подчас
беспричинному) суициду нередко именовалась «английской меланхолией» («melancholia
anglica» [см.: 5, S. 213]). Еще один из персонажей «Нового Менозы» заявлял: «Когда бы
я закончил свою книгу (…), я поступил бы, как англичанин, и выстрелил бы себе в

голову» [2, Bd. 1, S. 189]. Но то был, хоть и висельный, но все же юмор, теперь же роковое
намерение осуществляется всерьез. Горячая страсть Роберта Хота (англ. hot —
горячий), обреченная быть неутоленной, просто не может знать другого выхода. Один из
первопроходцев реализма в немецкой литературе, Ленц в «Англичанине» намеренно
изменяет жизнеподобию и чувству меры, в чем-то предвосхищая резкую
гиперболичность и условную схематичность экспрессионизма начала XX века.

Зашкаливающей экспрессивностью отмечен сам язык последней страсбургской пьесы
Ленца, наиболее приближающийся к эстетическим канонам «Бури и натиска». В
пятитомной отечественной «Истории немецкой литературы» говорится: «наряду с
некоторой натуралистичностью стиля и демократизацией языка, штюрмерской литературе
свойствен выспренный пафос, особая, порою натянутая, экспрессивность,

напряженность и эмоциональность синтаксиса» [6, с. 232]. Для стиля Ленца-драматурга из
перечисленных черт, как правило, характерны «натуралистичность» и «демократизация
языка», остальные в полной мере проявляются прежде всего в драмах Ф. М. Клингера.
Но монологи Роберта Хота (составляющие более четверти текста «драматической
фантазии») вполне сопоставимы с бурно-аффективными, исступленными, грамматически
неправильными речевыми излияниями протагонистов клингеровских «Отто» и
«Близнецов». Так, сетуя уже в начале пьесы на свой удел, Роберт Хот пытается
изъясниться поэтически-красиво, но тут же сбивается на синтаксическую невнятицу: «О,
сколь несчастен человек! Во всей природе все следует своему влечению, ястреб летит к
своей добыче, пчела — к своему цветку, орел — к самому солнцу… Человек, лишь

человек… Кто мне это запретит?» [2, Bd. l, S. 318]. А вот пример сугубо штюрмерской
аффективной риторики: «Ха, среди всех жизненных пыток, кои может измыслить
человеческое соображение, я не знаю большей, чем любить и быть высмеянным. А
мраморные сердца столь облегчают своей совести такое издевательство, потому что оно
не стоит им никаких усилий, потому что оно так сильно льстит их гордыне и
воображаемой мудрости, потому что оно почти без труда ставит худших сынов Земли
выше достойнейшего Сына Божьего. Ха! Им не придется более испытывать эту радость»

10.7256/2454-0749.2024.7.71265 Филология: научные исследования, 2024 - 7

78



[2, Bd. l, S. 326]. Двукратное употребление восклицания «ха!» заставляет опять же
вспомнить трагедии раннего Клингера, в которых оно было своего рода «фирменным
знаком» [см.: 7, с. 18]. Это саркастическое «ха» у обоих штюрмеров, как правило,
выражает отчаяние на грани истерики. Такова в принципе, чуть ли не доминирующая
эмоция трагедий «Бури и натиска», герой которых, декларируемый «сильный человек»
(Kraftmensch) всегда на поверку оказывается бесконечно слабым и беспомощным в
неравном противостоянии с устройством мира и общества.

Вот и Роберт Хот претендует на то, чтобы быть автономным «сильным человеком»,
«гением», который сам определяет свою судьбу и руководствуется им же созданными
правилами. Как указывает И. Штефан, «Роберт Хот — герой «Бури и натиска» par
excellence, его фамилия — программа. Он горяч, страстен, быстро принимает решения,
готов к самому страшному. В определенном смысле он — интенсифицированный вариант
гетевского Вертера, которого он напоминает важнейшими чертами характера. Обоих
персонажей объединяют оппозиционное отношение к бюргерскому обществу,
дилетантские занятия искусством, колебания чувств и идеализация возлюбленных; оба,

в финале кончают жизнь самоубийством» [8, S. 16]. С образом маскулинного «сильного
человека», «штюрмера», обладающего стальным личностным стержнем, плохо вяжутся
постоянные переодевания Роберта в чужие одежды: в первом акте он вынужден, чтобы
караулить свою пассию, облечься в мушкетерский мундир, во втором предстает как
арестант, да еще и играющий на скрипке, в третьем одет в карнавальное домино, в
четвертом — притворяется шарманщиком-савояром с сурком на плече, наконец, в пятом
мы видим его в жалком исподнем лежачего больного. Не зря пьесу открывает

самоаттестация Роберта: «я, бедный Протей» [2, Bd. l, S. 318]. В этой связи та же И.
Штефан оговаривает: «Как существо водное Протей — фигура, находящаяся в
оппозиции к Прометею, дарителю огня, бывшему центральной идентификационной
фигурой «Бури и натиска» и ставшему благодаря написанному Гете в 1772/74 гг. гимну
«Прометей» символом восстания против традиционных авторитетов. Можно исходить из
того, что Ленц вполне сознательно вписывает своего Роберта Хота в анти-прометеевскую
традицию и, намекая на связанный с Протеем водный мир, напоминает о стихии,
связанной с женским началом. Как «штюрмер» Хот — Прометей и Протей в одном лице»
[8, S. 23]. То есть, подчеркнуто мужская, солярная природа «Бури и натиска» имеет свою
оборотную сторону. Ж изнь заставляет «бурных гениев» прибегать к фемининной
жестикуляции, выбору крайне шаткой и зыбкой самоидентичности, единственной,
позволяющей «гениальной натуре» хотя бы временно обретать почву под ногами во
враждебном мире.

Ж енственную, «лунную», «водяную» природу своего обожателя прозревает Армида. Не

испытывая к нему ничего, кроме «жалости» [2, Bd. l, S. 320], она так комментирует его
самооговор: «Похоже, этот человек страдает скрытой меланхолией, которая толкает его

на столь порывистые решения» [2, Bd. l, S. 321]. Низводя «гениальную натуру» до
«меланхолика», то есть ранимого, неуверенного в себе человека, принцесса, с одной
стороны, радикально обесценивает его притязания, с другой же стороны, произносит
слово, во многом определяющее душевную конституцию «бурных гениев» и их героев. В
своей написанной в 1968 г. и дополненной в 1985 г. фундаментальной работе известный
литературовед Г. Маттенклотт отстаивает тезис о том, что именно меланхолия была
главным конституирующим элементом драматургии «Бури и натиска». Исследователь
подчеркивает, что ее породили не одни только социальные причины. Меланхолическое
начало у штюрмеров во многом связано с их эстетическим посылом, с культом
неукротимой фантазии, отличающей истинного гения. «Итак, герои «Бури и натиска»

10.7256/2454-0749.2024.7.71265 Филология: научные исследования, 2024 - 7

79



терпят крах при столкновении не с действительностью общественной жизни, а с ее
фикцией, которая не только объективна в качестве художественного отображения, но и

субъективна в смысле правдивости отображенного» [9, S. 50]. Для иллюстрации этого
тезиса Г. Маттенклотт ссылается на следующий пассаж из письма Ленца И. К. Лафатеру,
написанного вскоре после создания «Англичанина»: «Дай мне больше настоящих
мучений, чтобы меня не сломили мучения вымышленные. О  мучения, мучения, что ты! Не

в утешении я нуждаюсь. Только эту немоту я не могу вынести» [2, Bd. 3, S. 456-457, ср.: 9, S.

52]. А Роберт Хот выбирает как раз «вымышленные мучения», не считаясь с реальностью
и вожделея невозможного.

Поэтому для лордов-«отцов» Роберт — вообще всего лишь временно помешанный,
подлежащий изоляции и репрессивному лечению. Они принимают все меры к тому, чтобы
«больной» не ушел из-под их надзора, вплоть до привязывания его к кровати [см.: 2,
Bd. 1, S. 330]; не брезгуют они и «ложью во спасение». Например, в какой-то момент им
представляется, что «больного» отрезвит известие о мнимом замужестве Армиды. Они
всячески стараются апеллировать к его разуму — главной ценности ревизованного
«Бурей и натиском» ортодоксального Просвещения, видя в ней универсальную панацею:

«как только ты образумишься, ты будешь счастлив» [2, Bd. l, S. 325]. Недаром Х.-Г. Винтер
считает, что «отцы» именно в этом пункте солидаризуются с оптимистически
настроенными просветителями, которые «отвергают меланхолию, потому что видят в ней

отклонение от поведения, обусловленного разумом» [10, S. 75]. На деле же
«здравомысленные» объяснения «отцами» поведения Роберта крайне убоги и пошлы.
Они наивно полагают, что молодой лорд одержим скоропреходящей блажью,
поддающейся простейшим методам исцеления, например кровопусканию [см.: 2, Bd. 1, S.

329]. «Я еще надеюсь застать то время, когда Роберт посмеется над самим собой». [2, Bd.

l, S.327], — говорит более грубый по натуре Хэмилтон и до конца успокаивает Хота-

старшего тем, что «все само собой уляжется» [2, Bd. l, S. 325]. Думая, что Роберт «всего
лишь» страдает сексуальным расстройством, «отцы» всерьез уверены, что успешное
спаривание с обольстительной самкой однозначно решит все проблемы. Лорд Хот
склонен скорее объяснять их гиперсексуальностью сына и сожалеет, «что не дал ему

спутницу, когда он уехал из дома» [2, Bd. l, S. 326], а лорд Хэмилтон, напротив,
заподозривает кандидата в зятья в гипосексуальности и подсылает к нему под видом
сиделки распутную прелестницу, «которая могла бы соблазнить самого Антония

Падуанского» [2, Bd. l, S. 326]. Но мнимый душевнобольной не поддается ее чарам, ведет
себя с ней как вполне разумный, холодно-расчетливый человек и, наконец, хитростью
выпрашивает у нее ножницы, чтобы тут же, потрясая портретом той, кого боготворит,
перерезать себе горло. Таким образом, он «обыгрывает» упрямых рационалистов на их
же территории, но лишь для того, чтобы совершить в высшей степени иррациональный
поступок.

Могучее влечение Роберта Хота к смерти показывает изменившееся отношение
пиетистски воспитанного Ленца к проблеме допустимости самоубийства. Прежде, в своих
моралистически-богословских трудах он категорически ее отвергал, теперь же видит в
суициде единственно возможный исход для сотворенного им alter ego. Старый лорд Хот
объясняет фатальное решение сына тем, «что он в детстве набрел на определенные

книги, которые внушили ему сомнения в его религии» [2, Bd. l, S. 336]. Какие это были
книги, не поясняется, но очень может быть, что имеется в виду ряд трудов французских
просветителей, прежде всего — «Система природы» Гольбаха, где четко
сформулировано: «Человек может любить бытие только в том случае, если он счастлив.

10.7256/2454-0749.2024.7.71265 Филология: научные исследования, 2024 - 7

80



Но, если вся природа отказывает ему в счастье, если все окружающее становится ему в
тягость, если мысль рисует ему только горестные, печальные картины, он вправе
покинуть место, где не находит для себя никакой опоры; он, собственно, уже не
существует, висит где-то в пустоте и не может быть полезным ни себе самому, ни

другим» [11, с. 303]. Правда, для материалиста Гольбаха «никакой опоры» подразумевает
отрицание возможности опереться на Бога. «В то время как атеист Гольбах
последовательно оспаривает существование подобного существа, у Роберта незадолго
до смерти начинается процесс обращения, в результате которого он вновь признает

бытие Бога» [12, S. 26] (заметим — бесконечно далекого и ужасного). При этом Роберт
стилизует себя как мученика, страдальца во имя придуманного им фемининного

божества: «Да, я очень хочу страдать, хочу быть закланной жертвой ради ее счастья» [2,

Bd. l, S.332].

Х. Гларнер подмечает, что фабульно последняя страсбургская пьеса Ленца во многом
аналогична первой, наиболее известной, герой которой вследствие «отцовского»
запрета на удовлетворение сексуального желания оскопляет себя: «Гувернер и
Англичанин в своих актах самокалечения или же самоуничтожения с фатальной
логичностью доводят до конца то, что братья Берги и оба лорда все время практикуют по

отношению к ним: затруднение и подавление развития самостоятельной личности» [4, S.

114]. Таким образом, в творчестве Ленца присутствуют повторяющиеся мотивы,
связанные с устойчивыми компонентами его мировосприятия. Кроме того, в
«Англичанине» Ленц словно предвидит ход своей собственной грядущей болезни.
Пастор Оберлин, в доме которого наблюдались наиболее тяжелые ее приступы,

сообщал, как его гость истово бился головой об стену [13, S. 476, ср.: 9, Bd. l, S. 330] и
пробовал лишить себя жизни с помощью ножниц [см.: 13, S. 474]. Вряд ли больной
писатель осознавал, что подражает своему герою. Скорее определенные модели
возможного поведения давно сформировались и закрепились в его крайне лабильной
психике. Но кроме собственного помешательства Ленц предсказал и реакцию на него
своего родителя. Ведь циничная реплика лорда Хэмилтона о несостоявшемся зяте —

«Лучше оплакать его мертвого, чем всюду таскать с собой безумца» [2, Bd. l, S. 336] —
предвосхищает будущие слова старого заслуженного пастора о собственном сыне: «Но
если бы [Бог] в своем вечном свете предусмотрел, что обретение им покоя и
нахождение им своего места в этом мире более невозможны, о, пусть бы Он лучше тогда
через блаженный конец даровал ему вечный покой. С какой готовностью, пусть даже
пролив тысячу отеческих слез, я пожертвовал бы Ему этого Исаака» [цит. по: 14, S. 24].

Можно констатировать, что в небольшом по объему «Англичанине» отразился, с одной
стороны, весь комплекс индивидуальных проблем Ленца, накопившихся к концу его
пребывания в Страсбурге: разочарование в профессии, чреватое возвращением
«блудного сына» к доминантному земному отцу; религиозные сомнения, породившие
нарастающее чувство страха и вины перед Отцом Небесным; вечные любовные неудачи
вследствие недосягаемости и чрезмерной идеализации объектов любви; усугубляющиеся
меланхолия и мысли о самоубийстве; наконец, латентные симптомы будущего
психического заболевания. С другой стороны, последняя страсбургская пьеса одного из
виднейших штюрмеров вобрала в себя многие характерные признаки «Бури и натиска» в
целом: решительная ломка классических драматургических правил; повышенная
эмоциональность, даже аффектизация речи центральных персонажей; культ страстной
любви, не скованной общественными установлениями; бунт против мудрости «отцов» и
религиозных догматов; примат чувства над разумом; сочетание прометеевых притязаний

10.7256/2454-0749.2024.7.71265 Филология: научные исследования, 2024 - 7

81



сильной мужественной личности с заведомо женскими свойствами — психической
лабильностью и вынужденной «протеической» мимикрией под условия социальной
среды. Поскольку «Буря и натиск» — одновременно и закономерное продолжение
генеральной линии европейского Просвещения, и бескомпромиссная полемика с ним, в
«Англичанине» отчетливо виден трагический характер штюрмерской идеологии:
эмансипация автономной, определяющей саму себя личности наталкивается на свои
собственные границы, обусловленные как социально, так и психологически. В условиях
феодально-сословного общества Германии XVIII в. бюргеры-интеллигенты, как и их
герои, пренебрегая компромиссами, никак не могли реализовать свои амбиции, а
безудержные чувства, как правило, несли гибель тем, кто их испытывал.

Малая по размерам «драматическая фантазия» в концентрированном виде отражает
глубокий кризис, наметившийся к 1776 г. в творчестве ее автора и во всем движении
«Буря и натиск». Практически все видные драматурги-штюрмеры — Гете, Клингер,
Вагнер, Лейзевиц — на названном рубеже либо переходят на иную эстетическую
платформу, либо умолкают и бросают занятия литературой; только написанные несколько
позже драмы молодого Шиллера можно рассматривать как последнюю вспышку
активности «Бури и натиска». Вскоре «бурные гении» становятся достоянием истории
литературы. Ленц в силу слабой психологической гибкости оказывается менее всех
готов к этому.

Библиография

1. Розанов М. Н. Поэт "бурных стремлений" Якоб Ленц, его жизнь и произведения:
Критич. исследование. С прил. неизд. материалов. М.: Унив. тип., 1901. 
2. Lenz J. M. R. Werke und Briefe in drei Bänden / Hrsg. von S. Damm. Leipzig: Insel;
München: Hanser, 1987. 
3. Кюрегян Т. С. Фантазия // Музыкальная энциклопедия в шести томах / Глав. ред. Ю.
В. Келдыш. Т. 5. Симон - Хейлер. М.: Советская энциклопедия, 1981. С. 767-771. 
4. Glarner H. "Diese willkürlichen Ausschweifungen der Phantasey". Das Schauspiel "Der
Engländer" von Jakob Michael Reinhold Lenz. Bern [u. a.]: Lang, 1992. 
5. Hoff D. von. Inszenierung des Leidens. Lektüre von J. M. R. Lenz' "Der Engländer" und
Sophie Albrechts "Theresgen" // Stephan I., W inter H.-G. (Hg.). "Unaufhörlich Lenz
gelesen...": Studien zu Leben und Werk von J. M. R. Lenz. Stuttgart; Weimar: Metzler,
1994. S. 210-224. 
6. Лозинская Л. Я., Молдавская Н. Д. Движение "Бури и натиска" // История немецкой
литературы в пяти томах / Под общ. ред. Н. И. Балашова, В. М. Ж ирмунского (и др.). М.:
Издательство Академии наук СССР, 1963. Т. II. С. 224-233. 
7. Гладилин Н. В. Метаморфозы "бурного гения". Творческий путь Фридриха
Максимилиана Клингера. М.: Изд-во Литературного института им. А. М. Горького, 2020. 
8. Stephan I. Verweigerte Männlichkeit. J. M. R. Lenz und sein Drama "Der Engländer"
(1777) // Lenz-Jahrbuch. 2022. S. 8-25. 
9. Mattenklott G. Melancholie in der Dramatik des Sturm und Drang. Erweiterte und
durchgesehene Auflage. Königstein: Athenäum, 1985. 
10. W inter H.-G. Jakob Michael Reinhold Lenz. Zweite Auflage. Stuttgart; Weimar: Metzler,
2000. 
11. Гольбах П. А. Избранные произведения в двух томах. Том 1 / перевод П. С.
Юшкевича, Т. С. Батищевой, В. О. Полонского. М.: Мысль, 1963. 
12. Schmidt S. F. "Behaltet euren Himmel für euch". Das Selbstmordverständnis in Lenz´
Drama "Der Engländer" und Holbachs "System der Natur" // Lenz-Jahrbuch. 2009. S. 7-30. 
13. Oberlin J. F. Der Dichter Lenz im Steinthale // Georg Büchner. Sämtliche Werke und
Briefe. Historisch-kritische Ausgabe mit Kommentar. Hrsg. Werner R. Lehmann. München:

10.7256/2454-0749.2024.7.71265 Филология: научные исследования, 2024 - 7

82



Hanser, 1979. Bd. 1. S. 435-483. 
14. Böcker H. Die Zerstörung der Persönlichkeit des Dichters J. M. R. Lenz durch beginnende
Schizophrenie. Diss med. Bonn, 1969. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Рецензируемая работа посвящена анализу хронологически одной из последних драм
Я.М.Р. Ленца — «Англичанин» («Der Engländer», 1775/76, изд. 1777). Как отмечает автор
статьи, писатель отразил и подытожил в этом тексте многие идейно-тематические
константы своего творчества. В частности исследователя интересует отчетливо
проявленная в этом произведении специфика «Бури и натиска», а также отражение
личных невзгод Ленца в контексте общей проблематики, характерной для «бурных
гениев» — штюрмеров. Считаю, что работа имеет конструктивный характер, автор явно
заинтересован в нетривиальной рецепции «Англичанина» Ленца. Научная новизна
исследования прозрачна, но и комментарий дан объемно и целостно: «Творчество
выдающегося немецкого писателя Якоба Михаэля Рейнгольда Ленца (1751–1792),
одного из корифеев движения «Буря и натиск», недостаточно изучено советским и
российским литературоведением. Практически за рамками рассмотрения до сих пор
остаются прозаические и поэтические тексты Ленца, а обращение к его драматургии
ограничивается тремя крупными пьесами — «Гувернер», «Солдаты» и «Новый Меноза»,
а также переводами-переделками комедий Плавта. Между тем, Ленцем создано большое
количество менее объемных пьес и драматических фрагментов, без анализа которых не
вполне ясна логика его индивидуального развития как писателя и мыслителя, а также
не до конца понятен его вклад в эстетическую и мировоззренческую концепцию «Бури и
натиска». Материал удобен для чтения (заинтересованный ряд), удобен и для
использования в формате изучения истории зарубежной литературы в вузе. Стиль имеет
черты собственно научного типа: например, «Так и автор «Англичанина», как и в
прежних своих драмах, не желает подчиняться классическим аристотелевым правилам.
Правда, при отсутствии единства места и времени, на сей раз соблюдено единство
действия: оно вращается исключительно вокруг центрального персонажа и его страсти.
Но при этом «Англичанин» невелик по объему, а деление на акты носит пародийный
характер (почти каждый из них состоит из одной только сцены, иронически названной
«первой», за исключением второго, объемлющего две сцены), причем доля
заключительного акта в общем построении пьесы превышает 40%. Очевидно, что Ленц
намеренно не стремился к соблюдению структурных пропорций, следуя за свободным
потоком своей фантазии и стремясь в свободной форме выразить все, что у него
наболело», или «Измена богословию порой ощущалась Ленцем как измена Богу. Тем
острее он сознавал необходимость апелляции к иной божественной инстанции: место
грозного, карающего и казнящего Судии, которому поклонялся суровый лифляндский
пастор, в помыслах его непутевого сына все больше занимал Бог кроткий, милосердный,
всепрощающий. Герой «Англичанина» вместо недоступного трансцендентного Бога-отца
поклоняется столь же недоступной, но имманентной богине. «У жаснейшее из существ, в
чьем существовании я так долго сомневался, которое я отрицал себе в утешение, — я
чувствую Тебя! Ты, который поместил мою душу сюда, который вновь забирает ее под
свою жестокую власть! Только не запрещай мне сметь думать о ней. Долгая, ужасная
вечность без нее…» [2, Bd. 1, S. 335]. А являющийся в самом финале Исповедник,
старающийся с помощью расхожих трюизмов, обычных для христианским проповедей,

10.7256/2454-0749.2024.7.71265 Филология: научные исследования, 2024 - 7

83

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


примирить агонизирующего Роберта с Богом отцов, слышит в ответ: «Армида! Армида. —
Оставьте ваши Небеса себе» [2, Bd. 1, S. 337]». Цитации как видно формально точны,
правка текста излишня. Наличного текстового объема достаточно для раскрытия темы,
достижения итогового результата. Отмечу, что работа имеет явный диалогический
характер, автор старается создать конструктивную «беседу» с читателем, начинается
она, конечно же, с вопросов самому себе (это очень ценно). Логика последовательности
разверстки вопроса распространена на всю статью. Методология исследования
соотносится с фундаментальными принципами литературоведения. Итог сочинения
правомерен, созвучен основной части. Автор отмечает, что «в небольшом по объему
«Англичанине» отразился, с одной стороны, весь комплекс индивидуальных проблем
Ленца, накопившихся к концу его пребывания в Страсбурге: разочарование в
профессии, чреватое возвращением «блудного сына» к доминантному земному отцу;
религиозные сомнения, породившие нарастающее чувство страха и вины перед Отцом
Небесным; вечные любовные неудачи вследствие недосягаемости и чрезмерной
идеализации объектов любви; усугубляющиеся меланхолия и мысли о самоубийстве;
наконец, латентные симптомы будущего психического заболевания…», «малая по
размерам «драматическая фантазия» в концентрированном виде отражает глубокий
кризис, наметившийся к 1776 г. в творчестве ее автора и во всем движении «Буря и
натиск». Практически все видные драматурги-штюрмеры — Гете, Клингер, Вагнер,
Лейзевиц — на названном рубеже либо переходят на иную эстетическую платформу,
либо умолкают и бросают занятия литературой; только написанные несколько позже
драмы молодого Шиллера можно рассматривать как последнюю вспышку активности
«Бури и натиска». Вскоре «бурные гении» становятся достоянием истории литературы.
Ленц в силу слабой психологической гибкости оказывается менее всех готов к этому».
Список источников полновесен и объемен, его целесообразно использовать далее при
формировании смежно-тематических работ. Рекомендую статью ««Англичанин» Я.М.Р.
Ленца как художественное отображение кризисного этапа в жизни и творчестве
«штюрмера» к открытой публикации в журнале «Филология: научные исследования».

10.7256/2454-0749.2024.7.71265 Филология: научные исследования, 2024 - 7

84


	«Англичанин» Я. М. Р. Ленца как художественное отображение кризисного этапа в жизни и творчестве «штюрмера»

