
Глазкова Марина Михайловна

ORCID: 0000-0003-0518-9896 

кандидат филологических наук 

доцент, кафедра "Русский язык и общеобразовательные дисциплины", Тамбовский государственный
технический университет 

392000, Россия, Тамбовская область, г. Тамбов, ул. Советская, 106 

rusfilol37@mail.ru

Ильина Светлана Анатольевна

кандидат филологических наук 

доцент, кафедра "Русский язык и общеобразовательные дисциплины", Тамбовский государственный
технический университет 

392000, Россия, Тамбовская область, г. Тамбов, ул. Советская, 106 

vaska24@yandex.ru

Филология: научные исследования 
Правильная ссылка на статью:
Глазкова М.М., Ильина С.А.  Специфика и функции концептов ЖИЗНЬ и СМЕРТЬ в поэзии В. Я. Брюсова //
Филология: научные исследования.  2024. № 2. DOI: 10.7256/2454-0749.2024.2.69977 EDN: VQFHSM URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=69977

Специфика и функции концептов ЖИЗНЬ и СМЕРТЬ в
поэзии В. Я. Брюсова

Статья из рубрики "Литературоведение"

DOI:

10.7256/2454-0749.2024.2.69977

EDN:

VQFHSM

Дата направления статьи в редакцию:

26-02-2024

Аннотация: Объектом исследования являются стихи, представляющие такие
тематические пласты, как любовная лирика; урбанистическая лирика, включающая
стихотворения, посвящённые Венеции; тема смерти; тема викингов; великих деятелей
прошлого; апокалиптическая тематика. В работе актуализируется важность
исследования поэзии Брюсова в аспекте когнитивной лингвистики, рассматривается

10.7256/2454-0749.2024.2.69977 Филология: научные исследования, 2024 - 2

50

https://e-notabene.ru/fmag/rubric_1313.html


сущность понятия концепт. Анализируется место концептов Ж ИЗНЬ и СМЕРТЬ в
иерархической структуре концептосферы, выявляются их смыслы с опорой на
лексикографический материал словарей, представляющих, наряду с первосмыслами,
различные ассоциативные лексические единицы, в том числе мифологемы, возникшие
на основе когнитивной метафоризации, которые, являясь репрезентантами концептов,
заполняют слоты, образуют фреймовую структуру, при этом фрейм квалифицируется как
ядро концепта. Проведён анализ стихотворений, позволяющих воссоздать языковую и
художественную картины мира поэта, ключи к пониманию которых – базовые концепты
Ж ИЗНЬ и СМЕРТЬ, и определить их специфику и роль.  В процессе исследования
использовались следующие методы: метод дискурсивного анализа, позволивший изучить
взаимодействующие денотативную и концептуальную структуры, организующие
семантическое пространство каждого рассматриваемого лирического произведения в
контексте поэзии Брюсова; культурно-исторический метод, способствовавший
выявлению коннотативных значений, репрезентирующих концепты Ж ИЗНЬ и СМЕРТЬ;
герменевтический метод, давший возможность проанализировать поэтику стихотворений.
В результате исследования авторы пришли к следующим выводам. Организуя систему
поэтического творчества, ярко воплощая основной мотив, мотив двойничества, концепты
Ж ИЗНЬ и СМЕРТЬ претерпевают семантическую контоминацию на основе пересечения их
фреймовых сетей и образуют единый биполярный концепт Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ. Явление
интегрального характера, брюсовский концепт Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ полифункционален: как
образное средство, эта структурная единица создаёт идиостиль поэта; играет
текстообразующую роль; организует основные мотивы, позволяющие Брюсову
осуществить актуальные для него и его современников дискурс о проблеме смысла
жизни и её вечности. Научная новизна состоит в том, что творчество В. Я. Брюсова, с
точки зрения концептосферы и концептуализации, недостаточно изучено. Впервые
постижение языковой картины мира В.Я. Брюсова реализовано посредством концептов
Ж ИЗНЬ и СМЕРТЬ, которые являются основополагающими в его творчестве.

Ключевые слова:

амбивалентность, биполярный концепт Ж ИЗНЬ-СМЕРТЬ, доминирование, идиостиль,
конно та ции, концептуальное поле, мотив двойничества, оппозитивный дискурс,
первосмысл, фрейм

Лирика В.Я. Брюсова, лидера символизма, давшего этому крупнейшему в литературе и
искусстве течению теоретическое обоснование, запечатлела сложность и многомерность
такого социокультурного феномена, как период литературы Серебряного века,
возникшего на изломе веков и породившего своеобразную культурную природу, язык
культуры, многообразие мировоззренческих векторов. Социокультурный облик эпохи,
определяющийся ракурсом анализа истории культуры, в основе которого находились
антропологические принципы, формируется в то же время под влиянием самосознания,
самоопределения культурной элиты, движителя духовного, литературного и культурного
механизмов общества.

Поэзия Брюсова, вовлеченная в заданный «оппозитивный дискурс» [1, с 142], отличается
доминированием антитезы жизнь/смерть, обусловленной психологическим метанием
человека между неопределившимися духовными запросами и потребностями тела, и

отражает «образ поэта», возникший в лирике, «двойственный и антиномичный» [2, с. 227].
Тезис «Мы зачарованы не только Голгофой, но и Олимпом, зовет и привлекает нас не

10.7256/2454-0749.2024.2.69977 Филология: научные исследования, 2024 - 2

51



только Бог страдающий, умерший на кресте, но и Бог Пан, <···> … И мы благосклонно
склоняемся не только перед Крестом, но и перед божественно прекрасным телом Венеры
[3. с. 582-583] позволяет понять присутствие мотива двойничества, воплотившегося в
его поэзии в концептах Ж ИЗНЬ и СМЕРТЬ. Рассматриваемые концепты как «совокупность
всех смыслов, схваченных словом; некий идеальный объект окружающего мира,
имеющий имя и отражающий культурно-обусловленное представление человека о мире»
[4, с. 43] представляют собой устоявшиеся понятия, содержащие концептуализацию
базовых явлений существования человечества и образовавшие в сознании людей
ассоциативные связи, выразившиеся в репрезентантах концептов Ж ИЗНЬ и СМЕРТЬ,
которые организуют их концептуальные поля, идейно органичные ввиду своей
структурированности: их основу составляют фреймы и слоты (смысловые узлы).
Настроение поэта, запечатленное в концептосфере его художественного мышления,
возможно постичь при условии анализа онтогенеза лингвокультурного понимания и
ощущения им концептов Ж ИЗНЬ и СМЕРТЬ, – тех содержащих этнокультурно
обусловленный эстетико-смысловой код ключей, которые определили и обозначили
антиномию, биполярность творчества В. Брюсова.

Концептумы того и другого концепта лексикографируются во множестве словарей,

неслучайно обнаруживая сходства в дефинициях. В словаре С.И. Ожегова [5, с. 197] и в

Большом толковом словаре [6, с. 306] слово жизнь квалифицируется как особая форма
существования материи; как физиологическое состояние живого существа в процессе
его рождения, эволюции и смерти; период названного фактического существования;
деятельность социума и индивидуума; как реальная действительность; проявление
деятельности, энергии; степень проявления физических и духовных сил. При
неизменности концептума, расширение информативно-оценочного потенциала лексемы
предопределяет увеличение количества его репрезентантов на метафорическом уровне,
вследствие чего в словарях находят место переносные значения, обозначающиеся в
контекстах: «Ж изни не рад. Ж изнь моя! Как жизнь? Ни в жизнь не … . Подруга жизни.
Прожигатель жизни. Пройти в жизнь. У строить жизнь. Эликсир жизни. Не на жизнь, а на

смерть» [6, с. 306].

Семантика слова смерть также представлена в нескольких семах: прекращение
жизненных функций организма, его гибель; прекращение существования человека или
другого существа; уничтожение чего-либо. Переносное значение не менее полисемично:
«Политическая смерть. У мереть своей смертью. Вопрос жизни и смерти. У стал до смерти.

До смерти всё надоело. Смерть люблю поболтать» и др. [6, с. 1216]. В толковом словаре
Даля слово смерть определяется как «конец земной жизни, разлучение души с телом,
умирание, состояние отжившего. Смерть человека, конец плотской жизни, воскресение,

переход к вечной, к духовной жизни …» [7, с. 238].

В «Библейской энциклопедии» находим словарную статью, в которой рассматривается
смерть телесная и духовная. Первая заключается в факте лишения тела души – вторая в

том, что «душа лишается благодати Божией [8, с. 605]. Душа также подвластна смерти:
умерев вследствие совершенного греха, душа погружается в состояние мрака, скорби и
страдания.

О смерти телесной и духовной говорят библейские книги. Один из учеников Иисуса,
прежде чем последовать за ним, попросил позволения отлучиться домой, чтобы
похоронить умершего отца, на что «Иисус сказал ему: предоставь мертвым погребать
своих мертвецов» [Лк. 9:60]. Как видим, мертвецами названы люди, живые телесно, но

10.7256/2454-0749.2024.2.69977 Филология: научные исследования, 2024 - 2

52



отрекшиеся от Божией любви, пребывающие вне её сферы. Аналогичный вывод можно
сделать на основании слов Господа, обращенных к людям, попирающим его заповеди:
«Ты носишь имя, будто жив, но ты мёртв» [Откр. 3:1]. Соответственно, причастная Богу
душа физически умершего человека продолжает оставаться живой, что и следует из
слов Иисуса: «Верующий в Меня, если и умрёт, оживёт» [Ин. 11:25], «И всякий,
живущий и верующий в Меня, не умрёт вовек» [Ин. 11:26].

В «Полном православном богословском энциклопедическом словаре» [9, с. 886] слово
жизнь отсутствует – есть понятие «Ж изнь вечная», наполненная верой в Бога. «Земная
жизнь» в контексте дефиниции «Ж изни вечной» рассматривается в полюсном смысле,
предполагающем взаимосвязь этих антиномичных понятий, обозначающих две
противоположные формы жизни, но вытекающие одна из другой.

Любая лингвокультура включает в себя понимание жизни и отношение к ней,
являющиеся модераторами человеческого поведения, определяющие присущие нации
или этнической общности этические нормы, специфику общения, самобытность
менталитета. Находясь в центре семантического поля языка, концепт Ж ИЗНЬ в сознании
носителя культурного кода всегда сопрягается со смертью – неизбежностью, включенной
диалектикой в поступательную цикличность эволюции, что обусловливает концептам
Ж ИЗНЬ и СМЕРТЬ статус базовых ментальных сущностей, являющихся почвой для
морфогенеза компонентов концептосистемы человека.

Как справедливо отмечает А.В. Прохорова, рассматриваемые концепты представляют
собой контродикторный тип антонимов лишь иллюзорно: жизнь как бытие

(существование) имеет внутреннюю структуру «рождение – жизнь – смерть» [10, с. 228],
элементы которой выстроены в порядке логической градации, подчинённой
бытийственной реальности, поэтому относятся к понятиям, а не к концептам.
Контрарность концептов основывается на переживаемых представлениях, заключенных в
первосмыслах: Ж ИЗНЬ (бытие), исходной точкой которой является РОЖ ДЕНИЕ,
находится в промежутке между этой стадией роста и СМЕРЬЮ, между тем под влиянием
религиозной картины мира концепты дополнились многовекторными переживаниями,
образующими пласты ощущений и эмоций, связанных с радостями рождения жизни,
радостями бытия, с мрачными ощущениями небытия и радостью встречи с вечной
жизнью. Подобная интерпретация позволяет говорить о том, что конечная стадия бытия,
воплощенная в концепте СМЕРТЬ, становится началом новой жизни, вечной,
запечатленной в концепте Ж ИЗНЬ.

Итак, анализируемые концепты образуют единый биполярный концепт Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ,
выполняющий в дискурсивном пространстве поэзии В. Брюсова идейно-эстетическую,
тексто- и стилеобразующую функции.

Творчество Брюсова конца XIX – начала XX века ознаменовано упадническими
тенденциями, темпоральными детерминантами которых стали болезненный разлом эпохи,

кризис веры (в социуме, где «Бог умер») [11, с. 593], попраны моральные ценности –
новая же аксиологическая шкала не установилась), и, как следствие, осуществилась
преемственность русскими символистами идейно-эстетических принципов представителей
европейской литературы: Бодлера, Верлена, Рембо, Малларме, – подаривших
символистскому движению абсолютно новую структуру образов.

По признанию Брюсова, знакомство поэта с философами-символистами и увлеченность
его ими способствовали открытию в нем нового мира и понимание своей миссии -
распространение символизма в России, тем самым становясь его родоначальником и

10.7256/2454-0749.2024.2.69977 Филология: научные исследования, 2024 - 2

53



теоретиком, также именно под впечатлениями от их творчества созданы брюсовские

ранние стихи [12, с. 169].

Особое влияние на формирование поэтического таланта Брюсова оказали взгляды

Бодлера, ярко выразившегося в поэтическом сборнике «Цветы зла» [13]. Брюсов был
вовлечен в философский дискурс французского символиста, развёрнутый в «Цветах
зла», поскольку в нём освещалась актуальная проблема – поиск моральных постулатов –
через тематические векторы: нивелирование ранее существовавших нравственных
устоев, высвобождение страстей, возведение порока в статус эстетического культа.
Образ смерти у Бодлера эстетизируется: в его картине мира красота лишена
однозначной стереотипной оценки, согласно которой она принадлежит божественному
миру добра.

В стихотворении «Падаль» [13, с. 51-52] отражено эстетическое любование гниющим
трупом молодой женщины, вызванное предвкушением перспективы исчезновения
бренного тела и обретением бессмертной красоты – ожиданием очищения перед
встречей с Вечностью. Персонализация Танатоса позволяет автору совместить в его
художественном пространстве мир реальный и ирреальный, приближенный к Богу и
Истине. Бодлеровская концепция зла утверждается им исходя из тщетных поисков
истины (добра). Когда автор погружается на самое дно зла, выход он видит только в
смерти.

Этические и эстетические идеалы Бодлера соответствовали чаяниям Брюсова,
воплотившимся в многочисленных стихах о любви, страстной, пылкой и испепеляющей. В
словах В. Брюсова о человеческом теле, уподобленном им зерну, предназначение
которого в том, чтобы расцвести пышным цветом (страстью), ради чего без сожаления
мучится и погибает физическая сущность, заключена эквивалентная оценка инстинктов
жизни и смерти, что и составляет понимание поэтом Истины.

В поэзии Брюсова доминирует мортальная лексика, рождающая выразительные
коннотации образов тьмы и зла, организующая мотивы распада и гниения, образующая
обширный диапазон сети фрейма «смерть». В стихотворении «Облегчи нам страдания,
боже!» полюс СМЕРТЬ биполярного концепта эксплицируется наполненностью
концептуального поля коннотациями «без лучей и без веры», «холодные щели», «язвы»,

«гной», «падаль», «могильный покой», «покрывало последнее» [14, с. 88], входящими в
слоты «ночь», «луна», «холод», «гниение», обнажает страдания, метания тонко
организованной души дерзкого и гордого лирического героя, дошедшего до духовного
кризиса. Рецепция самозамкнутой личности постигает этап моральных исканий, который
является рубиконом, когда человек взывает к Богу, ощущая выход для себя или в
возрождении, или в смерти. Спасение от бездны поэт видит в любви-страсти,
сопровождаемой атрибутами смерти. К одним из основных и прекрасных её образов,
созданных Брюсовым, относится образ ночи, покровительницы любви, воспламеняющей
и усиливающей страсть, окружающей ореолом сакральности и таинства.

В ночной полумгле, в атмосфере

Пьянящих, томящих духов,

Смотрел я на синий альков,

Мечтал о лесах криптомерий.

И вот - я лежу в полусне

10.7256/2454-0749.2024.2.69977 Филология: научные исследования, 2024 - 2

54



На мху первобытного бора;

С мерцаньем прикрытого взора

Подруга прильнула ко мне.

Мы тешились оба охотой:

Гонялись за пестрым дроздом.

Потом, утомленно, вдвоем

Забылись недолгой дремотой.

[14, с. 65]

Ночь, пьянящая, дурманящая, демонстрирующая обстановку через оптическую призму
следующих друг за другом нечетких, подвергающих зыбкости все материальные
сущности цветов, тёмного («полумгла»), синего (альков»), пёстрого («дрозд»),
оказывает суггестическое воздействие на лирического героя и его подругу, погружая их
в атмосферу полумглы, полусна – в состояние между реальностью и небытием. Ночь в
стихах Брюсова – время любви, в которой поэт видит священнодействие, поскольку
любовь-страсть, в его представлении, есть богоборческий путь к богопознанию.

В стихотворении «Ожидание» [14, с. 509-510] страсть («вспомни ночи, вспомни шёпот»)
становится точкой пересечения горизонтальной и вертикальной (бытийственной и
вечностной) плоскостей и является порталом в другой мир.

В «Сладострастии» [14, с. 338-339] лирический образ женщины отличается яркостью,
контрастностью, грубой красотой. Она появляется из мрака пещеры, смысловую и
образную доминанту ночи подчеркивает присутствие в стихотворении репрезентантов
СМЕРТИ, которыми являются «мрак», «сумрак», «черные волосы», как творение сумрака.
Венок из «пурпурного мака», блеск золотых рубиновых серёг, «кровавый коралл»
ожерелья, вызывающий ассоциацию с кровоточащей раной на шее, чёрные волосы на
белых плечах, сливающиеся с мраком пещеры, создают демонический образ,
находящийся во власти необузданной, животной, смертоносной страсти. К. Чуковский в
статье «О теме любви у Брюсова» отмечает особенность страсти в лирике Брюсова,
заключающейся в муках и боли, страданиях и ужасе на ложе любви; брюсовская страсть

уподобляется Чуковским «сражению, роковому поединку» любовников [15, с. 153].

В своём стремлении преобразовать действительность Брюсов прибегает к экзотике и в

выборе топики, и в образных средствах. В стихотворении-сонете «Предчувствие» [14, с.

57] изображается ожидание лирическим героем женщины на фоне яркой тропической
природы и сладостно-мучительное соединение с ней. Для произведения характерно
обилие украшающих текст образных средств: синкретических эпитетов («смертельный
аромат», «неумолимый сад»), такого же характера сравнений («как пара жадных змей»)
и метафор. Образ ночи здесь имплицируется в указании времени («день проскользнёт»)
и в символе-метафоре («Глаза твои смежатся. То будет смерть»), которая,
психологизируя объекты, актуализирует восприятие материальных сущностей вместо них
самих, как бы растворяет действительность, тем самым стирая грань между Ж ИЗНЬЮ и
СМЕРТЬЮ.

Неизменной спутницей женщины в лирике Брюсова является Луна. Как отмечается в

10.7256/2454-0749.2024.2.69977 Филология: научные исследования, 2024 - 2

55



«Энциклопедическом словаре символов», Луна в системе символов небесных светил
занимает важное место. Существует миф о дуализме мироздания, в основе которого
соперничество Луны и Солнца, разрешённое Господом определением двух сфер, земной
и потусторонней, владычество над которыми отдано светилам, при этом Господь делает
Луну меньше, чем Солнце, и наделяет её более слабой силой свечения по сравнению с
силой Солнца за недобрые умыслы Луны в отношении дневного светила. В древних
народных поверьях Луна управляет приливами и отливами в морях и океанах,

способствует наполнению растений лечебными соками [16, с. 476-477]. В христианской
агиографии Дева Мария сравнивается с Луной, изображается на иконах стоящей или
сидящей на серпе Луны. Библейские тексты запечатлевают Луну как символ победы над
злыми силами: «… жена, облеченная в солнце; под ногами ее луна» [Откр. 12: 1-1].

В алхимическом мире Луна находит воплощение в образах серебра и королевы. По
представлению греческого апологета христианства Теохила Антихейского, являясь
наряду с Солнцем носителем великого таинства, Луна квалифицируется как образ
человека, в то время как Солнце – образ Бога. Греческий христианский теолог и
философ Ориген Адамант интерпретирует Луну, получающую солнечный свет и
распространяющую его на всё окружающее, как образ церкви.

Греческая богиня Луны Геката, покровительница преисподней, магии и колдовства,
называющаяся Трёхликой (Тридеодис), выступающая в разных ипостасях, связывается с
тремя фазами Луны и тремя этапами жизни женщины (девушка, женщина, старуха).
Луна, по сути, – очень выразительный символ, являющийся полюсом геоцентрической
системы, наделённый магией, мощной силой, окружённый ореолом демонизма и
представляющий собой антиномию жизни. В то же время жизнь Луны представляет собой
метафору возрождения любой идеи, воскрешения всего бренного.

Поэтический образ женщины В. Брюсова, выразительный, загадочный, хтонический-
демонический, связует живой и мёртвый миры – лексические единицы, создающие образ
лирической героини, оказываются узлами контоминации фреймовых сетей полюсов
концепта Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ. Луна, имеющая женское начало, наделённая в народных
поверьях и астрологии способностью управлять внешними сторонами души женщины, в
брюсовских стихах ласковыми и властными поцелуями своего луча пробуждает
лирическую героиню ото сна для страстной любви. Ж енщина, облачённая в лунные

одежды («бледным светом залита» [14, с. 398]), под властью «зова заклятий» Гекаты
устремляется в объятья страсти, полностью отдавая себя Астарте (греческий вариант
имени богини любви и власти Иштар). Лунарный женский образ Брюсова – это женский
образ, обобщённый, сотканный из очевидных коннотаций концепта СМЕРТЬ («тьмой
зажженные глаза», «помертвелые уста»), неслучайно включает мотив тайны-лжи («Вся
ты – тайна, вся ты – ложь»): в древнем мире была интерпретация лживой Луны (Luna
Mendax) вследствие ассоциаций Луны в её растущей и убывающей фазах с разной
графикой – буквами C и D. При экспликации концепта СМЕРТЬ наблюдается импликация
концепта Ж ИЗНЬ: «Тело богу предаёшь». Ж енщина в поэзии Брюсова является
носителем божественного начала, соответственно в яростном любовном соединении
лирический герой соприкасается с тайнами мироздания, познаёт его суть.

С Луной, вечно исчезающей (умирающей) и возрождающейся, связан культ
подчинённости цикличности существования-небытия бога Диониса, вследствие чего в
лирике Брюсова обозначается мотив вина. Согласно мифу, человек научился искусству
виноделия от Диониса. Вызывающий слабое опьянение напиток, считающийся духовным,
наполненный огнём жизни, изобличающий ложь и колдовство, вино было атрибутом

10.7256/2454-0749.2024.2.69977 Филология: научные исследования, 2024 - 2

56



религиозных обрядов, цель которых – единение человека с почитаемым богом.

Автор мистических книг, монахиня Хильдегарда Бингенская, интерпретирует значение
данного символа посредством аллюзии на библейскую историю, в которой новый сок
вина, сотворённый землёй, давший обновление мудрости, произошёл из пролитой и
напитавшей землю крови Авеля, поэтому вино, символизируя тождество крови
Христовой, органично соединяет в себе жизнь и смерть. Преодолевая силу тяжести
земли, связанной с требованиями плоти, вино будит фантазию, реализует метаморфозу
приземлённого сосуда в устремлённый к Богу дух. Для Брюсова таким напитком,
подобным вину, божественным и наделяющим сумасшествием, сжигающим и
возрождающим для воспарения над материальным в сторону духовной сущности
мироздания, гармоничного и бинарного в своей основе, является женщина.

Стихотворение «Ты – женщина, ты – ведьмовский напиток!» [14, с. 179] по форме
представляет собой сонет, носящий одноимённое адресату название «Ж енщине».
Представленные в произведении репрезентанты Луны («убрана короной звёздной») и
Диониса («ведьмовский напиток», «жжёт уста», «пьющий пламя») входят в
коннотативное поле биполярного концепта Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ, не только удачно
воплощающий собирательный образ брюсовской лирической героини, являющейся
источником счастья и страданий, божеством и смыслом жизни, но и создающий пафос
гимна той, которая, убивая, возрождает.

Будучи последовательным в своей мировоззренческой концепции, Брюсов обращается к
социальным проблемам, в освещении которых также наблюдается биполярный концепт
Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ. Тема города развернула Брюсова к действительности и к социальным
реалиям современности.

Принципиальное значение для Брюсова имеет урбанистический пейзаж, отличающийся
насыщенностью художественных деталей. Лексемы, образующие концептуальные поля,
представляют собой коннотативные парадигмы, создающие антонимичные фрейм-
структуры. Город в изображении Брюсова двулик. Фрейм «могила», эксплицируясь

лексемами «гроб», «хищные звери», «несытые утробы» [14, с. 177]; «хищный бескрылый
дракон», «чёрный митинг», «огненный Разврат», «Безумье, гордость, нужда»,
«сладострастный яд, коварный змей, ярость слепая», «нож с своим смертельным ядом»
[14, с. 515], обнажая социальные проблемы, показывает город, угнетающим человека,
несущим ему смерть. Город у Брюсова «является источником главных пороков
человечества, которые становятся именами собственными, это краеугольные камни

существования города (Злоба, Нищета, Безумье, Гордость, Нужда, Разврат)». [17, с. 231].
Люди в городе невзрачны, похожи на тени – люди-призраки («Словно нездешние тени»,
«Мы к ярким краскам не привыкли», «Городу»), мертвы («трупы» – стихотворение
«Замкнутые»).

В то же время город поэтизируется Брюсовым: лексемы «луна», «вечер», «сумерки»,
отличающиеся амбивалентностью, обнаруживают свои жизнеутверждающие смыслы,

наполняющие пейзаж космосом и умиротворением «Сумерки» [14, с. 450]. Город может
представлять другой мир – это мир «ярких красок», динамичный, развивающий
цивилизацию силами человека, демиурга и борца. Образы крови и войны обретают
положительные смыслы, поскольку воплощают развивающуюся в веках культуру и
творческую мысль, побеждающую серую обыденность. Брюсов видит город владыкой
земли, созидателем и собирателем культуры, который вместе с тем грозит людям
гибелью. Размышляя над противоречиями в постижении культуры грядущей эпохи, поэт

10.7256/2454-0749.2024.2.69977 Филология: научные исследования, 2024 - 2

57



предвидит катастрофу («вражьи две орды» [14, с. 259-266], однако именно противоборство
движет прогресс и возводит цивилизацию на следующую ступень развития.

Представитель поэзии Серебряного века, В. Брюсов обращается к художественному
воплощению одного из старейших и легендарных городов мира – Венеции, по своей
природе связанной с мифологическим архетипом «вода», символизирующим, с одной
стороны, источник возникновения всего сущего в мироздании; с другой стороны,
уничтожение бытийственных единиц – этих базовых звеньев, образующих парадигмы и
коннотации. Всемирные потопы уничтожают одни формы жизни для рождения в недрах
воды новых. Двойственность воды обнаруживается в её статусе некоего Рубикона, минуя
который Солнце согревает мир мёртвых; в рецепции воды-дождя как благословения
жизни и подземных вод, ассоциирующихся с первозданным хаосом; в символике
водоворотов как жизненных трудностей и мирнотекущей жизни-воды; в интерпретации
рек, болот, озёр в качестве мест обитания духов; в использовании воды в разных
ритуалах и обрядах; в обозначении таинственных глубин личности; наконец, в трактовке
воды в составе вина, обнаруживающей двойственную природу личности Иисуса Христа,

богочеловека [16, с. 95-98].

В. Брюсов, обращаясь к венецианской тематике, посредством биполярного концепта
Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ, полюса которого антиномичны и амбивалентны одновременно,
дополняет яркие и определённые штрихи к своей языковой и художественной картине
мира. В стихотворениях «Венеция» и «Опять в Венеции» поэт продолжает утверждать
идею сопряжённости, взаимообусловленности, органичности жизни и смерти. Данное

Брюсовым в первом двустишии стихотворения «Венеция» [14, с. 351-352], оксюморонное
выражение, соединяя несовместные «выпукло-прекрасные формы» и «прах», позволяет
представить Ж ИЗНЬ и СМЕРТЬ своеобразным конгломератом, внутренняя динамика
которого обеспечивает цикличность развития всего существующего, обновление,
появление новых цивилизационных ступеней эволюции, триумф духовного начала над
материальным. Репрезентанты полюсов концепта Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ создают параллельные
мотивы, смысл которых понятен лишь в аспекте их взаимозависимого рассмотрения с
точки зрения концептосферы («в формах выпукло-прекрасных», «прах», «душа жила»,
«чёрные тела», «святой Лев», «жизнь», «человек», «дворцы», «след» «прежняя

дерзость и мощь», «смерть») [14, с. 351]. У  Брюсова смерть является базисом для
появления жизни в разных её формах. Пафос прославления человека в стихотворении
провозглашает вечность духовного, одним из носителей которого является творческий
порыв.

Концепт Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ, реализующийся через образ лирического героя, «пришлеца»,
оказавшегося в городе и почувствовавшего себя в особом мире, играет
текстообразующую роль и демонстрирует героя в развитии: он познаёт себя через
соприкосновение с прошлым, живущим в настоящем.

В стихотворении «Опять в Венеции» [14, с. 529-530] оксюморонные формулы «пышный
прах», «бессмертных прах», входящие в коннотативную структуру концепта
Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ, создающие кольцевую композицию, возведены в принцип создания
Венеции, следующий идее «синтеза культур» [18. с. 200]. Образ «руины Кампаниле»
запечатлевает концепцию возрождения сильной гармоничной личности – модуса идей
периода античности и эпохи Возрождения, привлекающих интерес Брюсова. «Руины
Кампаниле» становятся сигнатурой, фиксирующей культурный контекст как
предполагающий взаимопроникновение и взаимовлияние созидательный синтез,

соединяющий бессмертное художественное творчество с жизнью [19, с. 352].

10.7256/2454-0749.2024.2.69977 Филология: научные исследования, 2024 - 2

58



Неслучайно одним из любимых поэтов В. Брюсова был Данте, чьё творчество, по
признанию Брюсова, отличалось глубиной замысла, психологизмом, мастерством
изложения. В стихотворении «Данте» Брюсов признаётся в своём благоговении перед
Данте («Давно пленил мое воображенье//У грюмый образ из далеких лет, //Раздумий

одиноких воплощенье.») [14, с. 154], который стал для поэта эталоном в оценке явлений
прошлого и настоящего.

В стихотворении «Данте в Венеции» [14, с. 155] образы итальянского поэта средневековья
и мифического города на воде, коррелируя с культурно-историческим контекстом,
выступают в роли фреймов концепта Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ, благодаря чему поэт эффектно
совмещает три временных пласта – прошлое, настоящее и будущее. Именно Венеция,
согласно известному в литературе мифу о рождении её из вод морских, подобно
античной богине, стала порталом, позволяющим одновременно увидеть исчезнувшее,
существующее и предначертанное. Встреча героя с прошлым, представленным великим
Данте, психологически обусловлена пейзажем: «каналы, как громадные тропы «манили
в вечность», «тени», «дивны строгие столпы», «ряд оживших призрачных строений» –
«невозможное чудо». Приверженец описательной поэзии, Брюсов в духе символизма
изображает урбанистический пейзаж, монументальный и величественный с точки зрения
архитектуры, имманентно-мистически таинственный. Поэт не указывает конкретного дня
события, но называет время – «вечерний час». Временная абстрактность, образ луны,
связанный с мотивами жизни и смерти, входящими в фрейм-структуру биполярного
концепта Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ, являющейся знаком совмещения временных плоскостей,
участвует в организации дискурса вечности жизни.

Образ Данте, «немёртвый лик, но просветлённо-страстный. // Без возраста – не мальчик,
не старик», является посланником вечности, прообразом будущего. В изображении
Данте, подающегося автором в контрасте с толпой, пошлой, приземлённой, погрязшей в
разврате, наблюдается вертикальная организация пространства: Данте Алигьери
возвышается над толпой, одинокий, поэт-олимпиец, преломляющий в себе силовое поле
истории, он верит в величие людей и предвидит в дали времени иных людей, «жаждет

воскрешения человека и человечности» [20, с. 50]. Так, использованный Брюсовым
концепт Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ позволяет, соединив временные пласты, показать неординарную
личность, наделённую автором миссией проводника в Вечность, увидеть настоящее – в
единой плоскости, одновременно – с прошлым и устремиться в будущее, при этом помня
о бренности материального начала и вечности духовного.

Концепт Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ становится необходим В. Брюсову для создания
апокалиптических мотивов, ставших рецепцией драматических событий кануна ХХ века,
воспринимавшихся многими роковыми. Несмотря на всем известные победу Бога и
спасение человечества в апокалипсисе, сознанием людей всегда владел страх перед

возможными испытаниями и бедствиями. В стихотворении «Конь блед» [14, с. 442-444]

представлен олицетворяющий Смерть персонаж из Откровения Иоанна Богослова.
Предзнаменованием апокалипсиса и одновременно знаком миротворения является хаос.
В произведении фрейм «хаос», вербализированный и эксплицированный слотами «буря»
и «толпа», создает фантасмагоричную картину, полную неупорядоченного, безумного,
страшного. Городскую улицу заполняли толпы, быстрые и устремлённые, «Словно их
преследовал неотвратимый рок», слышался «адский шёпот», это были «души … пьяных
городом существ». Неодушевлённую часть улицы составляют транспорт, вывески,
высотные здания, «прикованные луны», лившие «безжалостный свет». Обе стихии
сливаются в одну, создавая трансцендентальный эффект, предвосхищающий

10.7256/2454-0749.2024.2.69977 Филология: научные исследования, 2024 - 2

59



неизбежность грядущих событий.

Появление «всадника огнеликого» создаёт другой хаос – бурю, оттенившую хаос
повседневный, привычный, бытовой («чуждый, не созвучный топот», «конь с огнём в
глазах», «свиток», «Смерть», «Полосами яркими … разгорелась твердь»), созданную из
ощущений очевидцев коня блед. Брюсов материализует внутреннюю бурю через
действия и возгласы: люди, объятые ужасом, «упав на мостовую, бились», «в великом
ужасе, скрывая лица, … взывали». По характеру восприятия видения, ужасу толпы
противопоставляется восторг «женщины из зал веселья да безумного» – символов
продажности и неподкупности, которые «они поняли истинную мощь и величие всадника,
в пришествии которого увидели «мечту» о спасении, избавление от тягот и страданий

земной жизни» [21, с. 71]. Картину завершает внезапное возвращение к обычному хаосу
бытия. «Буря», образуя коннотации, воплощает физический, духовный и стихийный
факторы и вводит действия толпы и всадника на коне в единую художественную картину,
насыщенную библейскими аллюзиями и обретшую Вселенское звучание. Дилемму
соотношения жизни и смерти автор решает в оптимистическом ключе: говоря о
бренности бытия, поэт утверждает вечность жизни как в теологическом смысле, так и в
эмпирическом. При этом оксюморонное «Горе! С нами бог!» отражает огромную любовь
людей к жизни и волю к ней. Здесь находят воплощение брюсовское мистическое
познание мира, его жажда бесконечного, заключённый в нём мятущейся хаос

противоречия «ищущей, неудовлетворенной мысли» [20, с. 56] Мгновенная метаморфоза
Вселенского смерча чувств и эмоций людей в повседневный хаос демонстрирует
непрерывность, цикличность жизни, её постоянное обновление, зиждущиеся на законе
баланса мира бытия и мироздания.

Идея гармонии, сопряжённая у Брюсова с концепцией соборности, проявляется в
интересе поэта к античным и средневековым жанрам на библейские темы. Один из
векторов тематических направлений лирики Брюсова – культура Германии XVI века,
ознаменовавшаяся расцветом гравюрного искусства. В экфрасисе «Пляски смерти.

Немецкая гравюра XVI века» [22, с. 356-357] отражены иконографические мотивы мастера
гравюр Г. Гольбейна. Ключевым, определяющим структуру стихотворения, основные
мотивы, систему образов, идею и пафос, является фрейм «смерть».

Основным является мотив двойничества, воплощённый в композиции произведения в
целом и внутри его фрагментов: каждая строфа посвящена конкретному персонажу
(крестьянину, любовнику, монахине, младенцу, королю), вербализированная в форме
монолога-обращения Смерти к герою, после чего следует призыв к пляске. Повторение
«плясовых» частей, образуя своеобразную композицию, создаёт рефрен, включающий
глаголы со значением кругового движения («завертимся», «завертись»), с семантикой
объятия («обнимать», «обнять», «объятия») – реализуется зрительный эффект хоровода
смерти. Семантически полюсные лексемы: «Бог» – «сатана»; «чёрная ряса», «черница»
– «чернец»; «свадьба», «под венец» – «могила», «от жизни упасу»; «ад» – «друг»,
«возлюбленная», «веселье плясовое»; «Смерть» – «пляс» – выражают идею равенства
всех перед смертью и идею соборности, представляющую собой базовый компонент
духовной культуры и менталитета русского народа.

Очень значимым для Брюсова стал мотив пути, движения, сопряжённый с запросами
личности поэта, жаждущего новых знаний, открытий. По сути, поэзия Брюсова, как и его
жизнь и деятельность, демонстрирует путь учёного, демиурга новой социокультурной
реальности, проводника в будущее, борца. В концепте Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ, являющемся
фокусом поэтического воплощения идеи движения, со временем доминирует полюс

10.7256/2454-0749.2024.2.69977 Филология: научные исследования, 2024 - 2

60



«жизнь». В системе образов лирики Брюсова утверждается образ света в различных его
коннотациях: огонь, звезда, пламя и др.

В стихотворении «У личный митинг» [14, с. 430-431] с помощью репрезентантов образа
света («факелы», «не умирающий огонь», «зарево», «в пламени», «пожар»), глаголов со
значением свечения, горения («вспыхнут», «озарятся»), в также лексем с негативной,
разрушительной семантикой («чёрный нетопырь», «озлобление», «вражда», «жертв
ряды», «миг последний», «страшный танец», «темнота») раскрывается брюсовская
концепция обновления жизни, рождения другой реальности через разрушение,
уничтожение прежней действительности, косной, серой и лживой: «Но из наставшей
темноты // Из пепла общего пожара // Воздвигнешь новый мир – не ты».

Говоря о новом человеке, сильном и волевом, поэт обращается к теме викингов. В
стихотворении «Царю северного полюса» воспевается торжество жизни над смертью,
отступившей перед бесстрашием, выносливостью и волей людей. По Брюсову, именно
«варварский» компонент, присущий русской культуре и составляющий её уникальность,
способен стать посылом к появлению человека, который преобразует мир и вдохнёт в
него деятельную, творческую жизнь. В противовес библейскому апокалипсису, согласно
которому на борьбу с Антихристом встаёт Христос, эсхатология Брюсова зиждется на
вере в человека, в его неиссякаемые силы и безграничные возможности.

Таким образом, концепты – это языковые единицы, за каждой из которых стоит структура
знаний, появившихся в процессе деятельности человека и познания им мира,
преломлённых и категоризованных его сознанием. Содержащиеся в ментальности
русского человека когнитивные модели, воплощённые в концептах Ж ИЗНЬ и СМЕРТЬ,
являются базисными в творчестве В.Я. Брюсова. Концепт «жизнь» и «смерть»
раскрываются через значения-первосмыслы, переносные значения и репрезентируются
в авторских коннотациях. Их специфичность заключается в том, что они организуют
явление интегрального характера: будучи тесно, неразрывно сплетенными,
самостоятельные концепты объясняются через противопоставление друг другу и через
установление причинно-следственной связи между ними. Экспликация ассоциативно-
коннотативной составляющей содержаний концептов Ж ИЗНЬ и СМЕРТЬ, их культурно-
религиозно обусловленное единство заложены на идейном уровне философского
дискурса Брюсова и констатируют факт образования биполярного концепта
Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ, единство которого определено пересечением фреймовых сетей его
полюсов.

Использование концепта Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ позволяет поэту выразить свою идейно-
эстетическую позицию: посредством органического сплетения этих лексических единиц
обозначается сквозной мотив поэзии Брюсова – мотив двойничества, ставший
источником мотивов одиночества, отчаяния, хаоса, апокалипсиса, движения,
жизнеутверждения, при этом воплощается отражающий интенционально мотивированную
модализацию брюсовского творчества оппозитивный дискурс, проблемы которого –
поиск нравственных и духовных основ, смысла человеческого существования, жизни и
смерти, любви, вечности жизни, будущее цивилизации.

Концепт Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ является текстообразующим средством, создаёт сюжет и
композицию поэтических произведений Брюсова, отличающуюся особой организацией
пространственно-временных отношений, включением реминисценций и аллюзий,
соотносимых с Библией и мифотворчеством.

В роли изобразительно-выразительного средства, эксплицируясь на лексическом уровне,

10.7256/2454-0749.2024.2.69977 Филология: научные исследования, 2024 - 2

61



концепт Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ порождает витальные и мортальные ассоциативно-
коннотативные смыслы. Важно отметить расширение тезауруса поэзии Брюсова
лексемами с положительной семантикой. Феномен биполярного концепта Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ
формирует идиостиль В.Я. Брюсова, являющийся способом воплощения идиолектной
личности поэта, и позволяет постичь его языковую картину мира, многогранную,
динамичную и эволюционирующую. Очарованный таинством жизни и смерти, Брюсов, в
поиске смысла жизни и истины, от декадентского упадничества восходит к вере в
безграничные возможности человека, к утверждению бессмертия творчества, искусства,
исторических свершений.

В результате выполненного исследования открылась перспектива многогранного
изучения творчества В.Я. Брюсова и других поэтов с точки зрения когнитивной
лингвистики, а именно посредством концептосферы.

Библиография

1. Краснова Т. И. Оппозитивный дискурс о русском большевизме в харбинских газетах
1918-1919 годов // Политическая лингвистика. 2014. № 3(49). 142-147.

2. Попова И.М., Глазкова М.М. Брюсовское «озарение смертью» в романе Захара
Прилепина «Обитель» // Брюсовские чтения 2016 года: Сборник статей. Ереван:
Лингва, 2017. С. 227-238.

3. Флоровский Г. Пути русского богословия. М: Институт русской цивилизации, 2009.
848 с.

4. Ж арина О. А. «Концепт» VS «Фрейм»: проблема дефиниции и соотношения понятий
в современной когнитивной лингвистике // Балтийский гуманитарный журнал. 2017.
Т. 6, № 3(20). С. 43-46.

5. Ожегов С.И., Шведова И.Ю. Толковый словарь русского языка. М: «АЗЪ», 1993. 960
с.

6. Кузнецов С.А. Большой толковый словарь русского языка. СПб.: Норинт, 2000. 1536
с.

7. Толковый словарь живаго великорускаго языка. Владимира Даля. В 4 т. Т. 4. СПб.:
Изданiе книгопродавца-типографа М.О. Вольфа, 1882. 706 с.

8. Библейская энциклопедия. М.: ЛОКИД-ПРЕСС; РИПОЛ классик, 2005. 768 с.

9. Полный православный богословский энциклопедический словарь: в 2 т. Т.1. СПб.:
Изд. П.П. Сойкина, 1913. 1120 с.

10. Прохорова А. В. Биполярность концепта «жизнь/смерть» в дискурсивном
пространстве ранних рассказов Л. Андреева // Вестник Российского университета
дружбы народов. Серия: Русский и иностранные языки и методика их преподавания.
2018. Т. 16, № 2. 224-241.

11. Ницше Ф. Сочинения в 2-х т. М.: Мысль, 1996. Т.1. 829 с.

12. Брюсов В.Я. Дневники. Автобиографическая проза. Письма. М.: ОЛМА-ПРЕСС, 2002.
414 с.

13. Бодлер Ш. Цветы зла. М: Наука, 1970. 485 с.

14. Брюсов В.Я. Собрание сочинений. В 7-ми томах. Т.1. М. Худож. лит., 1973. 672 с.

15. Чуковский К. И. Собрание сочинений: В 15 т. Т. 6. М.: ТЕРРА – Книжный клуб, 2002.
624 с.

16. Энциклопедическом словаре символов/авт.-сост. Н.А. Истомина. М.: ООО
«Издательство АСТ»: ООО «Издательство Астрель», 2003. 1056 с.

17. Хетагурова Д. К. Мифология современного города в поэзии рубежа ХIХ-ХХ веков

10.7256/2454-0749.2024.2.69977 Филология: научные исследования, 2024 - 2

62



(Э. Верхарн, В. Я. Брюсов, Д. А. Гатуев) // Филологические науки. Вопросы теории и
практики. 2021. Т. 14, № 7. С. 2028-2034.

18. Колобаева Л.А. Концепция личности в русской литературе рубежа XIX-XX вв. М.
Изд-во МГУ, 1990. 336 с.

19. Новая философская энциклопедия в 4 т. Т.2. М.: Мысль, 2010. 634 с.

20. Машбиц-Веров И. Русский символизм и путь Александра Блока. Куйбышев:
Куйбышевское книжное издательство, 1969. 352 с.

21. Хетагурова Д. К. Видения апокалипсиса: городская поэзия рубежа ХIХ-ХХ веков (Э.
Верхарн, В. Я. Брюсов, А. И. Токаев) // Филологические науки. Вопросы теории и
практики. 2020. Т. 13, № 11. C. 68-73.

22. Брюсов В.Я. Собрание сочинений. В 7-ми томах. Т. 2. М. Худож. лит., 1973. 496 с.

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Рецензируемая статья как следует из названия, направлена на анализ специфики и
функций концептов Ж ИЗНЬ и СМЕРТЬ в поэзии Валерия Брюсова. В начале труда
отмечено, что «лирика В.Я. Брюсова, лидера символизма, давшего этому крупнейшему в
литературе и искусстве течению теоретическое обоснование, запечатлела сложность и
многомерность такого социокультурного феномена, как период литературы Серебряного
века, возникшего на изломе веков и породившего своеобразную культурную природу,
язык культуры, многообразие мировоззренческих векторов…». Стоит признать, что
подобный акцент вполне правомерен и является конструктивным. Автор обозначает, что
«поэзия Брюсова, вовлеченная в заданный «оппозитивный дискурс», отличается
доминированием антитезы жизнь/смерть, обусловленной психологическим метанием
человека между неопределившимися духовными запросами и потребностями тела, и
отражает «образ поэта», возникший в лирике, «двойственный и антиномичный».
Вероятно, что именно оппозиционный характер лирики В. Брюсова и является
доминантным. Отмечу, что работа продумана, выверена, конструктивна. Материал
представляет собой хорошее, добротное исследование природы лирики Валерия
Брюсова. Привлекает в тексте чередование т.н. теоретического и практического блоков.
Должный информационный грейд выдержан: «Семантика слова смерть также
представлена в нескольких семах: прекращение жизненных функций организма, его
гибель; прекращение существования человека или другого существа; уничтожение
чего-либо. Переносное значение не менее полисемично: «Политическая смерть.
У мереть своей смертью. Вопрос жизни и смерти. У стал до смерти. До смерти всё
надоело. Смерть люблю поболтать» и др.». Основной функционал концептов Ж ИЗНЬ и
СМЕРТЬ у Брюсова обозначен и подтвержден: автор указывает на то, что
«анализируемые концепты образуют единый биполярный концепт Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ,
выполняющий в дискурсивном пространстве поэзии В. Брюсова идейно-эстетическую,
тексто- и стилеобразующую функции». Термины / понятия, которые используются в ходе
анализа унифицированы и точны: «В поэзии Брюсова доминирует мортальная лексика,
рождающая выразительные коннотации образов тьмы и зла, организующая мотивы
распада и гниения, образующая обширный диапазон сети фрейма «смерть». В
стихотворении «Облегчи нам страдания, боже!» полюс СМЕРТЬ биполярного концепта
эксплицируется наполненностью концептуального поля коннотациями «без лучей и без
веры», «холодные щели», «язвы», «гной», «падаль», «могильный покой», «покрывало

10.7256/2454-0749.2024.2.69977 Филология: научные исследования, 2024 - 2

63

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


последнее». Считаю, что иллюстративный фон полновесен и достаточен; автору важно
при этом не только зафиксировать наличие концептов Ж ИЗНЬ и СМЕРТЬ у В. Брюсова,
но и сориентироваться на важность смыслового наличия этих т.н. «номинаций»: «В
алхимическом мире Луна находит воплощение в образах серебра и королевы. По
представлению греческого апологета христианства Теохила Антихейского, являясь
наряду с Солнцем носителем великого таинства, Луна квалифицируется как образ
человека, в то время как Солнце – образ Бога. Греческий христианский теолог и
философ Ориген Адамант интерпретирует Луну, получающую солнечный свет и
распространяющую его на всё окружающее, как образ церкви». Концепты Ж ИЗНЬ и
СМЕРТЬ понимаются расширительно, что и хорошо, «будучи последовательным в своей
мировоззренческой концепции, Брюсов обращается к социальным проблемам, в
освещении которых также наблюдается биполярный концепт Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ. Тема
города развернула Брюсова к действительности и к социальным реалиям
современности». Работа имеет завершенный вид, методология анализа современна,
актуальна. В заключительной части отмечено, что «Использование концепта
Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ позволяет поэту выразить свою идейно-эстетическую позицию:
посредством органического сплетения этих лексических единиц обозначается сквозной
мотив поэзии Брюсова – мотив двойничества, ставший источником мотивов одиночества,
отчаяния, хаоса, апокалипсиса, движения, жизнеутверждения, при этом воплощается
отражающий интенционально мотивированную модализацию брюсовского творчества
оппозитивный дискурс, проблемы которого – поиск нравственных и духовных основ,
смысла человеческого существования, жизни и смерти, любви, вечности жизни,
будущее цивилизации. Концепт Ж ИЗНЬ/СМЕРТЬ является текстообразующим средством,
создаёт сюжет и композицию поэтических произведений Брюсова, отличающуюся особой
организацией пространственно-временных отношений, включением реминисценций и
аллюзий, соотносимых с Библией и мифотворчеством». Материал имеет практический
характер, его целесообразно использовать при изучении творчества Валерия Брюсова,
истории русской литературы. Основные требования издания учтены, цель достигнута.
Рекомендую статью «Специфика и функции концептов Ж ИЗНЬ и СМЕРТЬ в поэзии В. Я.
Брюсова» у открытой публикации в журнале «Филология: научные исследования».

10.7256/2454-0749.2024.2.69977 Филология: научные исследования, 2024 - 2

64


	Специфика и функции концептов ЖИЗНЬ и СМЕРТЬ в поэзии В. Я. Брюсова

