
Филология: научные исследования 
Правильная ссылка на статью:
Магомедова П.А., Аливалиева Д.А. — Духовные ценности/антиценности в религиозной и паремиологической
картинах аварского и русского языков (на примере концепта «Вера/Неверие») // Филология: научные
исследования. – 2023. – № 4. DOI: 10.7256/2454-0749.2023.4.40409 EDN: MVERUE URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=40409

Духовные ценности/антиценности в религиозной и
паремиологической картинах аварского и русского
языков (на примере концепта «Вера/Неверие»)

Магомедова Патимат Ариповна

ORCID: 0000-0002-8177-8951 

доктор филологических наук 

профессор, кафедра теоретической и прикладной лингвистики, Дагестанский государственный
университет 

367026, Россия, республика Дагестан, г. Махачкала, ул. Мурсалова, 110 

p_magomedova@mail.ru

Аливалиева Джамилат Абдулкадировна

аспирант, кафедра теоретической и прикладной лингвистики, Дагестанский государственный университет

367026, Россия, республика Дагестан, г. Махачкала, ул. Магомеда Гаджиева, 43, оф. а 

djam.schagbanova2014@yandex.ru

Статья из рубрики "Интерпретация"

DOI:

10.7256/2454-0749.2023.4.40409

EDN:

MVERUE

Дата направления статьи в редакцию:

06-04-2023

Дата публикации:

13-04-2023 

Аннотация: Статья посвящена проблеме репрезентации ценностной составляющей
концепта «Вера/Неверие» в религиозном и паремиологическом дискурсах
разноструктурных языков. Основная цель исследования – установление сходств и
различий в языковой объективации духовных ценностей/антиценностей в аварской и
русской лингвокультурах на материале концепта «Вера/Неверие», который представляют

10.7256/2454-0749.2023.4.40409 Филология: научные исследования, 2023 - 4

29

https://e-notabene.ru/pfni/rubric_1318.html


собой один из базовых концептов, затрагивающих в совокупности все ценностно-
поведенческие сферы человеческого бытия. В религиозном сознании верующего
человека (будь он христианин или мусульманин), по своему естеству заложена тяга к
добродетели, стремление к облагораживанию нрава, осмысление и номинация всего
этого происходит посредством конкретных языковых знаков и их смыслов. Рассмотрены
понятийные, ценностные и образные составляющие исследуемого концепта.
Актуализация в лексических системах различных языков, лексем с религиозным
(исламским) значением, масштабная активность текстов указан-ной тематики в
различных жанрах, особенно в текстах масс-медиа, выдвигают перед лингвистами новые
перспективные направления междисциплинарных исследований. Новизна исследования
состоит в как в разработке исследования в аспекте сопоставительной теолингвистики
впервые на материале указанных языков, так и в интегральном использовании
лингвоконцептуального и теоконцептуального методов. В статье прослеживается тесная
связь когнитивных признаков изучаемого концептуального поля и духовно-нравственных
концептов, имеющих при языковой вербализации свою специфику в каждом из
сопоставляемых языков.

Ключевые слова:

аварский язык, ценности и антиценности, вера и неверие, религиозный концепт, иман,
паремии, теолингвистика, духовные тексты, фреймы, универсалии

Наиболее актуальными и научно оправданными на современном этапе развития
языкознания (в том числе и сопоставительного) многими учеными признаются научные
разработки, в которых язык, объективирующий все аспекты материальной и духовной
сфер человеческого бытия, представлен феноменом Homo loques. Обращает на себя
внимание «неослабевающее стремление современных исследователей к изучению
репрезентации в языке категории непреходящих духовно-нравственных ценностей как

смыслообразующих оснований бытия человека» [29, с. 988]. Лингвоаксиологический
подход к исследованию единиц языка в контексте воплощения в них определенных
ценностей/антиценностей коррелирует с линвокультурологическим подходом, при
котором исследуется концепт как «многомерное ментальное образование, имеющее три

важнейших измерения - образное, понятийное, ценностное» [14, c. 5]. Заметим, одним из
обязательных составляющих в структуре концепта является ценностный компонент.

«Под ценностью понимаются цели, ориентирующие человека в его деятельности и

детерминирующие нормы его поведения» [25, с.24]. Не вызывает сомнения тот факт, что
ценности – это не качества и свойства, присущие предметам, они «сами не реальны, а
лишь идеальны, но и не относятся к явлениям сознания. Этот ряд взаимоисключающих

положений обусловлен парадоксальностью самой природы оценки» [7, с.105].

П о н я ти е Духовные ценности рассматриваются в лингвистике как сплетение
религиозного, интеллектуального и нравственного компонентов, составляющих его
сущность. Как указывают ученые, «язык как феномен культуры фиксирует и отражает
некоторым опосредованным образом как систему ценностей, настроения, оценки,
существующие на данный момент в данном социуме, так и ценности, являющиеся

вечными для данной культуры» [7, с.127]. «Можно с уверенностью отметить, что
основополагающими признаками религиозного концепта являются его сакральность и

наличие у него ценностной составляющей» [25, с.87]. Следовательно, исследование

10.7256/2454-0749.2023.4.40409 Филология: научные исследования, 2023 - 4

30



религиозных концептов позволяет выявить основные аксилогемы отдельной
лингвокультуры.

В настоящей статье нами предпринята попытка выявления сходств и различий в
языковой объективации духовных ценностей/антиценностей в русской и аварской
лингвокультурах, в частности, на примере концепта «Вера/Неверие». «Концепт веры
наиболее явно присутствует в авраамических религиях, играя в них фундаментальную
роль. Категория веры как связи человека с Богом эксплицирована уже в книге Бытия…»
[20, с. 82]. В религиозном сознании человека все благое, имеющее непреходящую
духовную ценность всегда представлено в противоположность антиценностям,
приносящим зло, несчастья, беды. У ченые провели исчисление ценностных диад на
основе анализа религиозной (православной) картины мира: «основные
конвенциональные ценности и антиценности, закодированные в сознании, культуре и

языке социумов, могут быть отражены в десяти диадах» [5,с. 25]. При этом представлен
анализ аксиологем различного характера: витальные ценности и антиценности (Ж изнь –
Смерть; Здоровье – Болезнь); религиозные ценности и антиценности (Рай – Ад) и т.п.
При этом анализируются аксиологемы, «репрезентируемые библейскими текстами и
фразеологизмами, афоризмами в контексте несоответствия этим ценностям в отдельных

эпизодах современной жизни» [5, с.26].

Нас интересует проблема репрезентации ценностной составляющей концепта
«Вера/Неверие» в исламском и православном дискурсах с целью выявления специфики
лингвокультурного концепта.

Рассмотрим понятийную составляющую исследуемого концепта, сущность которой
«состоит в определении признаков его содержания, зафиксированных в словарных
дефинициях, в построении структурной модели в виде фрейма, в установлении его

исходного смысла, зафиксированного во внутренней форме слова…» [15, с. 321].
Проведем анализ имеющихся данных словарей и справочников.

Концепт «Вера», в основе которого лежит тесная связь с концептом «Доверие»,

определяется как «круговорот общения» двух (по крайней мере) субъектов» [31, с. 403]. В
православно-христианском дискурсе, «…в основе рассматриваемого слова [вера] лежит
корень, обозначающий правду и истину, а с другой стороны милость, любовь и красоту, и

имеет нравственную связь с лицом, которое является носителем веры» [8, с. 55]. Вместе с
тем, вера – некий волевой акт, который имеет силу и решительность психологического
характера, иногда и аксиоматического плана. «Основания веры лежат глубже знания и
мышления, она по отношению к ним есть факт первоначальный, а потому и сильнее их»
[33, с. 352.].

Описание концепта «Вера» проводилось ранее лингвистами на материале русского
языка на основе дефиниций из словарей, анализа функционирования в определённых

текстах. Так, например, в работе [6] были выделены контекстуальные коннотативные
семы: «истинность», «твёрдость», «обращение в веру», «верность/доверие»,
«спасение», «отсутствие веры», которые входят в околоядерную зону концепта Вера на
системно-языковом уровне религиозного дискурса [цит. по 14, с. 286]. Понятие Вера
(равно как и Неверие) относится к числу базовых, ядерных, опорных концептов, то есть

является константой [38]. Многими исследователями и не раз высказывалась мысль о
том, что опорные концепты связаны с базовыми ценностями любого человека. «С
концептуальной точки зрения все базовые ценности представляют собой совокупность

10.7256/2454-0749.2023.4.40409 Филология: научные исследования, 2023 - 4

31



внутренних качеств личности, ориентированных на творение добра и воплощающих

человеческий идеал в его моральном совершенстве» [28].

Р а с сма трив ая В е р у как основу мировосприятия и миропонимания в русской
лингвокультуре, Т. Б. Радбиль заключает: «…языковые данные свидетельствуют о том,
что в русском мире именно ВЕРА выступает базовым способом совокупной духовной
(мыслительной, эмоциональной, интенциональной, волитивной, религиозной, этической),
ценностной и поведенческой активности этноса, основой национального мировосприятия

и миропонимания в целом, ядерным компонентом национальной идентичности» [34, с. 33-

34]. Следовательно, анализируемые понятия представляют собой базовые концепты,
затрагивающие в совокупности все ценностно-поведенческие сферы человеческого
бытия.

С лингвистических позиций, согласно лексикографическим источникам русского языка
[19] лексема Вера имеет три лексико-семантических варианта:1) твёрдая убеждённость,
глубокая уверенность в ком-, чём-л.; 2) религиозное учение, вероисповедание;
религия; 3) доверие.

В религиозном исламском дискурсе «Иман (вера) – это признание сердцем [истинности
Аллаха и его Пророка], свидетельствование об этом языком и исполнение предписаний

религии [телом]» [3, с.528]. В относительно недавно проведенном исследовании концепта
«Иман/Вера» в русскоязычном исламском дискурсе представлен анализ основных
репрезентантов данного концепта, особенности лексикографического портрета лексем

вера и иман . [25].

Если (согласно православно-христианскому вероучению) абсолютные смыслы, носителем
которых является определенная религия, «оседая» в религиозном сознании,
«обретаются в Откровении» (В. И. Постовалова), то в традиционном исламском сознании
осмысленное миропонимание, регулирующее всю сознательную жизнь мусульманина,
построено на ценностных смыслах священного Корана и Сунны. Вера мусульманина
сводится к убежденности в том, что все практические предписания Корана и Сунны
являются истинными и неоспоримыми наряду с другими предписаниями, и обязательны
для исполнения.

Коран и Сунна рассказывают верующему о том, что для него благо, а что зло, и какие

поступки хорошие и праведные, а какие — скверные и низкие [30, с.7]. ХI акълъунго гьаб
Къуръан буго жинца хI акъабги, батI улабги жо батI а гьабулеб, хI алалаб, хI арамаб жо

баян гьабулеб тIадегIанав Аллагьасул калам [4, с. 673].

Вместе с тем высказано мнение, «Ключевая идея, характеризующая богословское
восприятие нравственного, состоит в том, что Бог является высшим добром и источником
человеческих представлений о добре и зле, о нравственном и безнравственном…
Принятие этой идеи в качестве истинной позволяет религиозному человеку осмыслять
само понятие нравственного не только в качестве этического, но и в качестве

онтологического» [11, с. 115]. Нельзя с этим не согласиться, учитывая, что в религиозном
сознании верующего человека (будь он христианин или мусульманин), по своему
естеству заложена тяга к добродетели, стремление к облагораживанию нрава.
Естественно, осмысление и номинация всего этого происходит посредством конкретных
языковых знаков и их смыслов.

Трудно не заметить, что в русской лингвокультуре одна лексема обслуживает

10.7256/2454-0749.2023.4.40409 Филология: научные исследования, 2023 - 4

32



религиозный и секулярный дискурсы, тогда как в аварском языковом сознании в
исламском дискурсе употребляется заимствованная из арабского языка лексема иман,
имеющая, согласно лексикографическим источникам, следующие лексико-семантические
варианты:

1) вера (в Бога) ;

2) перен . преклоняться перед кем-чем-л. ; фетишировать кого-что-л. ;

3 ) перен . совесть, совестливость; честность, порядочность. [1, с. 521]. Сравним с
лексемой иман в русском языке [от араб. - верить ], в исламе, признание языком и
сердцем «за истину того, что ниспослано Всевышним и что приносит Мухаммад,

посланник Аллаха» [17, URL].

Уточним: иман не религия и не вероисповедание (как у рус. Вера2 ), а сама вера (иман1
) как убежденность, само состояние безусловного принятия и признания Бога/Аллаха и
его Пророка, священного Писания/Корана и т.д.

Здесь необходимо отметить: сама по себе Вера в Бога, являясь частью внутренней
духовной жизни человека не представляет собой базовой ценности; базовой ценностью
является ПОКЛОНЕНИЕ БОГУ  в исламском дискурсе (  ), СЛУ Ж ЕНИЕ БОГУ  – в
православно-христианском дискурсе. Это целый комплекс правил соблюдения канонов
религии (молитва, пост, закят, паломничество и др.), выполнения ее заповедей, отказ от
запретного и принятие дозволенного (в исламе: харам и халяль ), работа над
усмирением своего эго (нафса ), контроль за своим сердцем на наличие искренней
любви к Творцу и ближнему. Развивая высказанную мысль, заметим, именно
соблюдающая религиозная личность, образом жизни которой являются Священные
Писания, стремится к добродетели, к совершенствованию своей морально-этической
сущности (срав. авар. иман бугев «порядочный; совестливый (букв. имеющий веру )»;
иман бахъун «бессовестно, беспардонно» ( букв. веру отняв). Процесс десакрализации
иман в аварской лингвокультуре привело, во-первых, к широкому спектру употребления
данной лексемы за рамками религиозного дискурса; во-вторых, позволило поставить
знать тождества в определенных случаях между понятием верующий (набожный )
человек= совестливый (порядочный, честный) человек. О  завершенности процесса
десакрализации значения иман свидетельствует фиксация словарями последних изданий
производного значения «совесть, совестливость; честность, порядочность», что не
представлено в словарной статье в Аварско-русском словаре 1967 года издания.

В религиозном сознании мусульманина, согласно канонам религии, отсутствие веры
распространяется на духовно-нравственную сферу человека, его отношения в обществе,
семье, морально-этические стороны поведения; религия «вычленяет такие пороки
человеческой сущности, как высокомерие, гордыню, лживость, любовь к сплетням и

кле в е те . [23, с.38]. По крайней мере в мусульманском сознании «Вера/Неверие
многокомпонентное понятие, в котором объединены святость и грех, добро и зло,
совесть и бессовестность, смиренность и гордыня, истина и ложь и т.п.

В аварской лингвокультуре для обозначения твёрдой убеждённости, уверенности в ком-,
чём-л.; в том числе семантики доверия (нерелигиозная сфера) употребляется
глагольная лексема божизе ипроизводные от нее существительные божи, божилъи, в том
числе божугут I  и «неверие; безверие». Г I  умруялда жаниб т�оцебесеб нухалъ гьав
х�акъикъаталъ гуккана, гьасул рек�елъ божилъиги рокьиги ч�вана. ( Г�. Шахтаманов,
Кьурулъ пух щвеч�еб бис). «Впервые в жизни он столкнулся с ложью, что убило в его

10.7256/2454-0749.2023.4.40409 Филология: научные исследования, 2023 - 4

33



сердце веру и любовь». Нижеца «Миллат» абураб газета биччазе квер барабго цохI о
нижер ахIмакъаб божилъиги, битI ахъе, гьеб газеталъухъ урхъун почтабазул
отделениязда ва киоскал сверун терелел магI арулалги ругеб гI адаб асар букI ана »
http://www.maarulal.ru/avarpress/362-gazeta-millat.html «Когда мы начинали издавать
газету «Миллат», у нас появилась глупая уверенность, что читатели будут нетерпеливо
обегать почтовые отделения и киоски в ожидании очередного номера».

Как отмечает Талапова Т. А., в русской языковой картине мира «основные
семантические признаки концепта «Вера/Неверие»: правда, верность, истина,

обещание, обет / недоверие, отсутствие веры, сомнение» [42, с.12]. Если в русской
лингвокультуре вербальными операторами оппозитивного концепта «Вера/Неверие»
выступают одноименные лексемы, объективирующие семы «убеждённость, уверенность в
ком-, чём-л.»; «религиозное учение, вероисповедание»; «доверие», то в аварской
концептосфере обнаруживается своеобразная дифференцированность репрезентантов
на два самостоятельных концептуальных подполя:

1) «Иман/Купр(у)» с когнитивными признаками «вера в Аллаха», «убежденность в
истинности Его религии (дин ) и ниспосланного Всевышним»/«неверие», «непризнание
ислама или отход от его норм». Отметим, вербальным оператором Неверия в исламском
дискурсе аварского языка выступает лексема купр(у) [арабск.] – 1) безбожие, неверие;

богохульство; 2) неверные, гяуры [1, с. 595]. Следует отметить, что указанная лексема
ограничена сугубо сакральной сферой употребления. В аварской лингвокультуре
широкой употребительностью отличается лексема божунгутIи «безверие; неверие;
богохульство; недоверие» либо устойчивые сочетания иман бахъун (букв. веру отняв) в
знач. бессовестно, беспардонно; безжалостно. Самица гьей гI емер гуккулаан, амма гьаб
жакъагI ан иман бахъун цониги нухалъ гуккун йикI инчI о гьей. (М. Сулиманов, ТIаса
рищарал) «Сами часто обманывал её, но так бессовестно, как сегодня, никогда не

обманывал» [26, с. 126].

2) «Божилъи/БожунгутIи» с когнитивными признаками «доверие к кому-, чему-либо»,
«вера, убежденность, уверенность», «надежда, упование», «безопасность»; (авар.
боржи бугеб магІарда хІамица гІундул тарал (посл.) «на безопасной горе осел уши
потерял»)/ «безверие, безбожие», «недоверие», «неуверенность, сомнение». Нетрудно
заметить, что «БожунгутIи/Неверие»в аварском языковом сознании допускает
актуализацию указанных признаков в секулярной сфере, равно как и в религиозном
(исламском) дискурсе. Чего нельзя сказать о божилъи : только в обыденно-секулярном
дискурсе.

Дуца иццул х I  оринибе х I  ац I  у туна, божилъиялъе рек I  к I  гьабуна. Халкъалъ
гьединазда хиянатчиян абула. (XI. ГIарипов, Чияр яс) «Ты плюнул в колодец, подорвал
веру людей. В народе таких называют предателями».

В состав концептуального поля исследователи русской лингвокультуры неоднократно
относят признак «вера как истина». «Анализ семантической структуры… лексем
позволяет выделить единую ядерную сему: «признание, почитание за истину», что, в
свою очередь, сближает концепты вера и истина и позволяет сделать вывод, что
последний принадлежит околоядерной зоне ассоциативно-семантического поля концепта

вера» [6, с. 95]. У казанный концептуальный признак эксплицирован достаточно широко в
религиозных текстах аварского языка, а также актуализирован во фразеологическом
системе языка: авар. Къуръан бакьулъа рагІи «истина, верное слово, правда, (букв,

слово из середины Корана) [26, c. 164].

10.7256/2454-0749.2023.4.40409 Филология: научные исследования, 2023 - 4

34



Если в русской лингвокультуре основными семантическими признаками концепта
«Вера/Неверие» признаются: «правда, верность, истина», «обещание, обет» /

«недоверие, отсутствие веры», «сомнение» [42], то в аварской лингвокультуре
выделяются признаки: «вера, покорность» «убежденность в истинности Бога»;
«надежда, упование»; «безопасность»; «совесть, совестливость» / «безверие,
безбожие», «недоверие», «неуверенность, сомнение».

Рассмотрим некоторые когнитивные признаки исследуемого концепта в
интерпретационном поле русского и аварского языков.

Осмысление понятий Вера и Неверие носителями исследуемых лингвокультур может
происходить неоднозначно: это может быть восприятие веры как живого существа (рус.
вера рождается, растет и умирает ; авар. иман бижизе, божилъи гІезе, басра гьабизе
«стареть»), вера приобретает признаки и качества людей (рус. искренняя,
простодушная , слепая ; авар. ракІбацІцІадаб « искренняя», ракI азулъе лъугьине
«войти в сердце», загІипаб «болезненная, слабая», иман бергьарав «у которого вера
победила [страсти]»); вера осмысляется через пространственный код культуры (рус.
глубина веры , полная вера; авар. иманалъул гъварилъи, борхалъи «глубина, высота
веры»); бытие/небытие веры (рус. вера есть, утрачена, исчезла; авар. иман/божилъи
бугеб/гьечIеб «вера/доверие имеющие/отсутствует»); вера через количественный
показатель (рус. увеличиться, уменьшаться; авар. иман цІикІкІине , дагьлъизе «вера
увеличилась, уменьшилась»); осмысление веры через признак крепости/слабости (рус.
крепкая, слабая, твердая; авар. щулияб «крепкая [в знач. здоровая], загІипаб
«слабая», къуватаб «сильная», къвакІараб «твердая». В аварской
лингвокультуре вера может быть представлена через весовой код тІадагьаб
«легкая [в знач. легковесная], иманалъул бакІлъи «весомость [тяжесть] веры».

Особо следует остановиться на устойчивой языковой формуле, имеющей широкую
употребительность в духовных текстах: иман лъезе (букв. веру положить ) 1)
«уверовать, принять религию» 2) «быть, стать благосклонным к кому-л., считать кого-л.

своим кумиром» [1, с. 739]. Феноменальность данного сочетания состоит в том, что им
номинируется диффузная ситуация с компонентами «принять/присягнуть религии»,
«проявить покорность Аллаху», «сотворить себе кумира». Иман лъурал гIадамал жидеда
аскI ор ккедал гьез абула нижги нужгогI адал муъминзаби ругин абун «Когда они
[лицемеры] оказываются рядом с уверовавшими людьми, говорят, мы тоже из числа

мусульман»[43, с. 19]. Ялъуни гьеб хитI аб букI ине бегьула жодоца кI алалъ иман лъурал,
ракI аз иман лъечIел гI адамаздехун «Либо это обращение может относится к тем, кто

уверовал лишь языком, но сердцем не уверовал» [43, с. 19]. Ялъуни гьеб иблис букI ана,
Аллагьасул азалияб гI илмоялдаго, иман лъун хадуса жиб капурлъизе бугеблъун « Или
еще в предвечном знании Аллаха иблис (сатана) был из числа тех, кто впадет в неверие

после того, как уверовал» [4, с.95]. РукI ана ягьудиязул къотI и биххичI елги, свалат-салам
лъеяв Аварагасде иман лъун, Исламалде рачI аралги «Были среди них не нарушившие

договор с иудеями, присягнув Пророку, пришедшие в Ислам» [4, с.116]. Ахир къиямасеб
къоялдаги, гьениб букI инесеб жоялдаги иман лъурал «У веровавшие в Судный день и во
все, что произойдет тогда»

Неверие в сопоставляемых языках осмысляется: 1) как грех (кара за неверие ) и враг

(бороться с неверием ) в русской лингвокультуре [42, с. 17]; 2) куфр, харам , мунагь в
аварском религиозно-языковом сознании. В лингвистической литературе определено
инвариантное толкование сакрального понятия Грех : «для человека, живущего в Боге и

10.7256/2454-0749.2023.4.40409 Филология: научные исследования, 2023 - 4

35



понимающего, что действия типа А — плохие, а действия типа В — хорошие, потому что
Бог определил, что А — плохо, а В — хорошо, [грех — это] совершение А и
несовершение В, в результате чего человек становится виноватым перед Богом и
перестает жить в Боге» (33, с. 171). Согласно исламскому мировосприятию самым
большим грехом является вероотступничество, безбожие, неверие. В аварском языке
функционируют специальные лексемы, номинирующие безбожного, вышедшего из веры

человека : имангьеч I  «изувер, вероотступник» [1, с.521]; капурчи « неверующий,

безбожник; неверный, нечестивый, поганый, кафир, гяур, иноверец (не мусульманин)»[1,

с.549]; инкарчи «человек, который что-л. отрицает (напр. веру). Номинативная плотность
данного концепта позволяет создать полное представление о его лингвокультурной
специфике в аварском языке: капураб 1) рел. не исповедующий мусульманства; 2) рел.
поганый, нечистый (с точки зрения ислама) 3) отвратительный; (капураб махІ
«отвратительный запах, вонь»); капурлъизе «становиться, стать немусульманином,
отречься от ислама; не признать Аллаха и его посланника Мухаммеда»; капурлъи
«вероотступничество (отглагольная номинация)», капурлъизабизе « понуждать к
вероотступничеству», капурлъизаби «номинация от гл. капурлъизабизе ». У казанные
лексемы имеют распространение в сакральном дискурсе, хотя в значении некоторых
лексем произошла десакрализация: капураб махI  «отвратительный запах»; инкарчи (в
зн. отрицать вину, отказаться от предложения).

Любое понятие греха, отступления от законов Бога/Аллаха содержит (явно либо скрыто)
идею наказания, расплаты за виновность перед Всевышним, следовательно, на
периферии концептуального поля представлены соответствующие вербальные
операторы: рус. наказание, кара, возмездие; авар. тамихI  [гьабизе], къисас, гI азаб,
жаза.

Неверие как концептуальный признак включает компонент «неискренность веры
(лицемерие)» в аварской паремиологической картине мира: Аллагь рехсолеб – к I  ал,
хI арамаб боцIи кибдай бугоян – рак1 «На устах имя Аллаха, а в сердце – поиски
запретного имущества»; Радал къалъизегIан, Къуран цIалулев, къалъудаса нахъе хIамул
рикъулев «С утра до обеда Коран читает, после полудня ослов уводит/ворует»; Вихьизе
– т1арикъатчи, ватизе – хиянатчи «На вид – соблюдающий [каноны религии], а на самом

деле – подлец». Сравним схожее в рус. Бог на языке, а девка на уме [9].

Неверие (нерелигиозная сфера)осмысляется как признак отсутствия доверия,
надежности в божи гьечI ев (букв . веры не имеющий) 1) ненадёжный; 2) трудный,
тяжёлый.

Я бакъул хинлъи чI ваялде, я чI аго хутI иялде божи гьечI ел къоял чанги рукI ана
Салимил. (М. МухIамадов, Лъукъарал кьураби) «Много было у Салима безнадежных,

тяжелых дней, когда он думал, что не выживет» [26, с. 49]

Паремиологическая картина сопоставляемых языков фиксирует когнитивные признаки
концепта Вера/Неверие посредством актуализации тесной связи с ближайшими
концептами «Бог», «Благонравие», «Грех», «Зло». Необходимо при этом отметить, что в
аварской лингвокультуре малочисленны паремии с объективацией концепта
«Вера/Неверие», объяснение этому факту найти сложно, вероятно, здесь имеет место и
специфика исламского вероисповедания, сакральная заповедность темы веры, религии
и Бога в Исламе.

Чудодейственная спасительная сила веры для человека в русских паремиях фиксируется

10.7256/2454-0749.2023.4.40409 Филология: научные исследования, 2023 - 4

36



широко: Вера животворит . Вера и гору с места сдвинет . Вера спасает. С верой нигде не

пропадешь. [9]. В аварской лингвокультуре не обнаружено ни одной паремии со схожим
компонентом. Однако осмысление обращения и полагания на Всевышнего при
важнейших жизненных ситуациях объективировано в авар. ЧIужу ячунелъул ги чу
босулелъул ги, берал ги къанщун, Аллагьасде божилъи гьабе «При женитьбе, как и при

покупке лошади, закрыв глаза, полагайся(надейся) на Аллаха» [2].

Православно-христианское и исламское религиозное сознание сходны в осмыслении
признака «все в мире по воле Бога/Аллаха», что объективируется в паремиологической
картине национальной (русской и аварской) концептосфер: рус. Бог не захочет, и

пузырь не вскочит. Бог души не вынет, сама душа не выйдет. [9]. Авар. Аллагьасухъ
балагьун гьекъолебила г1анк1уялъ лъим «Даже курица пьёт воду по воле Аллаха (букв.

оглядываясь на Аллаха)» [2].

Социальное равенство людей перед Богом актуализировано в рус. Перед Богом все
равны. авар. Хан хола, лагъги хола – кI иялго бащалъула «Хан умрет, и раб умрет – оба
равны (перед Всевышним)». Ахиркиямасеб къо киназдего щола «Судный день придет ко
всем». Соответственно, равно и правитель и его раб равны в ответе за свои грехи. так
же, как и простые смертные не должны совершать грехи, а если совершили, то должны
понести заслуженное наказание.

Искренность веры, отказ от показухи являются важнейшими признаками мусульманина:
авар. Магжилъ иман букI унареб, рекI елъ гурони «Вера сосредоточена в сердце, а не в

бороде» [2], истинная вера заключена глубоко в сердце, внешняя атрибутика без хузура
не приветствуется в Исламе.

Как ранее нами отмечалось, ценностная составляющая «Веры/Неверия» представлена
как добродетель, благодать, милосердие религии и человека в ней, Священные Писания
учат верующих что хорошо, что плохо, как не следует поступать, что порицается
Богом/Аллахом, а что одобряется. В семантике аварских пословиц ложь и клевета как
пороки, порицаемые религией качества человека, подвергаются осуждению: авар.
Каламалда жаниб бищунго нахъег I  анаб жо – гьереси, гьерсазда гьоркьобги ц I  акъго
хъубаб жо – мац I  гьаби [Самым гнусным в речи является ложь, из лжи самой мерзкой –
сплетня]. Раг I  анщинаб бицаравги – гьерсихъан, бихьанщинаб бицаравги – мац I  ихъан
[Человек, доносящий все, что услышал – лжец, и доносящий все, что увидел –
сплетник]. Ср. с рус. Всякая неправда грех. В религиозной картине мусульманина
ложная сплетня, клевета может привести к искуплению грехов жертвы клеветы: авар.
Зоб роц I  адго балеб ахир гьеч I  еб ц I  ад, нилъ рац I  ц I  адго лъолел хъубал бугьтанал
[Гнусная клевета очищает нас, подобно льющемуся с ясного неба дождю]; ХIарамаб
боцIи-малги – жужахI алъул цI ул буго, жиндийго гьеб боркьизе къо бихьун бакI арулеб

[Запретное имущество – что дрова для Ада][4, с. 154]. Духовно-нравственная сфера
человека, его отношения в обществе, семье, морально-этические стороны поведения
регулируются, как известно, в исламе: авар. Ч I  ужу инжит гьаюлев чи – Аллагьасул
тушман, ятим къварид гьавулев чи – Аллагьасул ги халкъалъул ги тушман «Тот, кто
обижает жену - враг Аллаха, тот, кто обижает сироту - враг Аллаха и человечества».
ХI айваналцин рагъизе тI ами Аллагьас гьукъараб жойила. ««Аллах запрещает заставлять
бороться/драться даже скотину».

Верующий человек ассоциируется носителями как русского, так и аварского языка с
порядочным, совестливым, честным человеком. Рус. Бог любит праведника, а черт

ябедника . У них вера хороша (говорят о народе, т. е. нравственность ).[9]. Менять веру

10.7256/2454-0749.2023.4.40409 Филология: научные исследования, 2023 - 4

37



– менять и совесть [9]; авар. Иман гьеч I  ев – ях I  гьеч I  ев [26, с. 126]. Иман бахъун
(букв. веру=совесть отняв), бессовестно, безжалостно.

Аварские паремии фиксируют этнокомпонент «заниматься бесполезным делом» через
интерпретацию богоугодных дел: авар. Баркала гьечI еб кечI  – кири гьечI еб лаила «Как
песня без благодарности, что зикр (поминание Всевышнего), лишенный воздаяния».
Т уркидул кири гьечI еб, кочI ол хI акъ гьечI еб «Ни воздаяния за духовные оды, ни греха
за песнопения».

Неверие как концептуальный признак актуализируется посредством компонента
«безбожник; вероотступник», неприятие никакой религии, отсутствие веры в человеке

губительно для его плоти и души: рус. Ни богу свечка ни черту кочерга [9]; авар.
Бусурманлъун как гурев, капурлъун хъанч гурев «Ни молитвы мусульманина, ни креста

христианина» [2]. Причастность греху, проступки и ошибки верующего человека по
данным паремиологических фондов сопоставляемых языков прощаются при условии
смиренного покаяния; утверждается мысль о грешности человечества: Рус. Нет такого
человека, чтоб век без греха прожил. Милость над грехом - что вода над огнем (т. е.
властна); Грех грехом, а вина виной. Все мы не без греха. Один Бог безгрешен. Един

Бог без греха. [9]. авар. Мунагьго гьечI ей яс ялагьулаго, чI ужуго щвечI ого, хутI аравил
(досл. «В поисках безгрешной невесты остался без жены»). Следовательно, неверие,
безбожие рассматривается как самый тяжкий и большой грех: Нет греха хуже безбожия.

Аллах и его рабы есть в любой стране [18, с.29]. Нет для человека более красивой
одежды, чем набожность [Там же, с.30].

Таким образом, объективация двухъядерного оппозитивного концептуального поля
«Вера/Неверие» в русской и аварской лингвокультурах обнаруживает больше сходств,
чем различий.

Таким образом, сила веры заключается не только в убеждениях и отдельных
нравственных качествах человека, но и в его помыслах, действиях и поступках: Глубина

веры подтверждается делом [18, с.28]. Изучаемый концепт связан с такими
специфическими нравственными концептами аварской языковой картины мира, как «Ях I
» и «Намус», (совесть, честь, стыд), часто актуализирующими религиозный код культуры:
Бихьинчиясул яхI  гурони, жужахI алъул цI еца бухI улареб жо гьечI ебила «Единственное,
что не горит в адском пламени – это честь мужчины». ЖужахI алъул цI ецаги бухI улареб
жойила яхI  «Даже в огне ада совесть не горит». Примечательно, что «совесть не только
вступает в противоборство с грехами человека, но находит поддержку и в других

чувствах – в стремлении человека к миру с собой, с людьми и с Богом» [11, с.125].

В аварской лингвокультуре фразема т1абиг1ат берцинлъи «благой нрав» интегрирует
значение религиозно-сакральное и обыденное (человек набожный => благонравный).
Соответствующее положение дел репрезентируется через устойчивые формулы
благопожеланий и паремий: иман бугев вук1айги лъимер «с верой истинной будет
рожден (о новорожденном)», иман-яхь бугев рос щвайги «с верой-совестью пошлет

жениха», иман щулияб кье Бет1ергьан « О Всевышний, дай мне крепкую веру» и т.п. [25]

Допустимость употребления в аварском языке «конструкций типа лексемы иман бугев чи
в значении «набожный, верующий человек» и параллельно в значении «честный,
порядочный человек», что фиксируют также и словари, говорит о народных стереотипах

мышления, воплощенных в языке» [24, с.388].

10.7256/2454-0749.2023.4.40409 Филология: научные исследования, 2023 - 4

38



Библейская идея «Каждому воздастся по его делам», имеющая уточненную семантику в
исламе – «Поистине, дела (оцениваются) только по намерениям, и, поистине, каждому

человеку (достанется) только то, что он намеревался (обрести)» [39], может стать
краеугольным камнем в процессе переформатирования духовно-нравственных интенций
общества в целом и каждой религиозной личности в отдельности.

Библиография

1. Аварско-русский словарь (под ред. М. М. Гимбатова). Махачкала: ДНЦ РАН, 2006,
2096 с.

2. Алиханов З. Аварские пословицы и поговорки. Махачкала, 2016. (на авар. яз.).

3. Аль-Газали, М. Возрождение религиозных наук / Абу Хамид Мухаммад аль-Газали
ат-Туси. Пер. с араб. яз. книги “Ихйа’ ‘улум ад-дин”. В десяти томах. 1-е изд. Ма-
хачкала: Нуруль иршад, 2011. 460 с.

4. Аль-Чиркави, С. (2011). Танбигьу-ль-гIавам ила дагIвати-ль-Къуръан: Побуждение
внять призыву Корана. В четырех томах. Том 4, 1-е издание. Махачкала: Нуруль
иршад, 2011. 491 с. (на авар.яз.)

5. Байрамова Л.К. Отражение в библейских текстах ценностей и антиценностей и
отсутствие некоторых их корреляций с эпизодами современной жизни. Филология и
культура. 2014. №4(38), с. 25-28

6. Балашова Е.Ю. Номинативная плотность лингвокультурного концепта ВЕ-РА/FAITH в
русском и английском языках. Вестник Иркутского государственного
лингвистического университета, № 2, 2010, с. 92-98

7. Гибатова Г. Ф. Аксиология в языке. Вестник Оренбургского государственного
университета, 2011, №2 (121). С. 127-132

8. Гоголюк Ю. Е. Лингвокультурологическое исследование концепта «вера». Труды
Белгородской духовной семинарии, 2018, с. 52-56

9. Даль В. И. Пословицы русского народа. В 2-х томах. М.: «Художественная лите-
ратура», 1989. 433 с.

10. Демьянков В. З. Политический дискурс как предмет политологической филологии.
Политическая наука. Вып. 3: Политический дискурс: История и современные ис-
следования. Герасимов В. И., Ильин М. В. (ред.). М.: ИНИОН РАН, 2002. C. 32–43.

11. Домусчи С. А. Нравственный мир человека в христианском богословии и русских
пословицах. Развитие личности. № 3, 2017, с. 113-128

12. Ж уков В. П. Словарь русских пословиц и поговорок 4-е изд., испр. и доп. М.: Рус.
яз., 1991. 534 с.

13. Казнина Е. Б. Концепт вера в диалогическом христианском дискурсе: Авторефе-рат
дис. ... канд. филол. наук. М., 2004. 16 с.

14. Карасик В. И. Базовые характеристики лингвокультурных концептов // Антология
концептов/ под ред. В. И. Карасика, И. А. Стернина. Волгоград: Парадигма, 2005. С.
13 – 15

15. Карасик В. И., Милованова М. С. Осмысление жертвоприношения: дискурсивные
векторы оценки. Сибирский филологический журнал. 2021. № 1. С. 321–336. DOI
10.17223/ 18137083/74/24

16. Козлова Е. А., Гремицкая М. В. Концепт ВЕРА и религиозный дискурс: влияние
медиа. Филологические науки. Вопросы теории и практики. 2023., Том 16. Выпуск 1.
С. 285-290

17. Комлев Н. Г. Словарь иностранных слов. М.: Эксмо, 2006 [Электронный ресурс],

10.7256/2454-0749.2023.4.40409 Филология: научные исследования, 2023 - 4

39



https://rus-foreign-words-dict.slovaronline.com/14924-ИМАН

18. Кухарева Е. В. Лингвострановедческий словарь арабских паремий. 2-е изд., испр. и
доп. М.: МГИМО «Университет», 2015. 240 с.

19. Кузнецов С.А. Большой толковый словарь русского языка. СПб.: Норинт, 1998
[электронный ресурс] http://gramota.ru/slovari/info/bts/

20. Кушнир О. Н. К вопросу о концептосфере религиозного // Известия Российского
государственного педагогического университета им. А.И. Герцена. СПб., 2011. №
130. С. 108-118.

21. Легойда В.Р., Шестерина А.М., Малыгина Л.Е., Павлова Е.С. Интерпретация кон-
цептов веры и прощения в телепередаче религиозной направленности «Парсуна» //
Вестник Моск. ун-та. Серия 10. Ж урналистика. 2022. № 5. С. 82–102. DOI:
10.30547/vestnik.journ.5.2022.82101

22. Магомедова А.Н. Аварские паремиологические единицы с религиозным кодом
культуры // Исламоведение. Махачкала, 2019. № 4. С. 76-81.

23. Магомедова П. А., Микаилова А. А. Опыт концептуального анализа паремиологи-
ческой картины мира разноструктурных языков: концептосфера «ПЛОХО». Ма-
хачкала: Издательство Алеф, 2022, 176 с.

24. Магомедова П. А., Сабулаев Ю. М. Вербализация понятия благонравие в религи-
озном (исламском) дискурсе языка. Мир науки, культуры, образования. № 4 (89),
2021.

25. Магомедова П.А., Гасанова М.А. — Репрезентация концепта ВЕРА/ИМАН в рус-
скоязычном религиозном (исламском) дискурсе // Филология: научные исследова-
ния. – 2022. – № 12. – С. 63-77. DOI: 10.7256/2454-0749.2022.12.39474 EDN:
MUEWAX URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=39474

26. Магомедханов М. М. Аварско-русский фразеологический словарь. М.: Рус. яз.,
1993-409 с.

27. Маслова В. А. Лингвокультурное введение в теорию человека. Вестник Москов-
ского государственного областного университета. Серия: Лингвистика. 2019. № 3.
С. 21–28.

28. Маслова В.А. Духовный код с позиции лингвокультурологии: единство сакрально-го
и светского //Метафизика, 2016, № 4 (22), с. 87-99

29. Мокиенко В. М. Большой словарь русских поговорок [Текст] : более 40 000 образ-
ных выражений / В. М. Мокиенко, Т. Г. Никитина ; Международная ассоц. препо-
давателей русского яз. и лит., Российское о-во преподавателей русского яз. и лит.,
Санкт-Петербургский гос. ун-т, Межкафедральный словарный каб. им. проф. Б. А.
Ларина. М.: ОЛМА Медиа Групп, 2013. 783 с.

30. Мусульманин и его личность в свете Корана и Сунны / Сост., пер. с араб., перераб.,
прим. Е. Сорокоумовой. М.: Умма, 2012. 576 с.

31. Найденова Н.С. Современная лингвистика в постсекулярной перспективе. Вестник
Российского университета дружбы народов. Серия: Лингвистика = Russian Journal of
Linguistics. 2018. Т. 22. № 4. С. 988—1000.].

32. Новейший большой толковый словарь русского языка / Гл. ред. С. А. Кузнецов.
СПб.: Норинт; М.: РИПОЛ классик, 2008

33. Панова Л. Г. Грех как религиозный концепт (на примере русского слова «ГРЕХ» и
итальянского «РЕССАТО»). Логический анализ языка: Языки этики / Отв. ред.: Н. Д.
Арутюнова, Т. Е. Янко, Н. К. Рябцева. М.: Языки русской культуры, 2000. С. 167–177

34. Писарь Н.В. Особенности вербализации концепта «вера» в остромировом Еванге-
лии 1056-1057 года // Казанская наука. 2016. № 5. С. 72-74.

10.7256/2454-0749.2023.4.40409 Филология: научные исследования, 2023 - 4

40



35. Постовалова В. И. Религиозные концепты в православном миросозерцании (опыт
теолингвистического анализа) // Критика и семиотика. 2014. № 2. С. 127-148

36. Пушкин А.А., Тенякова Е.А. Ценностные концепты в современной парадигме ду-
ховно-нравственного воспитания: лингвопедагогический аспект. Современные
проблемы науки и образования. 2015. № 2-2; URL: https://science-
education.ru/ru/article/view?id=22423 (дата обращения: 03.04.2023).

37. Радбиль Т. Б. Вера как основа мировосприятия и миропонимания в русской языко-
вой картине мира. Лингвокультурологические исследования. Логический анализ
языка. Понятие веры в разных языках и культурах / Отв. ред. Н.  Д. Арутюнова, М.  Л.
Ковшова. М.: Гнозис, 2018. С. 23-35.

38. Русско-аварский словарь (сост. С. З. Алиханов). Махачкала: ДНЦ РАН, 2003. 700 с.

39. Сахих аль-Бухари (Краткое изложение) / Перевод Владимира Абдаллы Нирша. 1-ое
издание. В 2-х т. – М.: Благотворительный фонд «Ибрагим Бин Абдулазиз Аль
Ибрагим», 2002. Т.1. 472 с.

40. Сибирева М.В. Концепт «Вера» в русской языковой картине мира: лексикографи-
ческий аспект // Когнитивные аспекты лексикографии. 2009. С. 150-154.

41. Степанов Ю. С. Константы. Словарь русской культуры. М.: «Языки русской куль-
туры», 1997, 992 с.

42. Талапова Т. А. Концепт «Вера/Неверие» в русской языковой картине мира. Авто-
реферат дис. ... канд. филол. наук, Абакан, 2009, с. 22.

43. Тафсир Корана 5-ое изд-е. Аль-Ашбал, 2015. 706 с. (на авар. яз.)

44. Тимошевская Т. А. Национально-культурные особенности функционирования
концепта «Вера»: на материале русского и английского языков: Автореферат дис.
... канд. филол. наук. Ставрополь, 2012. 23 с.

45. Христианство // Энциклопедический̆ словарь. Т. 1. М.: Большая Российская эн-
циклопедия, 1993.

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Представленная на рассмотрение статья «Духовные ценности/антиценности в
религиозной и паремиологической картинах аварского и русского языков (на примере
концепта «Вера/Неверие»)», предлагаемая к публикации в журнале «Филология:
научные исследования», несомненно, является актуальной, ввиду рассмотрения
специфики рассмотрения концептов сферы «духовные ценности» в языковой картине
мира носителей русского и аварского языков. Исследования в области сравнительного
анализа русского языка и одного из языков народов Российской Федерации к коим
относится аварский язык являются ценными.
Статья является новаторской, одной из первых в российском языкознании, посвященной
исследованию подобной тематики в 21 веке. В статье представлена методология
исследования, выбор которой вполне адекватен целям и задачам работы.
Центральной проблемой статьи является репрезентации ценностной составляющей
концепта «Вера/Неверие» в исламском и православном дискурсах с целью выявления
специфики лингвокультурного концепта. Все теоретические измышления автора
подкреплены практическим материалом. 
Автор обращается, в том числе, к различным методам для подтверждения выдвинутой

10.7256/2454-0749.2023.4.40409 Филология: научные исследования, 2023 - 4

41

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


гипотезы. Используются следующие методы исследования: логико-семантический
анализ, герменевтический и сравнительно-сопоставительный методы, а также
наблюдение, описание, дискурсивный анализ. Данная работа выполнена
профессионально, с соблюдением основных канонов научного исследования.
Исследование выполнено в русле современных научных подходов, работа состоит из
введения, содержащего постановку проблемы, основной части, традиционно
начинающуюся с обзора теоретических источников и научных направлений,
исследовательскую и заключительную, в которой представлены выводы, полученные
автором. Теоретические положения иллюстрируются текстовым материалом. Однако
автор не указывает объем полученной выборки, который использовался при проведении
исследования, а также источники ее происхождения и временной период. 
Библиография статьи насчитывает 45 источников, среди которых теоретические работы
только на русском языках. Считаем данное количество неоправданно избыточным в
рамках рассматриваемой работы. Кроме того отсутствуют работы иностранных языках по
смежным темам исследования, которые бы несомненно обогатили работу.
К сожалению, в статье отсутствуют ссылки на фундаментальные работы, такие как
монографии, кандидатские и докторские диссертации. 

В общем и целом, следует отметить, что статья написана простым, понятным для
читателя языком. Опечатки, орфографические и синтаксические ошибки, неточности в
тексте работы не обнаружены. Высказанные замечания не являются существенными и не
влияют на общее положительное впечатление от рецензируемой работы. Практическая
значимость исследования заключается в возможности использования его результатов в
процессе преподавания вузовских курсов по концептологии и специальной филологии.
Статья, несомненно, будет полезна широкому кругу лиц, филологам, магистрантам и
аспирантам профильных вузов. Статья «Духовные ценности/антиценности в религиозной
и паремиологической картинах аварского и русского языков (на примере концепта
«Вера/Неверие»)» может быть рекомендована к публикации в научном журнале.

10.7256/2454-0749.2023.4.40409 Филология: научные исследования, 2023 - 4

42


	Духовные ценности/антиценности в религиозной и паремиологической картинах аварского и русского языков (на примере концепта «Вера/Неверие»)

