
Иванов Александр Алексеевич

архитектор, теоретик архитектуры, независимый исследователь 

117418, Россия, г. Москва, р-н Черемушки, ул. Цюрупы, д. 17, кв. 17 

postpostivanov@gmail.com

Культура и искусство 
Правильная ссылка на статью:
Иванов А.А. Weird-реализм Грэма Хармана и его влияние на современное искусство и архитектуру // Культура
и искусство. 2025. № 10. DOI: 10.7256/2454-0625.2025.10.76507 EDN: AKEWXX URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=76507

Weird-реализм Грэма Хармана и его влияние на
современное искусство и архитектуру

Статья из рубрики "Эстетика и теория искусства"

DOI:

10.7256/2454-0625.2025.10.76507

EDN:

AKEWXX

Дата направления статьи в редакцию:

29-10-2025

Аннотация: В статье рассматривается философия объектно-ориентированной онтологии
(ООО) Грэма Хармана и её влияние на современное искусство и архитектуру.
Излагаются ключевые положения ООО, акцентирующие автономию объектов и их выход
за пределы человеческого восприятия. Анализируются эстетические и литературные
принципы, сформулированные Харманом, в частности концепция weird-реализма (на
материале произведений Г. Ф. Лавкрафта) и специфика художественного объекта в
контексте философии ООО. Идеи Хармана сопоставляются с рядом примеров из
современной архитектуры и искусства: рассматриваются произведения архитекторов
Петера Цумтора, Марка Фостера Гейджа, Тома Вискомба, бюро Diller Scofidio + Renfro, а
также художников Марка Лекея, Альфредо Ачето и участников выставки "Adaptation".
Даётся подробный анализ этих произведений – раскрываются их концепции, авторские
методы и связь с философией объектов. Исследование основано на междисциплинарном
подходе, сочетающем философский анализ текстов Хармана с искусствоведческим
методом разбора конкретных художественных и архитектурных произведений. Научная
новизна исследования состоит в междисциплинарном анализе философии объектно-

10.7256/2454-0625.2025.10.76507 Культура и искусство, 2025 - 10

211

https://e-notabene.ru/camag/rubric_1266.html


ориентированной онтологии и конкретных художественных практик. Впервые в
отечественном искусствознании предпринята попытка сопоставить постулаты ООО с
произведениями современного искусства и архитектуры в формате развёрнутого
академического исследования. Новизна заключается также в обобщении эстетики
Хармана (weird-реализм, метафора, отказ от репрезентации) и выведении из неё
методологических принципов для анализа визуальных искусств. Предложен термин
"объектно-ориентированное искусство" для обозначения подхода, где художественный
объект понимается как онтологически самостоятельный актор. В заключение обобщаются
характерные черты художественных методик, соответствующих принципам объектно-
ориентированного искусства: автономность объекта, работа с загадкой и
недосказанностью, отказ от антропоцентризма, новые формы повествования через
метафору, возвращение к материальности как философской ценности.

Ключевые слова:

объектно-ориентированная онтология, философия искусства, современное искусство,
современная архитектура, we ird-реализм, художественный объект, спекулятивный
реализм, Грэм Харман, ускользание объекта, нечеловеческие объекты

Введение

Современная философия все чаще обращается к критике антропоцентризма и
исследованию статуса нечеловеческих объектов. Одним из наиболее влиятельных
направлений последнего десятилетия стал спекулятивный реализм и его ответвление –
объектно-ориентированная онтология (Object-Oriented Ontology, OOO) Грэма Хармана.
Объектно-ориентированная онтология утверждает, что объекты существуют
независимо от человеческого восприятия и обладают скрытой “глубиной” бытия, не

сводимой к их явленным свойствам[1][2]. Данная философия бросает вызов
традиционному корреляционизму (термин К. Мейясу) – воззрению, по которому
реальность неизбежно соотнесена лишь с человеческим познанием, ограничена доменом
мысли, конечностью человеческого доступа. Вместо этого Харман и его последователи
(Леви Брайант, Тимоти Мортон, Ян Богост и др.) предлагают “плоскую” онтологию, где

все объекты – люди, животные, вещи, идеи – равноправны в бытии[3].

В искусствоведении идеи ООО привели к переосмыслению статуса художественного
объекта. Если модернистская критика (например, К. Гринберг, М. Фрид) настаивала на
автономии художественной формы, а постмодернизм акцентировал культурный контекст и
взаимодействие со зрителем, то объектно-ориентированный подход предлагает новое
видение. Эстетика в трактовке Хармана провозглашена “первой философией”,
поскольку именно через эстетическое взаимодействие объекты вступают в непрямые

связи друг с другом и с нами[4]. Художественное произведение рассматривается не как
носитель символического смысла или функция, а как реальный объект со своей
собственной онтологией, ускользающей от полного постижения. Такой взгляд

способствует “возвращению к объекту” в современном искусстве и архитектуре[5].

Цель исследования – проанализировать основные постулаты объектно-
ориентированной онтологии Грэма Хармана и выявить их влияние на эстетическую
теорию и практику современного искусства и архитектуры. В рамках этой цели решаются
следующие задачи: (1) кратко изложить ключевые положения философии Хармана,

10.7256/2454-0625.2025.10.76507 Культура и искусство, 2025 - 10

212



особенно по материалам его работ «Искусство и объекты» (Art and Objects, 2019) и
«Weird-реализм: Лавкрафт и философия» (Weird Realism: Lovecraft and Philosophy,
2012); (2) рассмотреть эстетические принципы ООО – в частности, концепцию weird-
реализма и специфику художественного образа/объекта у Хармана; (3) сопоставить эти
идеи с конкретными произведениями актуального искусства и архитектуры, выбранными
в качестве кейсов, и проанализировать, каким образом в них реализуются идеи,
созвучные объектно-ориентированному подходу; (4) обобщить характеристики
художественных методик, соответствующих “объектно-ориентированному искусству”.

Актуальность исследования обусловлена продолжающимся “онтологическим поворотом”
в гуманитарных науках, интересом к новому материализму и спекулятивной философии
в теории искусства. На русском языке философия ООО относительно недавно выходит в
переводах (книги Хармана изданы на русском в 2020–2023 гг.), и её приложение к
анализу искусства пока недостаточно разработано. В данной работе делается попытка
восполнить этот пробел, связав философские тезисы с практикой современных
художников и архитекторов.

Научная новизна настоящего исследования состоит в междисциплинарном анализе
философии объектно-ориентированной онтологии и конкретных художественных практик.
Впервые в отечественном искусствознании предпринята попытка сопоставить
постулаты ООО с произведениями современного искусства и архитектуры в
формате развернутого академического исследования. Если на Западе за последнее
десятилетие появились работы, посвященные влиянию спекулятивного реализма на
кураторство и арт-критику, то в русскоязычном дискурсе подобная проблематика
освещена фрагментарно. Новизна статьи заключается также в том, что она обобщает
эстетику Хармана (weird-реализм, метафора, отказ от репрезентации) и выводит из
нее методологические принципы для анализа визуальных искусств. Предложен термин
“объектно-ориентированное искусство” для обозначения подхода, где
художественный объект понимается как онтологически самостоятельный актор, а не как
носитель внешнего смысла или утилитарной функции. В статье продемонстрировано, как
этот подход проявляется в разных медиумах – архитектуре, скульптуре, инсталляции –
что расширяет представления о применимости философских концепций в практике
художественного анализа. В целом, работа вносит вклад в разработку темы
“спекулятивный реализм и искусство” и открывает возможности для дальнейших
исследований (например, в области дизайна, музеологии, театра с позиций ООО).

Основные положения объектно-ориентированной онтологии

Объектная автономия. Первый ключевой постулат ООО гласит, что любой объект
обладает онтологической автономией – существует “в себе”, независимо от

воспринимающего субъекта или функционального назначения [1]. Харман
радикализирует кантовскую идею вещи-в-себе: если Иммануил Кант считал, что “ноумен”
(вещь-в-себе) непознаваема напрямую, то Харман утверждает, что объекты
принципиально никогда не сводятся к их данности для сознания. Даже когда объект
находится перед нами, он больше, чем то, что мы о нём знаем или как используем его.
Другими словами, объект не исчерпывается ни своим утилитарным назначением, ни

культурным значением – у него есть собственное бытие, “внутренняя жизнь”[4].
Например, молоток существует не только как инструмент в руке человека – он остаётся
собой, даже лежа невостребованным или находясь вне чьего-либо восприятия. При этом
теоретическое постижение молотка не обладает приоритетом относительно его
неосознанного чувственного восприятия, как следует из расхожего (и, по Харману,

10.7256/2454-0625.2025.10.76507 Культура и искусство, 2025 - 10

213



неверного), прочтения “инструмент-анализа” М. Хайдеггера. Оба модуса взаимодействия
с объектом одинаково далеки от исчерпания сути объекта. Эта установка ведёт к
своеобразной “демократизации” онтологии: человек перестаёт быть мерилом
существования, привилегированным видом бытия, единственно наделенным доступом к
“самим вещам” или, что равнозначно, единственно исключенным, уступая место
множеству объектов, от квантовых частиц до памятников архитектуры и единорогов,

обладающих равным правом на реальность, но различных по степени ее проявления[4].

Изъятость (withdrawal). Второй принцип – неисчерпаемость объекта и его
частичная сокрытость. Согласно Харману, любой объект при взаимодействии

никогда не раскрывается полностью[9]. Часть его свойств и сущности всегда “уходит
в тень”, остается неявной – как для людей, так и для других объектов. Этот эффект
Харман называет “изъятием” (withdrawal). Классический пример – пользуясь молотком,
мы видим лишь ту грань объекта, которая занята забиванием гвоздей, но не
задумываемся о его материале, истории создания, возможных иных функциях. Подобно
тому, какЮм редуцировал вещь к сумме чувственно данных качеств, материалисты – к
набору атомов, Харман противопоставляет им авторов, оставляющих “разрывы” между

вещью и её проявлениями[5]. В этом он продолжает линию “философов разрыва” от
Платона до Канта, настаивавших, что объект не равен совокупности своих
проявлений или качеств. Для искусства данное положение означает, что
художественный образ всегда содержит невыразимый остаток, не до конца
сводимый к интерпретации или видимому образу.

Против “буквализма” и реляционизма. Объектно-ориентированная онтология
последовательно выступает против редукции объектов как “вниз” к простым
элементам (подрыв / undermining), так и “вверх” к эффектам отношений (надрыв

/ overmining) [2]. Харман критикует две крайности мышления: с одной стороны,
стремление объяснить вещь лишь через ее физико-материальную основу (как если бы
здание было только стеклом, бетоном и металлом, а картина – только краской на холсте);
с другой – тенденцию видеть в объекте лишь знак, функцию или текст (как если бы
здание было лишь символом власти или “посланием” зрителю). Первая позиция лишает
объект уникальных качеств, растворяя в более фундаментальных сущностях; вторая –

отказывает ему в самостоятельном бытии, превращая в узел отношений или значений[1].
Харман называет подобную редукцию “буквализмом” и “реляционизмом” и призывает

избегать ее как в философии, так и в эстетическом анализе [4]. Объект всегда больше
любых наших описаний, даже самых точных, – ведь описание (парафраз) фиксирует
лишь исчерпаемые свойства. Настоящая же художественная стратегия, по Харману, –
э то метафора, аллюзия, намёк, которые указывают на скрытую глубину вещи. Таким
образом, ОО-онтология перекликается с некоторыми идеями формализма в
искусствознании – например, с тезисом о “самозамкнутости объекта искусства”
(автономности формы). Однако Хармановское понимание автономии шире: оно допускает
смешение человеческого и нечеловеческого, субъекта и объекта, отвергая кантовское
разделение на мир явлений (для нас) и мир вещей-в-себе. Для искусства это означает
призыв видеть в произведении не только отражение субъективного опыта или
социальных контекстов, но прежде всего конкретный объект, существующий наряду
с нами.

Эстетические принципы Хармана: weird-реализм и художественный объект

Одним из центральных вкладов Грэма Хармана в философию искусства стала разработка

10.7256/2454-0625.2025.10.76507 Культура и искусство, 2025 - 10

214



эстетической методологии “странного реализма” (weird realism) на примере анализа
литературы американского автора ужасов Г. Ф. Лавкрафта. В книге «Weird-реализм:
Лавкрафт и философия» Харман демонстрирует, как художественный текст может
передавать невыразимую странность реальности – ту самую скрытую часть объектов,

что ускользает от прямого описания[1]. Лавкрафт, хотя и не был профессиональным
философом, предстает у Хармана “молчаливым” метафизиком, интуитивно воплотившим
ключевые идеи объектной онтологии. “Реальность сама по себе странна, поскольку
она непропорциональна любой попытке её представить или измерить”, – пишет

Харман[5]. Это и есть weird-realism: признание того, что мир гораздо чуднее и
ужаснее, чем мы можем понять и описать, и потому каждое описание лишь намекает
на истинное бытие, но не исчерпывает его. По замечанию переводчика П. Хановой, “
английское слово weird должно быть включено в словарь непереводимостей. [Оно] не
имеет отношения к странствиям; также оно должно быть отличено от «фантастического»
и «жуткого»… ). Этимологически weird восходит к древнеанглосаксонскому wyrd - рок,
судьба, от глагола weorthan - «становиться», который в свою очередь восходит к

праиндоевропейскому корню *uert - «поворачиваться» [4].

Харман выделяет несколько литературных приёмов, с помощью которых Лавкрафт
добивается эффекта непознаваемости объектов. Прежде всего, это аллюзивность –

постоянные намёки на некие темные и скрытые объекты, не поддающиеся описанию[4].
Так, в рассказах Лавкрафта фигурируют, например, странные артефакты (статуэтка
Ктулху, рукописи безымянных культов), чьи свойства до конца не прояснены, но
чувствуется их зловещая значимость. Писатель вводит “пустоты” и разрывы между
объектом и его описанием: монстр может быть назван “невообразимым”, цвет – “из

пространства вне нашего мира”, геометрия – “неправильной” и т.п. [1]. Вместо прямого
образа читатель получает отрицательные или парадоксальные определения,
усиливающие ощущение загадки. Такой намекающий стиль Харман уподобляет

метафоре, которая “говорит, не говоря прямо”[2]. В философских терминах – “иллюзия

и намек – лучшее, что мы можем сделать, пытаясь ухватить реальность”[2].

Второй приём – своеобразный “литературный кубизм” Лавкрафта[3]. Речь о том, что
те кс т намеренно перегружен множеством ракурсов, аспектов и описательных

планов, создавая эффект избыточности описания[1]. Однако, как ни парадоксально, этот
поток подробностей не проясняет, а запутывает образ, делая его многогранным и
нецелостным. Например, в повести «Хребты безумия» Лавкрафт описывает древний
город в Антарктиде через череду детальных фрагментов – геометрически невозможные
формы, перемигивание теней, массивы непонятных барельефов. Читатель получает
“кусочки” объекта, но не может собрать их в единое, привычное целое. По выражению
Хармана, описание получается асимметричным, словно сдвинутым – оно не дает

объекту оформиться полностью[3]. Этот принцип перекликается с кубизмом в
живописи (как отмечает сам Харман): подобно тому, как Брак или Пикассо показывали
объект одновременно с нескольких сторон, разрушая единый ракурс, Лавкрафт
разрушает “монополию” человеческого горизонта на реальность, впуская

противоречивые перспективы[1]. Результат – ощущение неописуемого присутствия
“чуждого”: мы чувствуем реальность чего-то, что не укладывается в наш опыт.

Третья черта лавкрафтовской эстетики – сочетание стиля и содержания, создающее
атмосферу космического ужаса. Харман подчёркивает, что все аллюзии и
нагромождения описаний у Лавкрафта служат не самоцелью, а подчинены задаче

10.7256/2454-0625.2025.10.76507 Культура и искусство, 2025 - 10

215



вызвать чувство столкновения с непостижимым[1]. Лавкрафт остаётся автором жанра
ужаса, и “странный реализм” нужен ему, чтобы читатель пережил трансцендирование
привычной картины мира. “Самое милосердное в нашем мире – это неспособность
человеческого разума связать воедино все свое содержимое”, – эту знаменитую
фразу из «Зова Ктулху» Харман цитирует как индикатор философской глубины

Лавкрафта[1]. Она говорит о благословенном неведении: мы живём на “спокойном

островке невежества” посреди «черных морей бесконечности» [1]. Искусство weird-
реализма как раз приподнимает завесу, давая краткий и пугающий взгляд на
несоизмеримо более широкий мир, где человеческий разум теряется. В терминах
Хармана, Лавкрафт показывает “космическое вне-человеческое реальное” – то, что

полностью выходит за рамки корреляции с человечеством[1].

Таким образом, эстетические принципы Хармана можно резюмировать так: -
Художественное высказывание должно признавать невысказываемое измерение
объекта. Прямое описание (парафраз) всегда проигрывает намёку и метафоре, которые

сохраняют “интригу” вещи [2]. - Эффект присутствия достигается через недоговоренность
и многозначность. “Лучше намекнуть, чем перечислить” – Лавкрафт, по словам Хармана,
наиболее силен именно в своих намеках; когда же он начинает “объяснять” или открыто

перечислять ужасы, текст теряет силу[3]. - Объект в искусстве ценен не тем, что он что-

то представляет, а тем, что он есть сам по себе[4]. Здесь Харман переосмысляет понятие
мимесиса: вместо подражания реальности – создание новой реальности объекта,
который обладает собственной онтологической значимостью, а не значим потому, что

изображает что-то внешнее[3].

В книге «Искусство и объекты» Харман прямо утверждает: эстетика является главной
(первой) дисциплиной философии, ведь ни философия, ни искусство не имеют
прямого доступа к объектам и потому вынуждены говорить “вокруг” вещи, через

образ, символ, аллюзию[4]. Этот “театральный, а не буквальный” способ
высказывания, по мысли Хармана, роднит художественное творчество и метафизику.
Художественный объект – это всегда больше, чем сумма его видимых характеристик
или назначений, и задача художника (как и философа) – указать на это “больше”, не
пытаясь свести его к перечню фактов.

Объектно-ориентированная онтология в современном искусстве и архитектуре: примеры

Идеи Хармановской онтологии объектов нашли отклик в ряде тенденций современной
архитектуры и изобразительного искусства. Ниже рассмотрены примеры
произведений, в которых явно или неявно прослеживается близость к принципам ООО –
в подходе к автономии формы, отказе от простой функциональности или нарративности,
акценте на “вещественности” и независимом существовании объектов.

Архитектура: объект против функции и знака

Петер Цумтор, “Убежище для римских руин” (Шютцендахь, Граубюнден, 1986).
Швейцарский архитектор Петер Цумтор известен внимательным отношением к материалу,
месту и “духу” вещей. Его навес для раскопа римских руин в Граубюндене можно
рассматривать как пример архитектуры, созвучной ОО-онтологии. Эта постройка
возведена для защиты древних остатков стен, однако Цумтор избегает превращать её в
чисто утилитарный павильон (что было бы в терминологии Хармана “подрывом” –
сведением к технической функции) или, напротив, в навязчивый музейный символ (что

10.7256/2454-0625.2025.10.76507 Культура и искусство, 2025 - 10

216



грозило бы “надрывом” – редукцией к культурному значению) [2]. Концепция Цумтора
заключалась в создании пространства сосуществования: современное сооружение
укрывает руины, но не доминирует над ними и не имитирует их. Навес слегка приподнят
над землёй и не касается непосредственно старых стен – зазор подчеркивает, что новое

и старое не сливаются физически [4]. Архитектор использует современный материал
(дерево, сталь) без стилизации “под древность”, чтобы его объект не превращался в

бутафорский парафраз истории, а оставался собой[6]. В результате и руины, и навес
сохраняют онтологическую автономию: старые камни продолжают медленное
разрушение, покрываются мхом – живут своей “жизнью” вне человеческого
использования; навес же существует как самостоятельный архитектурный объект,

который мог бы стоять даже без руин[6]. Цумтор отмечал, что даже если бы
археологические остатки исчезли, его постройка не потеряла бы идентичности – она

не сводится к содержимому, которое хранит[6]. Такая позиция совпадает с идеей
Хармановского “нулевой функции” (zero-function): архитектура может цениться не только

за выполняемую функцию, но за собственное бытие формы [5]. У бежище для руин
демонстрирует уважение к независимому существованию объектов прошлого и
настоящего – именно то, что ООО вносит в архитектурное мышление.

Diller Scofidio + Renfro, “Blur Building” (Инсталляцияна Swiss Expo, 2002).
Диаметрально противоположный случай – знаменитый “Размытый дом”, созданный
американским бюро Diller Scofidio + Renfro. Эта экспериментальная постройка
представляла собой облако искусственного тумана над озером, внутри которого
находился каркас с платформой для посетителей. Blur Building часто упоминается в

философском контексте как пример крайнего “реляционизма” в архитектуре[47][48].
Здание практически лишено собственной материи и формы: его “тело” – не твёрдый
объект, а динамическая среда (водяная взвесь), постоянно меняющаяся под
воздействием ветра, влажности, технических систем. Согласно ОО-анализу, Blur
Building можно охарактеризовать как архитектуру, полностью зависящую от внешних

факторов – сетей отношений[7]. Когда форсунки распыляют воду, возникает видимый
объект (“облачный” павильон); но стоит системе отключиться или измениться погоде, как
форма растворяется – объект исчезает как таковой. Иначе говоря, “Размытый дом” не
обладает внутренним запасом бытия, он не имеет “сурплюса” за пределами своих
отношений. По Харману, это пример крайне го надрыва: архитектура сведена к

событию, эффекту взаимодействия технологий, воды, климата и публики[5].
Онтологическая автономия здесь нулевая – постройка существует лишь в
зависимости от условий, не предъявляя устойчивого самобытного ядра. В критическом
ключе можно сказать, что Blur Building демонстрирует пределы объектной онтологии
через отрицание: он позволил увидеть, что происходит, когда объект целиком
распылён в сетях – фактически, он перестаёт быть объектом. Тем самым подтверждается
мысль Хармана, что у всякого объекта должна быть хотя бы минимальная
внутренняя независимость, иначе мы попросту не можем говорить о нём как о

объекте[4]. Интересно, что сами авторы проекта называли его “аномалией,
возникающей из медиасреды” – то есть сознательно делали акцент на нематериальных
отношениях. С позиций ООО, такой эксперимент ценен, но служит предупреждением:
если архитектура станет чистой медиацией, она утратит свою вещность. Для
сопоставления: Фрэнк Гери в музее Гуггенхайма Бильбао, как отмечает Гайя Радич, тоже
практически утратил автономию здания, превратив его в символ и аттракцию,

подчинённую внешним экономико-культурным факторам[7]. Объектно-ориентированный

10.7256/2454-0625.2025.10.76507 Культура и искусство, 2025 - 10

217



подход, напротив, ищет баланс, при котором здание остаётся “вещью в себе”, даже
участвуя в связях.

Руины как отказ от утилитарности. Объектно-ориентированная перспектива позволила
иначе взглянуть на руины как на особые архитектурные объекты. Руина – это здание,
полностью утратившее функцию и исходный смысл, но продолжающее существовать
физически. Хармановский анализ подчеркивает, что руины ценны тем, что

демонстрируют “право объекта на бесполезность”[8]. Даже став обломками, не
обслуживая ни потребностей, ни идей, архитектура не исчезает – напротив, она
обнаруживает свою онтологическую стойкость. Средневековый замок Двиград в
Хорватии, покрытый растительностью и покинутый людьми, всё ещё “здесь и сейчас”
присутствует как объект, со своей материальностью и процессами (выветривание,
гниение), которые происходят независимо от наблюдателя. Конечно, музейная и
туристическая индустрия часто обращает руины в “экспонаты” с табличками, пытаясь
вписать их в семиотический ряд истории. Но с точки зрения ООО, гораздо важнее видеть
в руинах активных участников реальности, а не только пассивные знаки прошлого.
Пример работы Петера Цумтора, сохраняющего руины без излишней музеефикации,
показателен: его укрытие не превращает остатки виллы в часть экспозиции, а дает им
продолжать свою жизнь на равных с новой архитектурой. Такой подход в
архитектуре можно назвать “объектно-ориентированным реставрированием”:
ценность объекта видится не в его использовании или информативности, а в самом
факте его присутствия как самостоятельной реальности.

Марк Фостер Гейдж: «ликвидация простоты», Башня на West 57th Street (проект).
В программном эссе «Killing Simplicity: Object-Oriented Philosophy in Architecture» Гейдж
позиционирует ООО как способ вывести архитектуру из «объектного реляционизма» к
положительной автономии архитектурных вещей. Показательно его резюме: ООО «не
призывает ни к реакционному материализму, ни к новому формализму» и не предлагает
политического манифеста — речь о переустановке основания дисциплины на уровне

онтологии и эстетики [9] . В той же статье, опираясь на модифицированную
хармановскую линию от хайдеггеровского анализа инструмента, Гейдж связывает
«невидимость» утилитарного оборудования с уплощением эстетического опыта, полагая,
что архитектурная форма должна возвращать себе статус объекта, а не растворяться в

функциях и сценариях [9]. Такая программа напрямую перекликается с хармановской
логикой «аллюра» как намека чувственных качеств на недоступную глубину вещи:
привлекательность возникает там, где качество «намекает на наличие чего-то более
глубокого, скрытого и недоступного» — того, что «не может быть показано». Проект 102-
этажной башни на 57-й улице — предельно показательная материализация гейджевской
программы. В оппозиции «бумажно-пакетной» сдержанности «Billionaires’ Row» фасад
обретает «роскошную кору» вырезанных и позолоченных форм — проект демонстративно
выносит на поверхность качества, вместо того чтобы маскировать их за нейтральной
оболочкой. В терминах ООО такая стратегия работает как драматизация «чувственных
качеств» объекта, которые не сводят вещь к функциям, а, напротив, указывают на её
избыточность и изъятость. Разнотипные «выступающие» элементы (крылья-козырьки,
антропоморфные фрагменты и т. п.) можно прочитать как онтографическую сборку
качеств, где каждая серия деталей «намекает» на недоступную целостность башни—
вещи. Это «экстравертированная» модель аллюра: не скрывать, а перегружать
чувственный план, чтобы он начинал свидетельствовать о невыразимой глубине. Такая
эстетика аллюра как «истинно возвышенный опыт» прямо объясняет, почему
перенасыщение фасада у Гейджа работает не как «декор», а как тактика доступа к

10.7256/2454-0625.2025.10.76507 Культура и искусство, 2025 - 10

218



отступающему «реальному» объекта, аналогично приему литературного кубизма у
Лавкрафта – архитектурный объем оказывается перегружен множеством ракурсов,

аспектов и планов, создавая эффект избыточности описания [3].

ТомВискомб: «объектывмешке», National Center for Contemporary Art
(концепция).Если у Гейджа чувственные качества «вывернуты наружу», то у Вискомба
базовая фигура — скрытые и полу-скрытые объекты, заключённые во внешней оболочке.
Характерная для него метафора — «objects in a sack» («объекты в мешке»), которую
Харман описывает как стратегию «полускрытых объектов» за наружным конвертом
здания. Теория артикулирована в эссе «Discreteness, or Towards a Flat Ontology of
Architecture» (Project, 2014): плоская онтология подразумевает «сборку» множественных
дискретных объектов, чьи отношения не иерархичны, а «оболочка» и «внутренник» —

разные, но взаимодействующие сущности [10]. Проект N C C A являет каноническую
версию «мешка»: объекты «выдавливаются» изнутри наружу или вдавливаются снаружи,
порождая многослойную систему «skin — sub-skin — liner», а промежутки между
дискретными телами становятся основной циркуляцией Это буквально выстраивает
хармановский разрыв между реальным объектом и его качествами: внешняя поверхность
организует чувственный план (SQ), тогда как «внутренние» объекты сохраняют
онтологическую автономию (RO), к которой посетитель имеет доступ лишь через
«аллюзивные» эффекты (контактирует с зазорами, не сводя объект к описанию). Такой
способ работы с объемом переводит «пространство между» в активный медиум — именно
там, в интерстициях, и возникает эстетика намёка/отступания, описанная Харманом.

Сопоставление методик и связь с хармановским «weird-искусством». Обе линии —
«экстравертированная» у Гейджа и «интровертированная» у Вискомба — укладываются в
хармановскую логику weird-эстетики: искусство (и архитектура) «вынуждены говорить не
прямо, через аллюзии», поскольку не имеют доступа к объектам, а работают с

чувственными конфигурациями, намекающими на изъятое реальное [10]. У  Гейджа
чувственная насыщенность фасадов и орнаментальных сборок выступает как
«производство качеств» ради вызова аллюра; у Вискомба — «вкладывание» объектов и
драматизация оболочки как регистра давлений скрытого «внутренника». В обоих случаях
архитектура мыслится как производство ситуаций «намека на глубину» — не
реляционная иллюстрация программ, а объектная онтография, где вещи сохраняют
неисчерпаемость и сопротивление пересказу.

Современное искусство: от репрезентации к присутствию объекта

В изобразительном искусстве и инсталляции последние годы также прослеживается
тенденция “возвращения к вещам”, созвучная идеям объектно-ориентированной

онтологии[4]. Художники все чаще фокусируются на материальности, вещности,
агентности объектов – вместо того чтобы использовать их лишь как символы или медиа
для высказываний. Рассмотрим несколько характерных примеров.

Марк Лекей, “GreenScreenRefrigerator Action” (2010). Британский художник Марк
Лекей (Mark Leckey) одним из первых в арт-среде откликнулся на спекулятивно-
реалистические идеи. Его мультимедийная работа «GreenScreenRefrigerator Action»
представляет собой видеоперформанс, в котором холодильник с подключенным
синтезированным голосом “рассказывает” о себе, размышляет о своём существовании,
исполняет своеобразную “песнь” на ливерпульском акценте. Критики называют этот
проект “поющей холодильник” и отмечают его связь с попыткой наделить объект

собственной субъектностью[11]. Фактически Лекей предлагает зрителю воспринимать

10.7256/2454-0625.2025.10.76507 Культура и искусство, 2025 - 10

219



бытовой предмет как самостоятельного актера, а не утилитарную вещь. Как пишет С.
Шенон в журнале Elephant, данная работа стала “первым заметным художественным
выражением радикальной новой философии” (спекулятивного реализма), хотя и в

вольной интерпретации[12]. GreenScreenRefrigerator обыгрывает идеи, близкие ООО:
холодильник здесь — не декорация и не символ, а центр автономного
переживания, со своим голосом и “видением” мира. Лекей наделяет его почти
анимистическим началом, устраняя традиционную границу между одушевленным
субъектом (человеком) и неодушевленным объектом. Эта художественная стратегия
перекликается с тем, о чем говорят Харман и Мортон: мы должны признать
многообразие нечеловеческих “странных чужаков” (strange strangers) вокруг нас

– будь то животные, вещи или даже порождения цифрового мира [8]. Проект Лекея
выводит на авансцену как раз такого “странного чужака” – умный холодильник,
существующий параллельно человеческой реальности. Тем самым художник бросает
вызов антропоцентрическому взгляду на объекты, что вполне соответствует духу
объектно-ориентированной онтологии.

Группа авторов, выставка “Adaptation” (Любляна, 2023). Характерный пример,
иллюстрирующий принципы ООО в кураторской практике, – словенская выставка

“Adaptation”, прошедшая в заброшенном здании Любляны в 2023 г. [11]. Кураторы
намеренно отказались от традиционной экспозиционной логики, нарратива и
пояснительных текстов. Художественные объекты и инсталляции были размещены в
ветхом пространстве без единой “истории” – материалы, вещи, пространство и время

сосуществовали без авторитарной интерпретации[13]. Такой подход создал
открытый процесс, где произведения не служили иллюстрацией темы, а просто были –

сами по себе – среди других объектов среды[11]. Например, скульптура
“Hygroamass” художницы Х. Зоржут представляла собой сложную форму из бетона,
волокон и оргстекла, взаимодействующую с окружающей средой (влажность воздуха,
конденсат). Описание работы подчеркивало, что объект хотя и реагирует на среду (на
мокрых поверхностях выступают капли), но не сводится к этим условиям – Hygroamass
не растворяется в пространстве и не “обслуживает” его, а остаётся независимым
узлом присутствия. Произведение словно намекает на нечто – футуристическую
инфраструктуру или неизвестный организм – но не даёт однозначной трактовки,

сохраняя скрытый смысловой резерв[12]. Это типичный пример “объекта, который
отступает от попыток его расшифровать” (по терминологии Хармана). Другая
инсталляция – “SUR140” Андрея Шуфца – состояла из сети тонких металлических

конструкций, похожих на антенны, разбросанных по фасаду здания[12]. Они
регистрировали изменения среды (погода, движение людей), выступая как бы
спекулятивной инфраструктурой – предположительной системой сигналов без

очевидной функции[61]. Зрители видели загадочную картину: антенноподобные объекты
не передавали ясного сообщения, но своим присутствием преображали пространство,

заставляя воспринимать его как часть неизвестной сети[11]. Художник отказался от
дидактики; как отмечено в описании, SUR140 “не рассказывает историю, а остаётся
открытой и двусмысленной”, будучи сетью сигналов, которые зритель не может

полностью расшифровать[11]. Здесь явственно прослеживается принцип weird-
реализма: произведение намекает на существование скрытой реальности, но не
раскрывает её. Обе работы из “Adaptation” демонстрируют ориентацию на объект: они не
представляют что-то внешнее, не функционируют утилитарно, а заявляют о себе
как об особых сущностях, взаимодействующих с миром на своих условиях. Такой отказ
от классического репрезентационализма и открытого смысла в пользу онтологического

10.7256/2454-0625.2025.10.76507 Культура и искусство, 2025 - 10

220



присутствия – характерная черта объектно-ориентированного искусства[4].

Альфредо Ачето, серия скульптур “Mufflers” (2018). Швейцарско-итальянский
художник Альфредо Ачето (Alfredo Aceto) в своих скульптурах прямо работает с идеей
освобождения объекта от функции и контекста. В серии Echinoidea (2018) и
родственных работах он берет автомобильные глушители (мufflers) – утилитарные
детали – и модифицирует их форму, превращая в загадочные объекты с новыми
названиями, например “O live Sea Snake Digesting a Watermelon” (“Оливковая морская

змея, переваривающая арбуз”, 2018) [14]. Скульптура покрыта яркой краской, материал
– полистирол и стекловолокно, традиционная трубчатая форма выхлопа изогнута и
деформирована. Художник поясняет, что добавляет объекту “горб” – странный элемент,
из-за которого привычная вещь выходит за рамки своей функции и обретает новое
повествовательное измерение. С точки зрения ОО-онтологии, Ачето делает
следующее: он отрывает объект от его привычных реляций (машина, движение,
шумоподавление) и переводит его в статус самостоятельной сущности, чья форма
больше не диктуется прежней ролью. Искусствовед Ф. Полак пишет, что подобная
стратегия позволяет “объекту открыть себя как новую сущность, освобождённую от
определяющих её обычно деталей, функции, истории и контекста”. Глушитель,
изуродованный до неузнаваемости и названный “морской змеёй”, действительно
становится почти анонимным объектом, или, по терминологии Ачето, “антигероем”. Он
больше не вписывается ни в утилитарную категорию (так как непригоден ни для какой
техники), ни в привычную эстетическую (его трудно сразу отнести к скульптуре, технике
или дизайну). Антигерой-объект у Ачето противостоит двум крайностям:
“эссенциалистской” (аура уникального арт-объекта) и “функционалистской” (массовой

вещи потребления) [12]. Он ни то ни другое – он странный, непригодный, лишённый
ясной идентичности, как герой Достоевского из “Записок из подполья” (сравнение,

приводимое автором) [13]. Такие объекты вызывают, по сути, новое повествование,
анти-нарратив, заставляющий зрителя задуматься: “Что это? Зачем? Откуда?” – но не
дающий прямого ответа. В этом проявляется weird-реализм в скульптуре: знакомая
вещь становится носителем неясной, тревожной истории, обрастает тайной, а не
утрачивает её. Хармановская “глубина” объекта здесь подчеркнута через реди-мэйд
практику, доведенную до абсурда: ready-made традиционно вырывал вещь из контекста,
делая искусством (как “Фонтан” Дюшана), но при этом сохранял ее форму. Ачето же идет
еще дальше – деформируя форму, он прячет объект за новой маской, так что
прежняя идентичность лишь смутно угадывается. Мы наблюдаем как бы “становление
объекта другим”, и это не что иное, как попытка уловить вещь-в-себе, отделённую от ее
утилитарного понятия. Подход Ачето хорошо иллюстрирует потенциал ООО в скульптуре:
исследовать объект через освобождение его от человеческих определений,
допуская даже гротеск и гибридность (у Ачето глушитель становится наполовину змеей,
пожарный гидрант – наполовину морским существом, ручка – сросшейся с рукой

манекена и т.п. [14]). Такие “неуклюжие химеры” (как их называет сам художник)
способны, по его замыслу, изменить наше понимание пространства и вещей,
подсознательно внушая: всё вокруг нас может обладать скрытыми гранями и

историями[14].

Приведённые примеры далеко не исчерпывают спектр работ, близких к объектно-
ориентированному искусству. Можно также упомянуть эксперименты в медиа-арте
(например, физическое выявление цифровых инфраструктур у Тревора Пэглена или

Джона Джеррарда [13]), био-арт (работы, где микроорганизмы и схожие с ними агенты

10.7256/2454-0625.2025.10.76507 Культура и искусство, 2025 - 10

221



выступают на равных с художником, напр. Bacterial Art), практики “нового
ландшафтного искусства”, где человек уходит на второй план перед геологическими или
климатическими объектами. Везде прослеживается единый вектор: расширение круга
действующих лиц в искусстве за счёт нечеловеческих объектов, наделение вещей
самостоятельной значимостью и внимание к их “внутренней” реальности.

Заключение

Анализ философии Грэма Хармана и её влияния на современное искусство и архитектуру
позволяет выявить ряд обобщенных характеристик художественных методик,
соответствующих объектно-ориентированному подходу:

Во-первых, автономность и онтологическая значимость объекта. Художники и
архитекторы, вдохновлённые идеями ООО, стремятся относиться к своим произведениям
как к самостоятельным объектам, а не просто к проводникам идей или функциям.
Произведение ценится “в себе”, оно должно сохранять собственную форму,
материальность, присутствие, даже когда выключено из утилитарных или
символических контекстов. Такая установка роднит современное ООО-искусство с
духом формализма начала XX века, но наполняет его новой философской мотивацией:
не только “чистота формы”, сколько признание права вещи на существование, не

зависящее от человека[2].

Во-вторых, уклонение от полного раскрытия, работа с загадкой. Художественные
методы, соответствующие weird-реализму Хармана, предпочитают наведение на смысл
вместо прямой иллюстрации. В таких работах часто присутствует элемент
недосказанности, двусмысленности или даже тщательной переусложнённости образа,
которая не даёт сразу “прочесть” объект. Этот прием (будь то лавкрафтовские описания
или скульптуры-метаморфозы Ачето) служит тому, чтобы сохранить за объектом

внутренний мир, не прозрачный для зрителя до конца[1]. Тем самым зритель или
пользователь втягивается в процесс со-восприятия тайны: объект кажется живым,
потому что мы чувствуем – в нем есть большее, чем мы можем увидеть или понять. В
архитектуре это выражается, например, в избегании “буквальности” образа здания –
вместо прямых символов или тотальной остекленности (где всё напоказ) архитекторы
могут вводить слоящиеся пространства, полупрозрачные структуры, игру света и тени,
позволяющие зданию не сразу выдавать все свои секреты.

В -третьих, отказ от антропоцентрического привилегирования. Методы объектно-
ориентированного искусства децентрируют положение человека. В них нередко
сознательно снижается роль зрителя или автора как единственного интерпретатора.
Произведения могут взаимодействовать с нечеловеческими агентами (природными
силами, алгоритмами, животными) или просто оставаться равнодушными к
зрительскому “ожиданию смысла”. Например, инсталляция “SUR140” функционирует
независимо от того, поймет ли зритель её назначение – антенны “живут” своей жизнью,
регистрируя погоду и создавая сетку воображаемой связи. Такая эгалитарность между
человеком и вещью соответствует этике спекулятивного реализма: признание того, что
мир не вращается вокруг субъекта, и у объектов есть своя точка зрения или, по крайней

мере, своё бытие, которое мы должны уважать[6]. В архитектуре аналогично – здания
рассматриваются не просто как обслуживающие потребности “пользователей”, но как
части более широкой реальности, включающие ландшафт, время, материальные
процессы. Отсюда – интерес к руинам, к старению материалов, к перегруженности
визуальными деталями и аллюзиями, к взаимодействию построек с экосистемой (зелёная

10.7256/2454-0625.2025.10.76507 Культура и искусство, 2025 - 10

222



архитектура, “живые стены” и пр.), где человек – лишь один из факторов.

В-четвертых, новые формы повествования и метафоры. Объектно-ориентированное
искусство часто обращается к спекулятивным нарративам, которые строятся вокруг
вещей. Вместо привычных историй с человеческими героями возникают истории
объектов: что “расскажет” холодильник о себе? может ли город иметь свою
легенду, помимо истории людей? Такой перенос меняет язык искусства – от
психологизма и социальной критики к онтологическим аллегориям. При этом форма
высказывания чаще метафорична, иронична или фантастична, что позволяет избежать
прямолинейности. Мы видели, как поющее устройство у Лекея или “переваривающая
змея” у Ачето создают эффект и остранения, и очарования вещью одновременно.
Метафора служит для “высвечивания” скрытых граней объекта, по выражению

Хармана[5], и современные художники активно используют эту стратегию.

И наконец, материальность и “вещность” как ценность. После длительного
господства медиа-арта, концептуализма и цифровых форм, ориентированных на
эфемерность, наблюдается (как отмечают критики) возврат к физическому объекту –
будь то ремесленные практики, скульптура, живопись или материальная инсталляция.
Объектно-ориентированная онтология дала этому возврату философское обоснование:
предмет искусства – не устаревший фетиш, а окно в инобытие, которое цифра и

перформанс не отменяют[11]. Более того, вещь оказывается способной примирить
разрыв между цифровым и физическим, как пишет Хито Штейерль: интернет
“воплощается” в вещах, данных, продуктах, и искусство откликается на это, делая

видимым скрытое материальное основание виртуального[12]. Таким образом,
материальность перестаёт быть чем-то наивным – напротив, она полна новых
политических и экологических смыслов (как в работах Пэглена, обнаруживающего

“телесность” интернета в виде серверных станций[12], или в проектах, осмысляющих
климатические гиперобъекты согласно терминологии Т. Мортона).

Подводя итог, можно сказать, что объектно-ориентированная онтология
сформировала продуктивную теоретическую основу для современного искусства и
архитектуры. Ее влияние проявляется не в прямых цитатах или иллюстрациях
философских тезисов, а в общем изменении оптики: художники и архитекторы стали
внимательнее относиться к самому бытию объектов, признавать их независимую ценность
и таинственность. Это привело к появлению работ, где объекты “говорят” за себя, а
зрителю предлагается новый опыт – созерцать вещь как равноправную участницу
реальности, а не только как носитель значения. Такое искусство учит смиренному
любопытству перед окружающим миром вещей, расширяет границы воображения
(поскольку допускает существование многого, что не укладывается в человеческие
схемы) и, возможно, несет этический посыл – внимательнее относиться к не-людям и
неживым объектам, среди которых мы обитаем. В этом смысле объектно-
ориентированный поворот в искусстве можно рассматривать и как часть более широкой
переоценки места человека в мире (в эпоху антропоцена, экологических кризисов и
технологических сетей).

Показательно, что эстетика вновь становится полем эксперимента для философии:
Харман, провозгласивший эстетический подход центральным для метафизики, сам
активно обращается к примерам искусства, литературы, архитектуры, обнаруживая там
подтверждение своим идеям. В ответ художественное сообщество черпает вдохновение
в философии Хармана и его единомышленников. Такой диалог оказывается полезен для
обеих сторон: философия приобретает наглядность и живой контекст, а искусство –

10.7256/2454-0625.2025.10.76507 Культура и искусство, 2025 - 10

223



новый язык описания и осмысления своего опыта. Можно ожидать, что и в будущем эта
синергия продолжится, приводя к рождению новых оригинальных художественных форм,
которые будут исследовать “внутреннюю жизнь” объектов еще глубже.

Библиография

1. Харман Г. Weird-реализм: Лавкрафт и философия / Пер. с англ. Г. Коломийца, П.
Хановой. – Пермь: Гиле Пресс, 2020. – 258 с. 
2. Харман Г. Искусство и объекты / Пер. с англ. Д. Кралечкина; науч. ред. М. Чернова. –
М.: Изд-во Ин-та Гайдара, 2023. – 440 с. 
3. Harman G. Weird Realism: Lovecraft and Philosophy. – W inchester; Washington: Zero
Books, 2012. – 278 p. 
4. Harman G. Art and Objects. – Cambridge: Polity Press, 2019. – 272 p. 
5. Harman G. Object-Oriented Ontology: A New Theory of Everything. – London: Pelican
Books, 2018. – 288 p. 
6. Zumthor P. Atmospheres: Architectural Environments – Surrounding Objects. – Basel:
Birkhäuser, 2006. – 75 p. 
7. Bryant L. The Democracy of Objects. – Ann Arbor: Open Humanities Press, 2011. – 280 p.
8. Morton T. Hyperobjects: Philosophy and Ecology after the End of the World. –
Minneapolis: University of Minnesota Press, 2013. – 229 p. EDN: VGJHEH 
9. Gage M. F. Killing Simplicity: Object-Oriented Philosophy in Architecture // Log, No. 33,
2015. – P. 95-106. 
10. W iscombe T. Discreteness, or Towards a Flat Ontology of Architecture // Project, No. 3,
2014. – P. 34-43. 
11. Shannon S. OOO! The Return to Objects // Elephant, Issue 31, 2017. – P. 42-49. 
12. Radić G. OOO: The Inner Surplus of Meaning // Landezine – Landscape Architecture
Platform, 2023. – URL: https://landezine.com/ooo-the-inner-surplus-of-meaning/ 
13. Pollach F. On Sculpture and Object-Oriented Ontology // NERO Editions, 2020. – URL:
https://www.neroeditions.com/on-sculpture-and-object-oriented-ontology/ 
14. Shaviro S. The Universe of Things: On Speculative Realism. – Minneapolis: University of
Minnesota Press, 2014. – 210 p. 
15. Gratton P. Speculative Realism: Problems and Prospects. – London: Bloomsbury
Academic, 2014. – 192 p. 
16. Jackson S., Palmer L. Object-Oriented Feminism and Speculative Aesthetics // Angelaki:
Journal of the Theoretical Humanities, 2020. – Vol. 25, No. 6. – P. 83-97. 
17. Wolfendale P. Object-Oriented Philosophy: The Noumenon's New Clothes. – Falmouth:
Urbanomic, 2014. – 454 p. 
18. Meillassoux Q. After Finitude: An Essay on the Necessity of Contingency / Trans. R.
Brassier. – London: Continuum, 2008. – 148 p. 
19. Latour B. Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network-Theory. – Oxford:
Oxford University Press, 2005. – 301 p. 
20. DeLanda M. A New Philosophy of Society: Assemblage Theory and Social Complexity. –
London: Bloomsbury Academic, 2006. – 148 p. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

10.7256/2454-0625.2025.10.76507 Культура и искусство, 2025 - 10

224



Рецензия выполнена специалистами Национального Института Научного
Рецензирования по заказу ООО "НБ-Медиа".
В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов можно ознакомиться здесь.

Рецензируемый текст «Weird-реализм Грэма Хармана и его влияние на современное
искусство и архитектуру» представляет собой междисциплинарное исследование, в
центре которого попытка анализа основных положений объектно-ориентированной
онтологии американского философа-метафизика Грэма Хармана и их влияния на теорию
и практику современного искусства и архитектуры. Попытка автора одновременно
рассмотреть теоретический и конкретно-практический (предметный) аспекты влияния
идей Хартмана на современное искусство представляют новизну подходов данного
исследования. При это в заглавии работы автором допущена (возможно ненамеренно)
подмена понятий т.к. термин weird-реализм (странный реализм) относится не к
философии Хармана, а к литературному творчеству Г. Лавкрафта, собственно так
называется одна из работ Хармана так и называется «Weird-реализм: Лавкрафт и
философия», т.е. термин возникает в результате оценивания творчества (далеко не
современного) американского автора жанровой хоррор/фэнтези литературы в
методологии Хармана. Применительно же собственно к хармановской философии автор
использует термины "объектно-ориентированное искусство, объектно-ориентированная
онтология", вероятно они и должны фигурировать в заглавии работы. Определенные
вопросы вызывает и подбор объектов для рассмотрения «влияния философии Хармана
на современное искусство и архитектуру», т.к. получается, что современность у автора
включает в себя и умершего и в 1937 г. Лавкрафта, и архитектурные проекты 1986 г.
Петера Цумтора; в обоих случаях речи о влиянии идти не может т.к. и Лафкрафт, и
Цумтор создали свои произведения задолго до появления хармановской философии,
может идти речь только об интерпретации этих произведений в духе ООО. Вообще,
термин «влияние» подразумевает восприятие идей, для чего воспринимающий должен
быть ознакомлен с идеей и быть в состоянии ее осознать, представляется, что в
значительной степени на протяжении всего текста речь идет не о продуктах влияния, а
об интерпретациях арт-объектов в духе Хармана; объектов, появившихся вне прямого
влияния Хармана. Собственно, это обозначено в одной из поставленных автором целей
( "сопоставить эти идеи с конкретными произведениями актуального искусства и
архитектуры, выбранными в качестве кейсов, и проанализировать, каким образом в них
реализуются идеи, созвучные объектно-ориентированному подходу"); автор не поясняет
критерии отбора кейсов (актуальность как критерий не пояснена), но совершенно
очевидно, что речь не идет о "влиянии Хармана", как это обозначено в заглавии текста.
Если абстрагироваться от этой проблемы, то в целом автор справляется с
поставленными задачами, структура работа отвечает поставленным задачам,
содержание текста может предметом для полемики, при коррекции заглавия работы
текст может быть рекомендован к публикации. 

10.7256/2454-0625.2025.10.76507 Культура и искусство, 2025 - 10

225

https://institutreview.ru/
https://institutreview.ru/advanced/frontend/web/site/reviewers

	Weird-реализм Грэма Хармана и его влияние на современное искусство и архитектуру

