
Хомяков Сергей Васильевич

кандидат исторических наук 

младший научный сотрудник; Институт монголоведения; буддологии и тибетологии Сибирского
отделения Российской академии наук РАН 

670045, Россия, республика Бурятия, г. Улан-Удэ, ул. Третьякова, 25А, кв. 29 

khomyakov777@yandex.ru

Исторический журнал: научные исследования 
Правильная ссылка на статью:
Хомяков С.В.  Старообрядцы и «бывшие» казаки в Бурят-Монгольской АССР: взаимодействие с советской
властью (1920-е – нач. 1930-х гг.) // Исторический журнал: научные исследования.  2024. № 6. DOI:
10.7256/2454-0609.2024.6.72394 EDN: LFSXHU URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=72394

Старообрядцы и «бывшие» казаки в Бурят-Монгольской
АССР: взаимодействие с советской властью (1920-е – нач.
1930-х гг.)

Статья из рубрики "История и историческая наука"

DOI:

10.7256/2454-0609.2024.6.72394

EDN:

LFSXHU

Дата направления статьи в редакцию:

18-11-2024

Дата публикации:

25-11-2024

Аннотация: Предметом исследования в статье является проблема сходств и различий
во взаимодействиях советской власти с двумя традиционными сообществами, с 1923 г.
живущими в новообразованной Бурят-Монгольской АССР – старообрядцами и
утратившими свой официальный статус казаками (выступают как объект исследования).
Видоизменения их идентичностей, вызванные как внутриобщинными процессами, так и
внешими вторжениями со стороны государства, во многом привели к определенному
мировоззренческому коллапсу современных возрожденческих тенденций.
Рассматриваются такие аспекты темы, как: анализ политики «мягкой силы» в плане
влияния на древлеправославие и радикального «расказачивания» 1920-х гг.
соответственно; изучение параллельного с данной политикой перехода сообществ к

10.7256/2454-0609.2024.6.72394 Исторический журнал: научные исследования, 2024 - 6

13

https://e-notabene.ru/hsmag/rubric_2169.html


практикам социально-одобряемого поведения к началу 1930-х гг. В исследовании в
основном использовался историко-сравнительный метод, предполагающий выделение
общих и особенных черт у различных явлений. Он помог при сопоставлении политики
коммунистов в отношении двух довольно различных друг от друга общностей.
Идеографический метод позволил лучше понять особенности эпохи 1920-х гг., сквозь
призму элементов биографий отдельных людей. Основные выводы проведенного
исследования следующие. Традиционные сообщества старообрядцев и казаков Бурят-
Монголии в 1920-х гг. подвергались (в разной степени воздействия) политической,
социальной и культурной трансформации своих идентичностей – умеренной для первых и
радикальной для вторых. К началу 1930-х гг. она спровоцировала их переход к
практикам одобряемого поведения, как единственному варианту непубличного
сохранения смыслов своей «глубинной» специфики, а в случае с казачеством и внешних
форм культурной особости. Новизна исследования заключается в изучении
идеологической политики советской власти в первые годы ее существования, исходя из
сравнения двух конкретных сообществ Бурятии – староверов и казаков, а также вводе в
научный оборот источников личного происхождения – воспоминаний семейских
старожилов и потомков войсковых казаков.

Ключевые слова:

Отечественная история, Бурят-Монгольская АССР, старообрядческая идентичность,
казачья идентичность, советская власть, коммунистическая идеология, атеизация,
расказачивание, коллективизация, социально-одобряемое поведение

Политика советской власти в отношении старообрядцев и казаков Бурят-Монголии
изучалась в основном в плане работ по каждому из сообществ в отдельности. Советские

ученые 1920-1930-х гг. (А.М. Попова, А. Долотов [23, 6]) исходили из очевидной позиции
одобрения всех мероприятий большевиков в отношении старообрядцев. В послевоенный

период исследователи (Л.Е. Элиасов, И.З. Ярневский, Г.И. Ильина-Охрименко [32, 19])
переключаются на изучение этнографической специфики старообрядцев-семейских,
подчеркивая этим успешную идеологизацию сообщества. Соверменные ученые (Ф.Ф.

Болонев, В.М. Пыкин, С.В. Васильева, С.В. Бураева и др. [1, 26, 3]) изучают данный
период в жизни староверов уже с позиций критического анализа. Что касается
исследований по казачеству, то в советский период можно выделить краткий очерк о

нем Ф. М. Шулунова [31], в котором идентичность рассматривается с позиций
неизбежного раскола, объективно произошедшего внутри группы в преддверии
революций 1917 г., а «советские» казаки 1930-х гг. смогли самостоятельно и успешно
избавиться от пережитков прошлого. Из современных работ наиболее полную и
объективную картину сложных процессов в казачьем обществе Бурятии в довоенный

период дает монография Е.А. Высотиной [4].

Большое значение для работы имели документы, протоколы, резолюции, докладные
записки партийных собраний Бурят-Монгольского обкома ВКП (б), хранящиеся в
Государственном архиве Республики Бурятия, материалы периодической печати 1920-х
гг., а также источники личного происхождения – воспоминания старообрядцев с.
Надеино и потомков войсковых казаков с. Бичура о жизни своих родителей и предков в
1920-1930-е гг.

1920-е гг. становятся поворотным десятилетием для двух самобытных традиционных

10.7256/2454-0609.2024.6.72394 Исторический журнал: научные исследования, 2024 - 6

14



сообществ, проживающих на территории Бурят-Монгольской республики – старообрядцев
(несмотря на несколько существующих здесь согласий и толков, с самого своего
прихода из Речи Посполитой в 1760-х гг. получивших в Забайкалье, учитывая их приход
большими семействами, говорящий этноним «семейские») и казаков (потерявших
официальный статус, но не утративших одномоментно своей особой идентичности).
Староверы, за десятилетия взаимодействий с царской властью, выстроили с ней особый
тип отношений. Он заключался в том, что с середины XIX в. проводилась политика
послаблений в отношении религиозной свободы «раскольников» (при формальном их
осуждении и контроле за нераспространением «сектанства»), вплоть до У каза о началах

веротерпимости 1905 г. [20], позволившего им объединяться в общины (от чего

большинство отказывалось [28, с. 3]), открывать и строить часовни и молитвенные дома. К
1920-м гг. такая политика привела к фактическому невмешательству областного
начальства во внутренную религиозную самоорганизацию староверческих общин, при
исполнении ими экономических и военных повинностей.

Напротив, победившая в гражданской войне большевистская власть, утвердившись в
старообрядческих селах, провозгласила «культурную революцию». В идеологическом
смысле она была предназначена для инкорпорации семейских в советское общество,
путем максимального вторжения в их внутреннее «сакральное» пространство, попытки
его трасформаций. Широко проводилась антирелигиозная кампания, чем предполагалось
разрушить ядро идентичности – чрезвычайно стойкую приверженность к
древлеправославной вере. Строились избы-читальни, школы, фельдшерские пункты,
дома культуры – власти хотели добиться позитивного отношения староверов к
нецерковному обучению и официальной медицине, что издавна считалось ими греховным
делом, т.е. побороть еще одну константу идентичности – «живем, как отцы наши нам

завещали и веровали, мы ничего из этого не убавили и не прибавили» [16, д. 416, л. 4].
Создавались партийные ячейки ВКП (б) из местных кадров – для координации
происходящих процессов и одновременного формирования прежде всего в семейском
активе качеств, присущих новой, советской личности – коллективизма, идейности, веры
в коммунистическое светлое будущее в противовес «отжившей» христианской
парадигме. Однако власти здесь, в отличие от негативного отношения к
«проимперскому» казачеству и его культурных маркеров, не стремились задвигать на
задний план самобытность семейских, предполагалось сохранить и развивать её
этнографическую составляющую (в материальной культуре, праздничной обрядности и
«советизированным» устным фольклором).

Необходимо сказать, что в 1920-е гг. Бурят-Монгольский обком ВКП (б) отдавал себе
отчет в том, что радикальные действия на местах приводят к резкому отторжению и
пассивному протесту многочисленной «массы» семейских, привыкшей к определенным
ненарушаемым границам во взаимодействиях своего сообщества и власти. «Борьба с
уставщиками административным путем ни каких положительных результатов не даст.
Нужно взяться за дело воспитания молодого семейского поколения, со стариками ничего
уже не сделаем. Религиозность у семейского населения сломить быстро нельзя. Нужно
прежде всего увеличить сеть школ, подготовить школьных работников, кроме того нужно
воспретить подготовку доморощенных начетчиков. Нужно прежде коммунистам завоевать
авторитет среди “семейских”, и только по-моему, после этого работа будет плодотворна»
[25, д. 1420, л. 73-74]. Соответственно, в 1920-е гг. поставленные задачи по
«идеологизации» семейских решались умеренным публичным воздействием на их
мировоззрение, при котором достаточно мирными средствами (через газету, культурные
мероприятия, работу местных коммунистов) шло настравивание большинства против

10.7256/2454-0609.2024.6.72394 Исторический журнал: научные исследования, 2024 - 6

15



классовых «врагов». Перспективой виделся выгодный для своих идеологических задач
раскол в семейских поселениях, успешное развитие антирелигиозной и антикулацкой
кампаний, «окультуривание» населения, укрепление партийных ячеек и т.д., другими
словами, постепенное создание сообщества «советских» старообрядцев, которое и было
нужно большевикам. «Кулакам тоже легче под маской религии проделывать свои
грязные дела и поэтому-то так фанатично веруют начетчики, кулаческая часть
“семейского” населения. Раскол, который наблюдается сейчас у “семейских”, нужно

использовать, но нужно при этом не поддерживать их, а науськивать друг на друга» [18,

д. 1420, л. 78]. Классовыми врагами подспудно объявлялись зажиточные кулаки и
старообрядческое духовенство (уставщики и начетчики), которые однако, в 1920-е гг.,
имели все возможности для участия в политике, руководства сельскими советами,
продолжали свободно заниматься богослужением. «Надеино, Верхнеудинский район.
Кулаки ходят и собирают налог с бедняков и средняков. Они это делают для того, чтобы
провести в председатели сельсовета своего ставленника Черных, который сейчас

председательствует и проводит кулацкую линию» [22, с. 1].

В качестве итогов данных акцентов в политике по отношению к старообрядцам Бурят-
Монголии в 1920-е гг., следует выделить следующее. Что касается атеизации населения,
то при анализе архивных источников, периодической печати 1920-х гг. отмечаем, что на
практике антирелигиозная работа в старообрядческих поселениях зачастую сводилась к
довольно универсальным мероприятиям, распространенным в республике. Главным
образом это формирование костяка атеистов среди местных активистов, шефство
городских антирелигиозников и широкая информационная кампания против духовенства.
У крепление атеистической дисциплины хотя бы среди партийцев из местных
старообрядцев давалось с трудом, из-за стремления последних не провоцировать
конфликты с односельчанами и с семьей, чему были объективные причины. «Старая
Брянь. Кулаки подбрасывают анонимные письма активистам: избачу и комсомольцам, в

которых грозят убить их, если они не прекратят работу» [21, с. 2]. Выезды на места
городских шефских организаций проводились довольно часто, но жалобы сельских
активистов на их формальную работу были повсеместны. «Десятниково. Взяли шефство
ячейки: городская железнодорожная и Ганзуринско-заводская, но как та, так и другая
остаются пока лишь бумажными шефами. Приехали как-то во время полевых работ,
походили по деревне, пообещали нам и газету, и антирелигиозной литературы, даже

библиотекаря. На том, видно и закончили» [2, с. 3]. Шла дискредитация общинной
репутации уставщиков созданием в «Бурят-Монгольской правде» образа верующих как
невежд, а уставщиков – как лентяев и покровителей кулачества, параллельно создавая
явное впечатление у читающих, что служители культа – люди алчные, но довольно

недалекие, их газетный образ был жестко-сатирическим [24]. В итоге, на заседаниях
обкома республики конца 1920-х гг. практически однозначным было признание
провальности «мягкой силы» в антирелигиозной работе с семейскими, а уставщики
назначались главными виновниками, отношение власти к ним было уже абсолютно
серьезное. «Наши ячейки и актив недооценили опасности дальнейшего напора со
стороны враждебных элементов. В Тарбагатае секретари считают, что бояться влияния

уставщиков и начетчиков не приходится» [5, д. 542, л.100-103].

Слабое восприятие старообрядцами атеизации в 1920-е гг. в том числе обусловило и
формальное отношение к своим обязанностям на идеологическом фронте со стороны
ячеек коммунистов. Реалии прожитого десятилетия (1920-х гг.) показали, что для
местных партийцев проблемная задача по созданию и кадровому наполению культурных
объектов была важнее, злободневнее, по отношению к такой сложновоспринимаемой

10.7256/2454-0609.2024.6.72394 Исторический журнал: научные исследования, 2024 - 6

16



теме, как формирование нового типа личности. Характереными для семейских поселений
была подобные ситуации: «Новая Брянь. Кроме школы, существует и ликпункт, который
по рассказам учителя, работал не очень хорошо. Ж елающих учиться было много, но
присланные ликвидаторы не отвечали своему назначению. Также слабо велась работа и
в избе-читальне. Неумелый избач не привлек, а только оттолкнул публику и она стала

смотреть на нее, как на ненужный придаток в селе [17, д. 961, л. 41-50]. Новосретенка. В
селах сельсовета ни красных уголков, ни школ, ни ликпунктов; молодежь довольствуется

посиделками, за что девушки платят по два пуда хлеба содержателю помещения». [7, с.

1]. Кроме того, фиксировалась общая слабая степень самодисциплины, что приводило к
формальному отношению в вопросах идеологической работы (слабое посещение
собраний, неисполнение директив). В этих условиях оставалась польза каждодневного
общения партийцев с односельчанами как «свой со своим», совместное
времяпровождение в труде и празднике, что зачастую виделось обкомом как
единственная возможность хотя бы постепенной, «адресной» идеологизации, но и она
имела свои объективные издержки, такие как «совместные гулянки в праздник, свадьбы

и другие бытовые случаи» [25, д. 1420, л. 74]. Представляется, что для местных
коммунистов это являлось скорее обычным бытованием, вступление в партию и в целом,
практики социально-одобряемого поведения представлялсь ими как возможность
образования, смены рода деятельности. Кроме того, в личных воспоминаниях сельских
коммунистов о «семейской» деревне 1950-1970-х гг., факты занятия ими должностей в
сельсовете и колхозе, получения высшего образования, выездов на партийные собрания
по территории СССР соотносятся с устойчивой неформальной традицией отмечать Пасху,

крестить детей у уставщика, обязательно приглашать его на похороны для молитв [11].
Все это могло являться отголоском и последствием того, как изначально могла быть
воспринята идеология в 1920-е гг. даже со стороны активистов. «Ж елая сохранить как
новоприобретенные статусы, так и позитивные образы «своего» в общине, сельские

партийцы были проводниками наглядного изменения жизни» [30, с. 105]. Однако они не
старались не выделяться из основной массы чересчур отличающимся для нее
поведением, например, в образе активных богоборцев, кроме того, зачастую фактически
«забрасывали» идеологическую работу. В совокупности с вялотекущей атеизацией
семейского населения, трудностями обновления их быта – это спровоцировало
радикальное ужесточение политики партии в отношении кулаков и уставщиков, а также
формирование нового повседневного (колхозного) пространства для основной массы
староверов в 1930-е гг.

Забайкальское казачье войско прекратило свое существование одновременно с
поражением режима атамана Семенова. «В августе-сентябре 1920 г., с отступлением
японцев и семеновцев из Восточного Забайкалья, станицы и поселки 3-его и 4-го
военных отделов ЗКВ объявили о признании правительства ДВР. Одновременно здесь
началась ликвидация станичных и поселковых правлений, упразднение должностей
станичных и поселковых атаманов, организация новых органов власти – народно-

революционных комитетов» [27, с. 92]. В отличие от колебавшегося в гражданскую войну
между разными сторонами старообрядческого сообщества с ярко выраженной
религиозно-оппозиционной идентичностью, казаки однозначно воспринимались новой
властью как военизированная организация, естественные союзники и опора монархии.
Конкретно в Забайкалье – как основа побежденного семеновского режима, крайне
опасные своей профессиональной военной подготовкой. Осознавали это и многие
казаки, изначально не оставшиеся в родных станицах с окончанием боевых действий
(учитывая и то, что многие из них, напротив, приняли Советскую власть, воевали в

10.7256/2454-0609.2024.6.72394 Исторический журнал: научные исследования, 2024 - 6

17



отрядах красных партизан против «своих»), приведем один из многочисленных
характерных примеров, записанных Хохловой Н.В. «В 1920 г., при отступлении в Китай,
полковник В.Г. Казаков во главе специальной знаменной группы доставил в Китай 34

боевых знамени забайкальского казачества. В эмиграции жил в г. Хайлар» [15].
Несмотря на то, что в феврале 1920 г. М.И. Калинин заверял, что «советская власть не
намерена отбирать у казаков земли, запрещать им носить традиционную форму и

переименовывать станицы в села» [29, с. 113], реальная политика оказывалась
совершенно иной. «Территории бывших казачьих областей расчленялись, передавались
в подчинение административно-территориальных образований. Постепенно слова
“казак”, “станица”, выходят из официального употребления, казачье население
именуется крестьянами. Их ограничивают в гражданских правах, не призывают в

Красную армию» [12, с. 56]. При изначальном негативном (а не иронично-
снисходительном, как в случае со старообрядцами) восприятии властью конструктов,
связанных с казачьим образом жизни, очевидно то, что наряду с потерей казаками
своих официальных статусов, т.н. «расказачивание» уже в 1920-е гг. не предполагало
сохранять и развивать и их культурную идентичность. В семейских поселениях
идеологизация стремилась воздействовать и максимально ослаблять исключительно
внутренную, духовную составляющую однородного единства, власти не имели ничего
против формирования новой советской личности в ее «старообрядческом» (в
этнографическом понимании) варианте. В случае с «ненужной» казачьей идентичностью
большевики планировали воспитывать советского человека, включив «бывших» казаков
в общее этнокультурное пространство остального русского крестьянства. Поэтому под
запретами (формальными, либо негласными, со стороны самих казачьих семей)
оказались не только глубинные смыслы их обособленной самоидентификации, но и
внешние атрибуты материальной культуры, маркеры повседневности. «О боевых заслугах
казаков нельзя было вспоминать. Не хранились в семьях боевые награды и казачьи
шашки. Героизм в боях за веру – героизмом не считался, а лишь усиливал враждебные

настроения в отношении казаков» [15].

Оказавшись перед решением задач принципиального сохранения жизни и свободы для
себя и своих родных, главы семейств (прежде всего те казаки, которые не были
красными партизанами в период интервенции) уже со второй половины 1920-х гг.
постепенно переходят к социально-одобряемым поведенческим практикам. Источники
личного происхождения показывают, что на бытовом уровне они проявлялись в
тенденции самостоятельных запретов на демонстрацию привязок к казачьему прошлому
(фотографии и оружие на стене, награды, ношение форменной одежды, рассказы о себе
детям и внукам) при попытках поддержки существования идентичности на уровне
разговоров «свой со своим», во время частых походов в гости, проведении
праздничного времяпровождения и т.д. «Григорьев М. Т. (1870-1943), вернулся со
службы в полном обмундировании, имел оружие, в том числе именную шашку.
Представители советской власти все конфисковали, оставили только шашку. Он прятал
Георгиевский крест, боялся, что награду тоже могут конфисковать. По его просьбе он

был похоронен вместе с Георгиевским крестом» [13]. Григорьев Е.Г. (1873-1956), бывший
атаман казаков с. Бичура, по оставшимся воспоминаниям о нем, в 1920-е гг. отдал

коммуне свой большой дом, добровольно переселившись в малый [9]. Серебренников
И.П. (?-?), казак из д. Дунгуй, по воспоминаниям о нем внука, Серебренникова М.Н.
(1932-2022), в 1920-е гг., в периоды трудностей во взаимоотношениях с местной властью
несколько раз угонял скот в соседнюю Монголию на определенное количество месяцев,

возвращаясь домой при нормализации ситуации [10]. Данные источники позволяют

10.7256/2454-0609.2024.6.72394 Исторический журнал: научные исследования, 2024 - 6

18



сделать вывод, что на этапе 1920-х гг., при всей масштабности политики
«расказачивания», в условиях действий (не только со стороны бывших рядовых, но и
атаманов), направленных на демонстрацию своего полного разрыва с прошлым (что и
являлось различием с политикой в отношении старообрядческих уставщиков и т.д. в этот
период), бывшие казаки имели возможности приспособиться к новой социальной
действительности, подспудно воспроизводя свою идентичность в основном между
представителями старшего поколения.

Последующее десятилетие уже для обоих традиционных сообществ становится периодом
ужесточения политики, направленной на стирание их социокультруной «особости», что
стало для казаков в целом продолжением объективных процессов, а для старообрядцев
– пересмотром властью недостаточно эффективных практик по умеренной
идеологизации. К примеру, бывший атаман Григорьев Е.Г., старавшийся в 1920-е гг.
встроиться в новую социальную и политическую реальность своего села, в 1931 г.,
после начала обобществления хозяйств и раскулачивания был вынужден переехать с
двумя младшими сыновьями в Монголию, работая там сторожем, истопником, завхозом.
По документам считался советским гражданином, при детях и внуках казаком себя не

называл до самой смерти в 1956 г. [9]. Подобные распространенные действия «бывших»
войсковых казаков, безусловно, защищали членов семьи от вопросов со стороны
органов власти, либо от вероятной травли сверстников в школах, однако нанесли
серьезный урон преемственности исторической памяти казачьей идентичности, из-за
чего и возникают основные сложности при ее воспроизводстве в современных условиях
возрождения казачьих традиций. Назарова (Григорьева) Евдокия Марковна (род. в 1931
г.), уроженка с. Бичура вспоминает: «При Советской власти никто не говорил, что я –
казак. Нельзя было. Нам даже запретили повесить дома портрет отца. Он там был
сфотографирован в казачьей форме и с шашкой. А это же всего-то портрет. И то нельзя

б ы л о [14]. Отец Антонова Н.П. (род. в 1931 г.), старообрядца с. Надеино, быв
уставщиком, свободно занимался службой до середины 1930-х., после чего был
арестован, оправдан после долгого следствия и по возвращении домой спешно перевез
семью в г. У лан-У дэ, вернувшись в деревню лишь в 1950-е, уже не афишируя публично

продолжение исполнений своих религиозных обязанностей и пряча священные книги [8].

Таким образом, хронологический период 1920-х – начала 1930-х гг. становится
моментом системной трансформации социальных, политических и культурных ориентиров
двух, традиционно обособленых региональных субэтносов – старообрядчества и
казачества Забайкалья, существенная часть которых с 1923 г. проживала в Бурят-
Монгольской АССР. Несмотря на определенную степень постреволюционного романтизма
политических ориентиров 1920-х гг., выражавшуюся в близости мировой
социалистической революции, а также неизбежном формировании нового советского
типа личности, в целом коммунисты (в центре и на местах) отдавали себе отчет в том, что
многие национальные и субэтнические сообщества бывшей Российской империи,
посредством своих исторически сложившихся идентичностей, представляют собой
враждебное социокультурное пространство для восприятия нового мировоззрения.
Соответственно, мы можем зафиксировать осторожную, умеренную стратегию изменения
жизненного уклада староверов-семейских в 1920-е гг., выразившуюся в ненавязчивых
формах антирелигиозной пропаганды и сохранения религиозных статусов для
уставщиков. С другой стороны, местные реалии этого периода предполагали
профанацию идеологической работы, исходя из общей незаинтересованности в ней
малограмотных местных коммунистов-семейских, городских «шефов»-рабочих. Что
касается казачества, то учитывая его дореволюционный статус, советская власть с

10.7256/2454-0609.2024.6.72394 Исторический журнал: научные исследования, 2024 - 6

19



самого начала 1920-х гг. приступила к радикальным мерам, которые должны были
привести к ликвидации признаков идентичности (публичная самоидентификация,
атрибуты материальной культуры, поколенческая память). К началу 1930-х гг., в
отношении уже обоих сообществ власть постепенно продавливает процесс обострения
«классовой борьбы» в деревне, приведший к раскулачиванию и репрессиям. Под них
попадают в первую очередь те категории людей, которые оставались «якорями» для
обоих идентичностей, т.е. духовенство у первых и ветераны войского казачества у
вторых, вынуждая остальное население перейти к практикам социально-одобряемого
поведения, позволившим сохранить некоторые элементы культурной специфики. При
всем этом стоит отметить, что касается старообрядцев, то в дальнейшем власть не
планировала бороться с такими элементами, проявляя тем самым взаимную лояльность в
сообществу в послевоенное время. В случае с «расказаченным» населением, в условиях
нагнетания военной напряженности конца 1930-х гг., правительство в своих приказах и
вовсе начинает использовать термин «советское казачество». Это говорит об осознании
государством устойчивости глубинных смыслов идентичности в массовом сознании и
необходимости использовать их, аппелируя к архетипу традиционного патриотизма
данной группы населения СССР.

Статья подготовлена в рамках государственного задания (проект XII .191.1.1. «Россия и
Внутренняя Азия: динамика геополитического, социально-экономического и
межкультурного взаимодействия (XVII-XXI вв.)», № 121031000243-5.

Библиография

1. Болонев Ф.Ф. Старообрядцы Забайкалья в ХVIII-XX вв. Новосибирск: Изд-во
«Февраль», 1994. 148 с. 
2. Больше внимания смычке // Бурят-Монгольская правда. 17.01.1924. №14. 4 с. 
3. Васильева С.В., Бурева С.В. Светская власть и старообрядчество в Байкальском
регионе: эволюция государственной политики в XIX в. // Известия Иркутского
государственного университета. 2017. Т.19. С. 83-91. 
4. Высотина Е.А. Казачество в истории России, Забайкалья и Бурятии. Улан-Удэ: Экос,
2011. 165 с. 
5. Докладная записка «О состоянии комсомольских ячеек в «семейских» районах»,
подготовленная на заседание бюро Бурят-Монгольского обкома ВЛКСМ. 13 июня 1929 г.
ГАРБ. ФП.36. Оп.1. 
6. Долотов А.С. Старообрядчество в Бурятии (Семейские в Забайкалье). Верхнеудинск:
Бургосиздат, 1931. 52 с. 
7. Групп бедноты нет // Бурят-Монгольская правда. 6.01.1929. №5. 5 с. 
8. Записано от Антонова Н.П. (род. в 1931 г.), старообрядца с. Надеино, сына
староверческого уставщика. 
9. Записано от Григорьева С.Л. (род. в 1963 г.), жителя с. Надеино, правнука станичного
атамана бичурских казаков Григорьева Е.Г. 
10. Записано от Серебренникова М.Н. (1932-2022), жителя. с. Кабанск, потомка казаков
д. Дунгуй. 
11. Записано от Хомякова Т.К. (1935-2021), старообрядца с. Надеино, в 1950-1980-е гг.
партийного организатора колхоза «Искра». 
12. Иванов А.В. «Расказачивание» – трагический, но закономерный финал. Возрождение
казачества: каким ему быть? // Научный диалог. 2013. Вып. 6. С.43-62. 
13. Из воспоминаний Григорьева Г.Е. (род. в 1956 г.), потомка казаков с. Бичура. 
14. Из воспоминаний Назаровой (Григорьевой) Евдокии Марковны (род. в 1931 г.),
жительницы с. Потанино. 
15. Из воспоминаний Хохловой Н.В, сотрудницы Нерчинского краеведческого музея, г.

10.7256/2454-0609.2024.6.72394 Исторический журнал: научные исследования, 2024 - 6

20



Нерчинск. 
16. Из монографии К. Люкшина «О расколе Забайкальского края. 9 мая 1898 г. ГАРБ. Ф.
262. Оп. 1. 
17. Из очерка «Быт и экономическое состояние старообрядческо-семейского населения
республики». О быте и экономическом состоянии «семейских» с. Новая Брянь,
Новобрянская волость. 1926 г. ГАРБ. ФП.1. Оп.1. 
18. Из протокола вечернего заседания партийного совещания работников «семейских»
районов БМАССР. Прения по докладу Петрова «Антирелигиозная работа в «семейских»
районах». 19 июля 1928. ГАРБ. ФП.1. Оп.1. 
19. Ильина-Охрименко Г.И. Народное искусство семейских Забайкалья XIX-XX веков:
Резьба и роспись. Улан-Удэ: Бурят. кн. изд-во, 1972. 88 с. 
20. Именной Высочайший Указ, данный Сенату, «Об укреплении начал веротерпимости».
Полное собрание законов Российской империи: Собр. 3-е. Т. XXV: 1905. Спб, 1908. С.
237-238. 
21. Мобилизуют пьяниц и картежников // Бурят-Монгольская правда. 28.12.1928. №300.
5 с. 
22. Полкулачника выручают // Бурят-Монгольская правда. 30.12.1928. №302. 5 с. 
23. Попова А.М. Семейские. Забайкальские старообрядцы // Бурятиеведение.
Верхнеудинск: типография НКИТ, 1928. № 1-2. 36 с. 
24. Проделки старообрядческого попа // Бурят-Монгольская правда. 1923. 27 окт. 4 с. 
25. Протокол вечернего совещания работников Бурят-Монгольского обкома ВКП (б).
Прения по докладу Данилова «Культурно-бытовая работа в «семейских» районах». 18
июля 1928 г. ГАРБ. ФП.1. Оп.1. 
26. Пыкин В.М. К вопросу о репрессиях в «семейских» районах бурят-монголиив 1920-
30-е годы ХХ в. // Вестник БГУ. Гуманитарные исследования Внутренней Азии. 2017.
Вып. 3. С. 60-66. 
27. Савченко С.Н. О деятельности ликвидационной комиссии Забайкальского казачьего
войска в 1920-1921 гг. // Гуманитарные науки в Сибири. 2012. № 2. С.92-96. 
28. Статистические сведения о старообрядцах (к 1 января 1912 г.). Издание
Департамента духовных дел Министерства внутренних дел. СПб, 1912. 25 с. 
29. Ульянов И.И. Казаки и Советская республика. М., Л.: Госиздат, 1929. 174 с. 
30. Хомяков С.В. Атрибуты идеологии коммунизма в старообрядческой деревне Бурят-
Монгольской АССР (рубеж 1920–1930-х гг.) // Genesis: исторические исследования.
2022. № 12. С.96-108. DOI: 10.25136/2409-868X.2022.12.39379 EDN: YZFOMW URL:
https://e-notabene.ru/hr/article_39379.html 
31. Шулунов Ф.М. К истории Бурят-Монгольского казачества. (Краткий очерк). Улан-Удэ:
Бургосиздат, 1936. 28 с. 
32. Элиасов Л.Е., Ярневский И.З. Фольклор семейских. Улан-Удэ, 1963. 672 с 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Сегодня в России во многом улеглись ожесточенные споры по вопросам советской
истории, те споры, которые так разрывали наше общество в годы Перестройки и
позднее. Разумеется, это не отменяет отдельных полярных взглядов на события прежней
эпохи, а также наличие белых пятен во многих эпизодах. 
У казанные обстоятельства определяют актуальность представленной на рецензирование
статьи, предметом которой является взаимоотношение советской власти и "социально

10.7256/2454-0609.2024.6.72394 Исторический журнал: научные исследования, 2024 - 6

21

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


чуждых" элементов Бурят-Монголии в 1920-е - начале 1930-е гг. Автор ставит своими
задачами проследить политику большевиков по отношению к старообрядцам и казакам,
рассмотреть вопросы атеизации, а также обозначить изменения во взаимоотношений
сторон в начале 1930-х гг. 
Работа основана на принципах анализа и синтеза, достоверности, объективности,
методологической базой исследования выступает системный подход, в основе которого
находится рассмотрение объекта как целостного комплекса взаимосвязанных элементов.
Научная новизна статьи заключается в самой постановке темы: автор стремится
охарактеризовать политику большевиков по отношению к казачеству и старообрядцам на
примере Бурят-Монголии. Научная новизна определяется также привлечением архивных
материалов.
Рассматривая библиографический список статьи, как позитивный момент следует
отметить его масштабность и разносторонность: всего список литературы включает в
себя свыше 30 различных источников и исследований. Из привлекаемых автором
источников укажем на материалы Государственного архива Республики Бурятии,
периодическую печать, личный архив автора. Из используемых автором трудов укажем
на работы С.Н. Савченко, С.В. Хомякова, В.М. Пыкина, в центре внимания которых
находятся различные аспекты изучения социальных процессов в Бурят-Монголии.
Заметим, что библиография обладает важностью как с научной, так и с
просветительской точки зрения: после прочтения текста статьи читатели могут
обратиться к другим материалам по её теме. В целом, на наш взгляд, комплексное
использование различных источников и исследований способствовало решению стоящих
перед автором задач. 
Стиль написания статьи можно отнести к научному, вместе с тем доступному для
понимания не только специалистам, но и широкой читательской аудитории, всем, кто
интересуется как историей советской власти, в целом, так и её отношениями с
различными социальными элементами. Апелляция к оппонентам представлена на уровне
собранной информации, полученной автором в ходе работы над темой статьи. 
Структура работы отличается определенной логичностью и последовательностью, в ней
можно выделить введение, основную часть, заключение. В начале автор определяет
актуальность темы, показывает, что "1920-е гг. становятся поворотным десятилетием для
двух самобытных традиционных сообществ, проживающих на территории Бурят-
Монгольской республики – старообрядцев и казаков". Автор обращает внимание на то,
что "в целом коммунисты (в центре и на местах) отдавали себе отчет в том, что многие
национальные и субэтнические сообщества бывшей Российской империи, посредством
своих исторически сложившихся идентичностей, представляют собой враждебное
социокультурное пространство для восприятия нового мировоззрения". В работе
отмечается и тот факт, что "местные реалии этого периода предполагали профанацию
идеологической работы, исходя из общей незаинтересованности в ней малограмотных
местных коммунистов-семейских, городских «шефов»-рабочих".
Главным выводом статьи является то, что
"хронологический период 1920-х – начала 1930-х гг. становится моментом системной
трансформации социальных, политических и культурных ориентиров двух, традиционно
обособленых региональных субэтносов – старообрядчества и казачества Забайкалья,
существенная часть которых с 1923 г. проживала в Бурят-Монгольской АССР".
Представленная на рецензирование статья посвящена актуальной теме, вызовет
читательский интерес, а ее материалы могут быть использованы как в курсах лекций по
истории России, так и в различных спецкурсах. 
В целом, на наш взгляд, статья может быть рекомендована для публикации в журнале 
"Исторический журнал: научные исследования".

10.7256/2454-0609.2024.6.72394 Исторический журнал: научные исследования, 2024 - 6

22



10.7256/2454-0609.2024.6.72394 Исторический журнал: научные исследования, 2024 - 6

23


	Старообрядцы и «бывшие» казаки в Бурят-Монгольской АССР: взаимодействие с советской властью (1920-е – нач. 1930-х гг.)

