
Белимова Влада Сергеевна

ORCID: 0000-0002-1630-4522 

кандидат философских наук 

Младший научный сотрудник; Сектор восточных философий; Институт философии РАН 

105037, Россия, г. Москва, ул. 1-я Парковая, д. 1 к. 2 

belimova.vlada@gmail.com

Философская мысль 
Правильная ссылка на статью:
Белимова В.С. Критика сравнивающего разума: метод Поля Массон-Урселя и проект межкультурной
философии // Философская мысль. 2025. № 12. DOI: 10.25136/2409-8728.2025.12.77239 EDN: NAWBLM URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=77239

Критика сравнивающего разума: метод Поля Массон-
Урселя и проект межкультурной философии

Статья из рубрики "История идей и учений"

DOI:

10.25136/2409-8728.2025.12.77239

EDN:

NAWBLM

Дата направления статьи в редакцию:

06-12-2025

Дата публикации:

13-12-2025

Аннотация: Статья посвящена интеллектуальному наследию французского востоковеда-
индолога Поля Массон-У рселя (1882–1956), одного из основоположников философской
компаративистики. Многие черты его подхода сближают его с современной
межкультурной философией. Массон-У рсель обосновал необходимость включения
неевропейских традиций мысли (индийской, китайской) в историю философии на равных
основаниях с европейской. В статье приводится интеллектуальная биография учёного,
анализируются его связи как с кругом академических учёных (Анри Бергсон, Люсьен
Леви-Брюль, Эмиль Дюркгейм, Марсель Мосс, Сильвен Леви), так и с представителями
неакадемического сообщества Западной Европы первой половины XX в. (Мирча Элиаде,
Рене Генон). Особое внимание уделяется анализу институциональных препятствий, с

10.25136/2409-8728.2025.12.77239 Философская мысль, 2025 - 12

73

https://e-notabene.ru/fr/rubric_543.html


которыми столкнулся его проект сравнительной философии. Работа основана на
историко-философском анализе трудов Массон-У рселя с применением методов
интеллектуальной истории и архивных исследований. Особое внимание уделяется
реконструкции двух ключевых методологических инструментов: «позитивной аналогии»,
направленной на выявление структурно-функциональных эквивалентов в разных
традициях, и «позитивной среды», требующей контекстуального анализа философских
идей. Ключевым источником, впервые вводимым в научный оборот, является архивное
письмо Массон-У рселя 1945 г., которое наглядно демонстрирует институциональное
сопротивление сравнительному методу в первой половине ХХ века. На его основе
обосновывается тезис о том, что проект Массон-У рселя, несмотря на позитивистскую
риторику и историческую ограниченность, содержал радикальный критический
потенциал. Его программа была направлена не только на поиск универсальных
закономерностей развития мысли, но и на пересмотр привычных западных категорий
(таких как оппозиция философии и религии) через погружение в иные культурные
контексты. Показано, что этот проект предвосхитил ключевые аргументы
постколониальных исследований и вопросы современной межкультурной философии,
предлагая оригинальное соединение позитивизма с вниманием к метафизическому
опыту. Анализ рецепции его фундаментальной монографии в академической среде 1920-
х годов выявляет характерные для той эпохи дискуссии о пределах сравнительного
метода. Результаты исследования имеют значение для понимания генеалогии
межкультурной философии и актуальны в контексте современных дискуссий о
деколонизации философского знания и преодолении интеллектуального
провинциализма.

Ключевые слова:

Поль Массон-У рсель, сравнительная философия, межкультурная философия,
незападные философии, компаративная методология, французская индология,
интеллектуальная история, архивные исследования, европоцентризм, деколонизация
знания

Автор благодарит Фонд «Дом наук о человеке» (Fondation Maison des sciences de
l'homme) за помощь при подготовке статьи.

Вопрос о том, что может считаться философией, то есть каковы критерии и границы
философского знания, напрямую определяет место незападных традиций мысли в
истории философии. Политика интеллектуального колониализма, указывающая, какие
традиции мысли достойны называться «философией», а какие надлежит именовать
«древней мудростью», «религиозными воззрениями» или «мистическим учением», имеет
прямые институциональные последствия: она формирует исследовательские приоритеты,
университетские программы, и в конечном счете, понимание рациональности.

Современная межкультурная философия ставит и обсуждает этот вопрос, однако её
критический импульс имеет свою генеалогию. Одним из первых его сформулировал Поль
Массон-У рсель (1882–1956), французский востоковед-индолог, один из
основоположников философской компаративистики. Он предложил программу
сравнительной философии как строгой «позитивистской» дисциплины, развивающейся в
русле французской интеллектуальной традиции энциклопедистов-просветителей (Дидро,
Вольтер), с их культом разума и систематизации, а также нацеленностью поменять
«обычный образ мышления», а равно программы позитивистов (Конт, Дюркгейм),

10.25136/2409-8728.2025.12.77239 Философская мысль, 2025 - 12

74



стремившихся к обнаружению универсальных законов. Массон-У рсель наследует у них
эту установку на поиск объективного, проверяемого знания, но радикализирует её,
превращая в метод критики сравнивающего разума.

Парадоксальность его фигуры в том, что, будучи сыном колониальной эпохи, он
предвосхитил многие аргументы постколониальной критики и современной
межкультурной философии. Известный индийский философ П.Т. Раджу в публикации
«Сравнительная философия и духовные ценности: Восток и Запад» назвал труд Массон-

Урселя первой попыткой концептуализации нового направления мысли [1, с. 214].

Однако проект сравнительной философии, предвосхитивший межкультурный поворот [2;

3; 4], остался в его время, увы, нереализованным. Драматическое свидетельство тому –
строки, написанные самим Массон-У рселем в 1945 году. В ходе архивных изысканий в
литературной библиотеке Ж ака Дусе (Bibliothèque littéraire Jacques Doucet) автором

данной статьи был обнаружен документ от 28 мая 1945 года [5], озаглавленный
«Автобиографическое письмо Массон-У рселя», в котором автор высказывает просьбу
рассмотреть его кандидатуру на пост профессора одной из вакантных кафедр.
Примечательно, что в архиве Коллеж де Франс хранится более краткая версия того же

письма [6], в которой Массон-У рсель меньше говорит о своём творческом пути, однако
ключевой фрагмент об институциональных ограничениях им сохранён без изменений.
Исторический контекст создания письма трагичен: вакансии, на которые претендовал
французский ученый, освободились после гибели Мориса Хальбвакса и Анри Масперо.
Оба погибли в 1945 году: Хальбвакс – в Бухенвальде, Масперо – при эвакуации из
концлагеря. Сам Массон-У рсель также был арестован во время немецкой оккупации и

вернулся из заключения «очень ослабленным и с обмороженными ногами» [7]. При этом
его старший сын, участник Сопротивления, был схвачен гестапо и бесследно исчез. В
этих тяжелых обстоятельствах учёный пишет о своих планах на последний эпап своей
жизни. Почти двадцать лет занимавший должность заведующего кафедрой индийских
религий в знаменитой парижской Практической школе высших исследований, Массон-
У рсель в письме признаётся, что хотел бы «в завершение своей карьеры наконец
целиком посвятить себя истинному призванию и главному интересу: сравнительной

фил о с о фии» [5]. Причина, по которой это оказалось невозможным ранее,
сформулирована им лаконично: «Школа высших исследований позволяет мне

преподавать лишь индийскую философию» [5]. У дивительно, но автор первой в мире
монографии по сравнительной философии на протяжении почти двух десятилетий
парадоксальным образом был лишён во Франции институциональной возможности
преподавать тот предмет, необходимость которого он же сам теоретически и обосновал.

В письме он излагает свою исследовательскую программу: «Мне представляется
неопровержимым то, что самая верная критика разума должна основываться на
исследовании контрастирующих друг другу цивилизаций, особенно этих трёх центров

развития человеческого сознания, чья эволюция синхронна» [5]. Формулировка «критика
разума», безусловно, отсылает нас к кантовской традиции, но французский ученый
переосмысляет её: критика возможна только через метод сравнение, сопоставления,
через выход за пределы только одной культурной традиции. Это и есть «критика
сравнивающего разума» – проект, который Массон-У рсель так и не смог в полной мере
реализовать как преподаватель.

Обсуждаемый документ с очевидностью служит свидетельством того институционального
сопротивления, которое оказывалось в то время компаративному подходу в

10.25136/2409-8728.2025.12.77239 Философская мысль, 2025 - 12

75



востоковедных штудиях во Франции и, в целом, – в Западной Европе – того
сопротивления новому в исследованиях, которое подчас наблюдается в случае
современной межкультурной философии. Массон-У рсель разработал методологию для
преодоления интеллектуального провинциализма, но сам стал жертвой дисциплинарных
границ своего времени. Осмыслить истоки проекта сравнительной философии,
инициированного Массон-Урселем невозможно без анализа интеллектуальной биографии
учёного. В автобиографической заметке 1952 г., написанной, по его собственным
словам, «чтобы она послужила ему некрологом», он приводит впечатляющий список
имён своих учителей: «Моими учителями были Бергсон в философии, Пьер Ж ане в
психологии, Леви-Брюль, Дюркгейм и Мосс в социологии. Меня учил Альфред Фуше,
который познакомил меня с индийской традицией в сочетании с эллинизмом, и Сильвен
Леви, который воплотил в себе индийскую традицию. Однако я хотел ещё изучить
социологию под руководством Шаванна, чтобы понять, как Китай соотносится с Грецией

и Индией» [7, с. 19]. Этот перечень свидетельствует о широте интеллектуальных
интересов. Как столь различные влияния соединились в одном мыслителе? Индолог
Оливье Лакомб даёт такую характеристику междисциплинарным устремлениям учёного:
«У  Поля Массон-У рселя было двойное призвание – философа и востоковеда, и он стал
провозвестником новой дисциплины, освоить которую было непросто и которая
требовала одновременно строгости и проницательности, открытости и гибкости,

обостренного чувства различий и страсти к единству: сравнительной философии» [7, с.

21].

Выдающийся французский ориенталист-индолог С. Леви (1863–1935), которого Массон-
У рсель называл «воплощением индийской традиции», привил ему уважение к
первоисточникам и филологической точности. Именно эта установка отличала Массона-
У рселя от «компаративистов-дилетантов», которых он резко критиковал. Лакомб
отмечает: «Он иногда был очень суров к самодеятельным компаративистам без

серьёзной филологической или исторической подготовки» [7, с. 25]. Здесь необходимо
отметить, что в двадцатые годы ХХ века во Франции – в промежутке между двумя
мировыми войнами – в изучении Индии имело место особого рода противостояние-
взаимодействие – между представителями строгого научного подхода, исследователями-
филологами (во главе с С. Леви) и приверженцами т.с. «романтического» подхода к
индийской культуре, инспированного интерпретацией древнеиндийской мудрости в
оккультно-эзотерических кругах Франции XIX – начала XX века (теософы,

традиционалисты и др.) [8]. По меткому выражению современного французского
исследователя Роллана Лардинуа, Массон-У рсель «взял на себя труд по выстраиванию
отношений между полюсом академической индологии и, скажем так – полюсом

востоковедов-любителей» [9, с. 164].

Действительно, на «академического полюсе», Массон-У рсель предстает как
классический востоковед-индолог, который в 1919 г. присоединился к Практической
школе высших исследований, сначала в качестве лектора, а затем, после защиты
докторской диссертации о методе сравнительной философии, получил должность
заведующего кафедрой индийских религий. Но при этом также многочисленны и, по-
видимому, неслучайны связи Массон-У рселя и с «эзотерическим полюсом

востоковедения» [10]. Так, французский исследователь публиковался в эзотерических
журналах, таких как традиционалистский «Krur» Юлиуса Эволы и теософском
«Spiritualité»: писал там небольшие заметки, посвященные различным аспектам
индийской философии и мистицизма; составлял предисловия к работам, которые во всех
отношениях не были академическими. Мирча Элиаде (1907–1986), с которым Маcсон-

10.25136/2409-8728.2025.12.77239 Философская мысль, 2025 - 12

76



У рсель был лично знаком (вероятно, по тем или иным французским эзотерическим
кружкам), так описывал в своём дневнике необычную обстановку кабинета Массон-
У рселя, по которой можно судить о скрытом от научного мира круге интересов
французского ученого: «На одной полке стояли книги по оккультизму, на другой череп,

литография святого Сульпиция, рядом – изображение гороскопической карты» [11, с. 20].

Показателен в этом отношении случай взаимодействия Маcсон-У рселя с французским
мыслителем Рене Геноном. Генон, будущий основатель традиционализма, посещал те же
курсы по индийской философии в Сорбонне, что и Массон-У рсель. Однако его
диссертация по веданте была отклонена Сильвеном Леви – за недостаточную
филологическую обоснованность и тенденциозность, поскольку автор «мало
интересуется историей и исторической критикой, слепо верит в идею, что человеческому

гению с первых веков мира мистически была передана изначальная истина» [12, с. 109]. С
Рене Геноном же Массон-У рселя связывали, судя по некоторым личным письмам, весьма
непростые отношения. Генон в письме к итальянскому эзотерику Гвидо де Джорджио
давал компаративисту уничижительную характеристику: «Я не верю, что он способен
видеть вещи иначе, чем глазами Запада, то есть сквозь призму современной философии;
кроме того, он слишком тесно связан с официальными кругами... при этом я знаю, что он
также поддерживает отношения с теософами. Он проявляет тенденцию угождать всем и
каждому, что несомненно является следствием его довольно нерешительного характера»
[13, с. 2]. Вероятно, эту резкую критику Массон-У рсель заслужил за свою рецензию на
книгу Генона «Общее введение в изучение индусских учений» (1921), написанную
французским традиционалистом на основании своей диссертации, некогда отвергнутой
Леви. Признавая за Геноном «редкую добродетель суждения об индуистском вопросе по-

индийски» [14, с. 411] и соглашаясь с ним в том, что «знание не может компенсировать
понимание, а европейская критика не может обойтись без приобщения к местным

традициям» [14], Массон-У рсель в своей рецензии критиковал «категорическое

осуждение Генона любой попытки объяснить метафизику историческим методом» [14]. Эти
примеры взаимных эпистолярных характеристик двух мыслителей позволяют не только
прикоснуться к интеллектуальной жизни 20-х годов ХХ века, но и проливают свет на
подход самого Массон-У рселя – в частности на его понимание того, как следует изучать
индийскую философию. Презрение Генона к историко-критическому методу было
слишком радикальным, чтобы Массон-У рсель мог его проигнорировать: как
академический учёный он считал важнейшим условием исследования внимание к
деталям, к историческим фактам. Однако следует заметить, что, хотя в некотором смысле
пограничное положение между строгой академической наукой и интересом к
эзотерическому поиску истины и нашло отражение в широте исследовательских
интересов Массон-У рселя, всё же он стремился привести их к методологическому
единству.

Последовательное развитие идей о необходимости комплексного подхода к изучению
философских традиций Индии, Китая и Европы у Массон У рселя затрагивает несколько
взаимосвязанных тематических линий. Его анализ логико семантических конструктов и

их философских следствий [15; 16] включает сопоставление логических схем и отдельных

терминов (цепочка силлогизмов-соритов [17], прамана [18], дхарма [19], динамика

глагола «быть» [20], приставки абхи-/адхи-/ати [21]) как своего рода «точек входа» в
различающиеся эпистемологии и онтологии. Другой значимой темой становится

рационализация «мистического» дискурса – притом, мистицизма как явления в целом [22;

23; 24], так и отдельных учений Индии (тантры [25], йоги [26; 27] и т.д.). В своих

10.25136/2409-8728.2025.12.77239 Философская мысль, 2025 - 12

77



исследованиях индийских доктрин о внимании и различных психотехник («концентрация»
[28], «экстаз» [29] и т.п.) французский компаративист обращает внимание на возможность

их соотнесения с современной ему западной психологией (включая, психоанализ) [30; 31;

32; 33; 34]. Отдельное место в его наследии занимают труды, осмысляющие применение

историко-позитивистской установки к материалу восточных традиций в целом [35; 36; 37].

При этом французский ученый с остротой осознавал в необходимости выработки нового
подхода к исследованию феноменов различных культурных мыслительных традиций в их
разнообразии и, одновременно, единстве, к их системному сравнению в рамках
применения новых методологических оснований, базирующихся не на сопоставлении
изолированных фактов, но на их контекстуальном анализе в рамках строгого научного
подхода.

Свой проект этой новой философской дисциплины Массон-У рсель впервые изложил в

ранней программной статье 1911 г. [38], а в одной из поздних его работ 1951 г. он был
выражен им в виде краткой формулы: «истинная философия – сравнительная

фил о с о фия » [39]. Теоретико-методологические установки получили развёрнутое

обоснование в фундаментальной монографии 1923 г. «Сравнительная философия» [40],
структурно состоящей из двух частей: в первой очерчивается объект и метод
сравнительной философии, её исходная установка, во второй – в виде беглого обзора –
намечается, как этот метод следует применить к изучению общего исторического
развития философии, логики, метафизики и психологии.

Основной целью сравнительной философии должно было стать выявление
универсальных закономерностей в развитии мысли разных культур, а не поиск
случайных параллелей, который Массон-У рсель изящно критикует. «В зависимости от
настроя и изобретательности наблюдателя всё в какой-то мере похоже на всё, и всё в
какой-то мере от всего отличается: стоит лишь сменить ракурс, точку зрения, – и взору

открываются самые прихотливые сходства или неожиданные различия» [40, с. 21]. Ещё
одна проблема – «школьные» классификации и упрощения, т.е. практика «зачисления»
философов в абстрактные рубрики без учёта контекста: например, к «идеализму»
относили Шанкару, Платона, Декарта, к «материализму» – индийских чарваков, Ян-Чжоу,
Лукреция. Такие классификации, названные им «рудиментарной компаративистикой»,
лишены научной ценности, поскольку игнорируют конкретные условия, в которых
формировались те или иные учения, а потому «подобные отождествления не

выдерживают критики» [40, с. 28].

Чтобы преодолеть «произвол» в деле сравнения, Массон-У рсель предложил два
методологических инструмента, названные им «позитивная аналогия» и «позитивная
среда».

Метод «позитивной аналогии» нацелен на выявление «эквивалентных отношений»,
своего рода пропорций; это не поиск тождества и не фиксация различий. В этом смысле
можно говорить о сходном значении, казалось бы, совершенно не похожих мыслителей:
«Если я сопоставляю Сократа и Конфуция, св. Фому Аквинского и Чжу Си, то уже с
первого взгляда, сквозь бесчисленные несходства, улавливаю некое “семейное
сходство”, которое не объясняется никакой фактической связью, но оправдывается

аналогичной ролью, разумеется по-разному исполняемой в разных средах» [40, с. 24].
Здесь важно не содержание учений (оно неизбежно несёт отпечаток конкретной
традиции), а их структурная функция и системность, которая обеспечивается методом

10.25136/2409-8728.2025.12.77239 Философская мысль, 2025 - 12

78



организации философского материала, или, как говорит Массон-У рсель, «логикой

расположения элементов» [40, с. 28].

Отметим, что с позиции современной межкультурной философии с помощью только этого
метода, без герменевтики, критическое прояснение эпистемологических основ такого
рода аналогий в пространстве смыслов таких разных культур как Индия, Европа и Китай,
всё же вряд ли возможно. В этом контексте уместно вспомнить размышления Р.А. Малла,
одного из основателей межкультурного подхода, о том, что даже классическая
гадамеровская герменевтика не дает достаточного обоснования для появления
подлинного межкультурного анализа, поскольку «каждая герменевтика имеет свои
собственные культурные корни и не может претендовать на всеобщее и безусловное

признание» [41, с. 15]. Несмотря на отмеченные методологические различия (в частности,
в отношении к герменевтике), программу Массон-У рселя с современными
межкультурными подходами сближает «встроенная» в неё – благодаря методу
позитивной аналогии – способность сочетать универсализм и партикуляризм. Без этого
была бы упущена возможность встречи с Другим, (под которым понимается язык,
менталитет, специфика социального устройства, представления об этике и морали
других, т.е. незападных культур). Французский компаративист указывает, что, исключая
представления об индийской и китайской культуре из философии, «мы лишаем себя

знаний тем более ценных, что они исходят от народов так сильно отличных от нас» [38, с.

543].

«Позитивная среда» – второй ключевой инструмент методологии Массон-У рселя –
требует учитывать исторический, культурный и религиозный контексты сравниваемых
явлений. Любую сравниваемую идею необходимо «погрузить» в соответствующий ей
контекст, чтобы понять её подлинное значение и избежать искажений. Этот принцип
имеет несколько измерений. Во-первых, самой широкой средой, в которой
обнаруживаются философские феномены, является цивилизация, которая их породила.
[40, с. 35] Во-вторых – и это особенно важно для понимания незападных традиций –
средой par excellence выступает религия, от которой философия, безусловно, отличается
по своему объекту и методу, но с которой она находится в сложных отношениях
взаимообусловленности. Массон-У рсель подчеркивает культурную специфичность самого
противопоставления философии и религии: «Самое беглое сравнительное исследование
учит нас, что привычная для нас антитеза науки и веры встречается лишь в недрах
нашей западной культуры, созданной двумя континентальными течениями, но не до
конца смешанными: иудейским фанатизмом и эллинской теорией. Во всех иных местах
религия, с одной стороны, и философия или наука, с другой, не противостоят друг другу

в антагонизме» [40, с. 40]. Эта мысль получает развитие в его анализе индийской
традиции мысли, а именно – её генетической связи между философской спекуляцией и
религиозной практикой: «Философ пытается воссоздать мир мысленно лишь потому, что
он перенимает задачу жреца, который поддерживает или восстанавливает космический
порядок, приводя в действие сакральные силы. Древняя Индия даёт поразительное
выражение этому универсальному факту, обозначая одним и тем же термином, Пуруша
(puruṣa), человека, или первое жертвоприношение, тождественное, впрочем, первой

жертве – и мыслящий дух» [40, с. 42].

Так, принцип «позитивной среды» ставит под вопрос универсальность западных
категорий. Эта позиция, сформулированная за десятилетия до постколониальной критики
ориентализма, свидетельствует о методологической прозорливости Массон-У рселя. Его
работа была направлена против того самого «европоцентристского отношения к

10.25136/2409-8728.2025.12.77239 Философская мысль, 2025 - 12

79



индийской мысли только как “предфилософии”», которое, по словам В.Г. Лысенко,
«основано на гегелевской концепции истории философии» и которое «обрекло ее на
маргинальное положение в академических и университетских философских программах»
[42, с. 102].

На этих «опорах» – «позитивной аналогии» и «позитивной среде» – Массон-У рсель
строит своего рода «концептуальный каркас» сравнительной философии, благодаря чему
становится возможным выявить в многообразии философских традиций не случайные
параллели, а универсальные закономерности. Настаивая на «позитивности» своего
подхода, Массон-У рсель стремился найти объективные основания для сопоставлений,
что и демонстрируется во второй части книги на конкретных примерах – сравнительной
хронологии, сравнительной логике, сравнительной метафизике и сравнительной
психологии. Сравнительная хронология подразумевает выявление структурных
параллелизмов в развитии различных философских традиций, обнаружение
универсальных структурно-функциональных фаз развития мысли. При таком анализе
историй Греции, Индии и Китая обнаруживается любопытный факт – «почти
одновременное появление, на рубеже VI в. до н.э. первых попыток философской

рефлексии на Западе, в Индии и в Китае» [40, с. 81]. Примечательно, что это открытие
самых «плодотворных» в философском смысле периодов в истории мысли на пару
десятилетий опередило концепцию «осевого времени» Карла Ясперса. Массон-У рсель
концентрируется не на отдельных «удивительных совпадениях», а на выявлении именно
сходных фаз развития. Как справедливо отмечает В.К. Шохин, Массон-У рсель вводит
«философскую компаративистику в общий контекст сравнительной культурологии,
соотнося индийскую, китайскую и европейскую философии с генеральными
цивилизационными процессами, – типа тех, которые позднее К. Ясперс связывал с
«осевым временем», – а “сравнительные” психология, гносеология и метафизика

призваны выявить характеристики общих «региональных ментальностей» [43, с. 245-246]. И
действительно, во всех названных традициях выделяются периоды т.н.
«спиритуалистического догматизма», софистики и схоластики. Заметив, что схоластика,
как и софистика, не является феноменом европейской традиции мысли, а оказывается
общечеловеческим феноменом, Массон-У рсель приходит к закономерному, но
революционному для своего времени выводу: тем самым европейская философия
оказывается помещённой в общий контекст интеллектуальной истории человечества.
Впрочем, у каждой философской традиции будут свои специфические особенности:
некоторые события происходят только в определённых обстоятельствах. Специфику
европейской цивилизации он усматривал в разрыве со схоластикой, которая была

«смертельно ранена острием духа Возрождения» [40, с. 98]. Подобным образом,
сравнительный метод работает с логическими и метафизическими системами Индии,
Китая и Европы. Итак, исторический анализ, несомненно, играет важную роль в
программе сравнительной философии – хотя бы потому, что сосредоточение на
исторических фактах способно привнести в философию точность, необходимую для
научных исследований. При этом Массон-У рсель призывает не забывать о подлинной
задаче философского познания и предостерегает от абсолютизации любых методов,
включая исторический, ведь «каждая философия содержит документальную ценность, но

ни одна не может считаться тождественной человеческому сознанию» [40, с. 17].

Проект Массона-У рселя был не только теоретическим, но и практическим. В
заключительной главе монографии он обосновывает педагогическую ценность и
необходимость сравнительной философии.

10.25136/2409-8728.2025.12.77239 Философская мысль, 2025 - 12

80



С точки зрения Массона-У рселя, философия должна перестать быть абстрактным
набором разрозненных доктрин и превратиться в научное, прогрессивное исследование,
основанное на историческом и сравнительном методе. При таком подходе мысль
человечества следует изучать через «призму истории», через «наблюдение
человеческих относительностей», что является условием для обнаружения подлинно
человеческого. Массон-У рсель резко критикует современное ему «школьное»
философское образование, представляющее собой бессвязную мозаику идей из разных
эпох без понимания их исторического контекста и эволюции, что приводит к
представлению о философии как о «бесплодном вербализме». Он предлагает реформу
образования, при которой преподавание философии будет построено на изучении
истории идей и верований. Новый подход должен включать изучение истории религий
(для понимания метафизики и этики), древних языков и археологию, а также историю и
культуру разных цивилизаций, включая незападные (Индию и Китай), – для понимания
истоков философского мышления в разных традициях. Такой подход не только сделал бы
философию понятнее, но и выполнил бы светскую просветительскую миссию.

Научное, историческое изучение религии обезоруживает фанатизм и защищает от
суеверий, помещая все верования в контекст человеческой эволюции. Выступая против
догматической метафизики и абстрактного гуманизма, предлагая взамен строгий
историко-критический метод, родственный другим наукам, Массон-У рсель стремится
легитимизировать сравнительную философию как новую «позитивную» науку.
Педагогический идеал проекта вряд ли был достижим: предполагалось владение
несколькими классическими языками (санскрит, китайский, греческий, латынь), глубокое
знание истории и культуры нескольких цивилизаций, философская подготовка. Помимо
этого, будущий сравнительный философ должен интересоваться и естественными
науками. Такое сочетание компетенций встречается крайне редко. В этом смысле, не так
удивительно, что программа не была реализована и сталкивалась с институциональными
препятствиями.

Примечательно, что в начале XXI столетия словенский исследователь Ленадр Шкоф в
статье о прагматизме и межкультурной философии, называет Массон-У рселя не только
«убеждённым позитивистом», но и «приверженцем радикального гегелевского
историцизма» (поскольку тот уделял особенное внимание изучению «философских
фактов» в их историческом контексте), а также характеризует его проект как манифест –
вполне в духе межкультурной философии задолго до её возникновения в конце ХХ века,

– поскольку он «направлен против всякого этноцентризма» [44, с. 45]. В автобиографии
1952 г. Массон-У рсель пишет: «Мир между людьми, столь непохожими, как и те общества
и культуры, которые их взрастили, станет возможным лишь в том случае, если изучение
компаративистики, методов сравнительного анализа, станет более доступным и
массовым; уменьшение степени невежества о культурных и социальных установках друг

друга позволит людям общаться, не испытывая взаимной неприязни» [7, с. 20]. Эта
формулировка созвучна «манифестам» межкультурной философии Р.А. Малла, Ф.М.
Виммера, Дж. Ганери и др. Можно согласиться, что Массон-У рсель предвосхитил не
только методологические (приверженность контекстуальному анализу вместо
сопоставления изолированных фактов, ориентация на научную строгость), но и этико-
политические аспекты межкультурного подхода. Отметим, что межкультурная философия,
однако, не ограничивается постколониальной борьбой с этноцентризмом, и помимо
социально-философских, затрагивает другие темы. Межкультурной философии, как
замечает М.Т. Степанянц, «присущи потенции открытия новых, ранее не ведомых

решений универсально значимых проблем» [45, с. 18].

10.25136/2409-8728.2025.12.77239 Философская мысль, 2025 - 12

81



Пожалуй, наиболее парадоксальным аспектом интеллектуальной позиции Массон-У рселя
является соединение позитивизма и метафизики. В автобиографии он формулирует это

так: «Сравнительный мистицизм – это способ “позитивистского” изучения метафизики» [7,

с. 20]. Что это означает? По-видимому, следующее: метафизические системы
рассматриваются не как истинные или ложные описания реальности, а как «документы»,
свидетельствующие о «ментальных законах» человечества. Сравнивая метафизику
разных культур, можно выявить универсальные структуры человеческого духа – не
спекулятивно, а эмпирически, на основе фактов. Это и есть «позитивная» философия в
понимании Массон-У рселя. Впрочем, как справедливо указывает современный
специалист по философии Нового времени А.А. Кротов, «считать сравнительную
философию разновидностью позитивизма было бы ошибочно, прежде всего потому, что

перед нами различное понимание самой природы философии» [46, с. 44]. Массон-У рсель
не редуцирует метафизику к социологии или психологии. Духовный опыт,
зафиксированный в мистических традициях разных культур, представляет для него
самостоятельную ценность. Особенно его привлекала индийская концепция садханы
(sādhana) – трактуемая им как «дисциплина самореализации», в которой практика и
теория неразрывно связаны. Оливье Лакомб отмечает, что Массон-У рсель высоко ценил
«созданный индийским гением союз между практическим и теоретическим мышлением» и

то, что он называл «мистическим позитивизмом Индии» [7, с. 22].

Этот парадоксальный синтез, как и весь проект в целом, получил неоднозначную оценку
современников.

Европейское академическое сообщество, в целом, хорошо приняло монографию Массон-
У рселя. Рецензенты единодушно признавали новаторский характер научного
предприятия, хотя и расходились в оценке его реализации. В это связи представляется
уместным привести ряд оценок, даваемых труду Массон-Урселя различными учёными в то
время.

Дж. Сартон, историк науки и основатель французского журнала «Исида»,
охарактеризовал книгу как «плод столь же обширных, сколь и сложных изысканий и
долгих размышлений; довольно краткий, но чрезвычайно содержательный и полный

идей» [47, с. 99-100]. Сартон отдаёт должное верности идеалам позитивизма и особо
подчёркивает методологическую ценность метода, благодаря которому философия могла
бы обрести «объективность того же порядка, что и естественные науки», при этом
отмечает, что сам метод заслуживает более широкого применения – не только к религии
и философии, но и к искусству и науке.

Дж. Рэндалл из Колумбийского университета точно уловил программный характер книги
и высоко оценил сам замысел – применить к философии методы сравнительной
филологии и сравнительного религиоведения, однако выразил характерное для
американского прагматизма сомнение: «подобное изучение, конечно же, содействует
пониманию и философов, и философий; но сомнительно, чтобы оно само по себе давало

сильный стимул к философствованию» [48, с. 243]. В заключении рецензент, указывая на
сложность освоения «чужих идиом», в подлинно-колониальном духе ставит по вопрос
ценность обращения к незападным традициям: если истина универсальна, то «наш язык
вполне годится», если проблемы и решения в незападных проблемах иные, то «трудно
понять, что, помимо осознания богатства человеческого бытия, может быть извлечено из

постижения столь странных феноменов» [48, с. 244]. Г. Ларраби предложил
дифференцированную оценку: «как трактат, отстаивающий более широкий

10.25136/2409-8728.2025.12.77239 Философская мысль, 2025 - 12

82



педагогический подход к истории философии, – отлично; как изложение сравнительного
метода – хорошо; как попытка определить подлинную цель и функцию этого метода в
области философии – плохо; и, наконец, как пример его применения к конкретным

философиям – удовлетворительно» [49, с. 710]. Ларраби также указал на внутреннее
противоречие в работе: автор обещает выявить универсальные законы человеческого
духа, но фактически его анализ демонстрирует прежде всего различия между
ментальностями: «его книга, обещавшая единство, сделала больше для разнообразия»
[49, с. 718]. Бельгийский филолог-классик Ж . Биде, признавая ценность методологической
части книги, отметил недостаточную компетентность автора в истории греческой

философии и указал на хронологические неточности [50, с. 464]. Вместе с тем Биде
подчеркнул, что изложение Массон-У рселя отличается ясностью и точностью, которых

недостаёт немецким работам на сходные темы [50, с. 464-465]. Наиболее развёрнутую
критику предложил голландский философ и пацифист Б. де Лигт в обширной статье 1927
г. Признавая, что «труд Массон-У рселя является историческим актом» и «открывает пути

к поистине универсальному философскому пониманию» [51, с. 300], де Лигт критикует
тезис об уникальности европейского Ренессанса. Массон-У рсель утверждал, что Европа
пережила подлинное освобождение от схоластики через критическое сознание. Де Лигт
усматривал признаки «мирового Ренессанса» в современных ему движениях в Индии,
Китае и мусульманском мире – пробуждении, вызванном, по его мнению,

проникновением капитализма и западных идей [51, с. 309-311]. Также пацифист упрекал
автора в игнорировании немецкой философской традиции – прежде всего, Гегеля и
Маркса, и настаивал на необходимости учитывать достижения психоанализа Фрейда,

Юнга и Адлера для подлинно сравнительного исследования [51, с. 303-307].

В целом рецепция «Сравнительной философии» обнаруживает характерное для первой
трети ХХ века напряжение между признанием необходимости расширения философского
горизонта и сомнениями в практической осуществимости такого проекта силами одного
исследователя. Как точно заметил де Лигт, «действительно сравнительная философия
требует сотрудничества множества исследователей и применения самых различных

методов» [51, с. 300].

В заключение хочется привести пример ещё одно свидетельство влияния идей
«Сравнительной философии» Поля Массон-У рселя и его лично на нашего выдающегося
соотечественника академика В.И. Вернадского, который познакомился с идеями
французского философа во время своего пребывания в Париже (1922–1926). После
посещения одного из диспутов с участием Массон-У рселя в июне 1923 года в своём
дневнике он пишет: «Массон-У рсель ярко проводит необходимость логически единого
процесса мысли всего человечества. Невозможность основываться на единой культуре
христианства и в Европе теперь ясна. Китай, Индия глубоко охватывают человечество.

Искусство, поэзия, философия» [52, с. 34]. Вернадский, сам находившийся в поисках
универсальных закономерностей, связывающих явления микро- и макромира, схватывает
главный цивилизационный смысл проекта сравнительной философии: его
антиевропоцентризм и установку на планетарный синтез. Он видит в Массон-У рселе
родственную фигуру учёного, «мыслящего по-восточному» и прорывающегося к «новому

научному знанию» [52].

Библиография

1. Raju P.T. Comparative Philosophy and Spiritual Values: East and West // Philosophy East
and West. A Quarterly of Oriental and Comparative Thought. University of Hawaii Press.

10.25136/2409-8728.2025.12.77239 Философская мысль, 2025 - 12

83



1963. Vol. XIII. No. 3. Pp. 211-225. 
2. Лысенко В.Г. Сравнительная философия или межкультурная философия в перспективе
постколониальных исследований // Философские науки. 2017. № 5. С. 7-27. EDN:
ZDPHEZ. 
3. Белимова В.С. Межкультурная и сравнительная философия: некоторые современные
дискуссии // История философии. 2019. № 24. С. 101-111. DOI: 10.21146/2074-5869-
2019-24-1-101-111. EDN: KPEGCO. 
4. Сравнительная философия: от сравнительной к межкультурной философии / Сост. и
отв. ред. М.Т. Степанянц. М.Т.: Наука – Восточная литература, 2022. 
5. Lettre autobiographique de Paul Masson-Oursel, 28 mai 1945. Archives de la Bibliothèque
littéraire Jacques Doucet, Paris. Cote VRY Hs 1665. 
6. Lettre autobiographique de Paul Masson-Oursel adressée à Marcel Mauss, 28 mai 1945.
Archives du Collège de France, Paris. Fonds Marcel Mauss. Cote 57 CDF 81-5. 
7. Lacombe O. Paul Masson-Oursel (1882–1956) // Annuaire de l'École Pratique des Hautes
Études, Section des Sciences religieuses. 1956. Pp. 19-25. 
8. Лысенко В.Г. Изучение индийской философии во Франции: между исследованием
текстов и полевыми исследованиями. Случай Мадлен Биардо (1922–2010) //
Философские науки. 2011. № 10. С. 64-74. EDN: ONGGKZ. 
9. Lardinois R. L'invention de l'Inde: Entre ésotérisme et science. Paris: CNRS Editions,
2007. 
10. Bernard L. Paul Masson-Oursel (1882–1956): Inside and Outside the Academy // Occult
Roots of Religious Studies: On the Influence of Non-Hegemonic Currents on Academia
around 1900 / Ed. by Y. Mühlematter, H. Zander. Berlin; Boston: De Gruyter Oldenbourg,
2021. Pp. 187-215. 
11. Eliade M. Fragments d'un journal I, 1945–1969. Paris: Gallimard, 1973. 
12. Laurant J.-P. René Guénon: Les enjeux d'une lecture. Paris: éditions Dervy, 2006. 
13. Correspondence from René Guénon to Guido De Giorgio, 12 October 1924 (unpublished
letter). Correspondance avec De Giorgio, non publié, 1924–1949. Available on:
http://www.index-reneguenon.org. 
14. Masson-Oursel P. Review of Introduction générale à l'étude des doctrines hindoues, by
René Guénon // Scientia. 1922. Vol. 31. P. 411. 
15. Masson-Oursel P. Etudes de logique comparée // Revue Philosophique de la France et de
l'Etranger. 1917–1918. Pp. 1-54. 
16. Masson-Oursel P. Sémantique et métaphysique. La notion indienne de transcendance
d'après l'emploi de trois préfixes sanskrits // Recherches Philosophiques. 1932/1933. Vol. II.
Pp. 183-189. 
17. Masson-Oursel P. Esquisse d'une théorie comparée du sorite // Revue de Métaphysique
et de Morale. 1912. Vol. XX. № 6. Pp. 810-824. 
18. Masson-Oursel P. Une connexion entre l'esthétique et la philosophie de l'Inde: la notion
de pramāṇa // Revue des Arts Asiatiques. 1925. IIème année. № 1. Pp. 6-9. 
19. Masson-Oursel P. Note sur l'acception, à travers la philosophie indienne, du mot dharma
// Journal Asiatique. 1922. № 1. Pp. 269-275. 
20. Masson-Oursel P. Les aspects dynamiques du verbe être en sanskrit et leur influence sur
la psychologie de l'Inde // Journal de Psychologie Normale et Pathologique. 1930. Vol.
XXVII. Pp. 259-261. 
21. Masson-Oursel P. Abhi, adhi, ati // Journal Asiatique. 1933. Juillet-Septembre. Pp. 181-
188. 
22. Masson-Oursel P. Le positivisme mystique de l'Inde // Logos. 1922. Vol. V. № 3-4. Pp.
268-275. 
23. Masson-Oursel P. Mystique et logique // Etudes Bergsoniennes. Paris: PUF, 1942. Pp.

10.25136/2409-8728.2025.12.77239 Философская мысль, 2025 - 12

84



55-61. 
24. Masson-Oursel P. Les rapports entre la Magie et la Religion, à propos de deux livres
récents // Revue de Synthèse Historique. 1920. Tome XXX (nouvelle série, tome IV). Pp.
185-190. 
25. Masson-Oursel P. Réflexions sur le Tantrisme // Harmonie. 1950. 14e année. № 3. Pp.
1-2. 
26. Masson-Oursel P. Sur la signification du mot “Yoga” // Revue d'Histoire des Religions.
1913. Vol. 68. Pp. 18-31. 
27. Masson-Oursel P. Le yoga. Paris: Presses Universitaires de France, 1954. 
28. Masson-Oursel P. Les techniques orientales de la concentration // Journal de
Psychologie Normale et Pathologique. 1927. Vol. XXIV. № 1. Pp. 87-92. 
29. Masson-Oursel P. Y  a-t-il des équivalents indiens à mettre en parallèle avec les faits ou
doctrines de l'Occident relatifs à l'extase et à l'intuition intellectuelle? // Journal de
Psychologie Normale et Pathologique. 1926. Vol. XXIII. No. 8. Pp. 863-869. 
30. Masson-Oursel P. Doctrines et méthodes psychologiques de l'Inde // Journal de
Psychologie Normale et Pathologique. 1921. Vol. XVIII. № 7. Pp. 529-547. 
31. Masson-Oursel P. Les traits essentiels de la psychologie indienne // Revue
Philosophique de la France et de l'Etranger. 1928. 53ème année. Vol. CVI. Pp. 418-429. 
32. Masson-Oursel P. La psychologie contemporaine occidentale et les conditions
d'intelligence de la pensée indienne // Journal de Psychologie Normale et Pathologique.
1937. Vol. XXXIV. Pp. 152-153. 
33. Masson-Oursel P. La méditation asiatique et la psychanalyse // Psyché, Revue
Internationale de Psychanalyse et des Sciences de l'Homme. 1946. № 1. Pp. 68-70. 
34. Masson-Oursel P. L'Inde a-t-elle fait une psychologie? // Scientia. 1937. Vol. XXXI. № 4.
Pp. 222-225. 
35. Masson-Oursel P. Synthèse historique et philosophie de l'histoire // Revue de Synthèse
Historique. 1913. Tome XXVI-3 (78). Pp. 282-292. 
36. Masson-Oursel P. Les objections des Orientaux contre notre critique historique // Revue
d'Histoire de la Philosophie. 1927. Tome I. 3. Pp. 261-268. 
37. Masson-Oursel P. Opportunité et possibilité d'introduire des notions d'Histoire des
Religions dans l'exposé du programme de la classe de Philosophie // Revue d'Histoire des
Religions. 1922. Vol. 85. Pp. 178-189. 
38. Masson-Oursel P. Objet et Méthode de la Philosophie Comparée // Revue de
Métaphysique et de Morale. 1911. Pp. 541-548. 
39. Masson-Oursel P. True philosophy is comparative philosophy // Philosophy East and
West. 1951. Vol. 1. № 1. Pp. 6-9. 
40. Masson-Oursel P. La philosophie comparée. Paris: Félix Alcan, 1923. 
41. Mall R.A. Intercultural Philosophy. Lanham: Rowman & Littlefield, 2000. 
42. Лысенко В.Г. Индийская философия в межкультурной перспективе // Философия.
Ж урнал Высшей школы экономики. 2024. Т. 8. № 2. С. 87-120. DOI: 10.17323/2587-8719-
2024-2-87-120. EDN: EYQJGH. 
43. Шохин В.К. Философская компаративистика // Новая философская энциклопедия. М.:
Мысль, 2001. Т. 4. С. 245-246. 
44. Škof L. Thinking Between Cultures. Pragmatism, Rorty and Intercultural Philosophy //
Ideas y Valores. 2008. Vol. 57. No. 138. Pp. 41-71. 
45. Степанянц М.Т. Межкультурная философия как эпоха, схваченная в мысли //
Философский полилог. 2020. № 1(7). С. 11-25. DOI: 10.31119/phlog.2020.1.105. EDN:
AOMECT. 
46. Кротов А.А. Позитивизм и философская компаративистика // Вестник Воронежского
государственного университета. Серия: Философия. 2016. № 2. С. 38-46. EDN: WGBAFZ. 

10.25136/2409-8728.2025.12.77239 Философская мысль, 2025 - 12

85



47. Sarton G. [Review of] La philosophie comparée by Paul Masson-Oursel // Isis. 1924. Vol.
6. No. 1. Pp. 99-100. 
48. Randall J.H., Jr. [Review of] La Philosophie Comparée by Paul Masson-Oursel // The
Journal of Philosophy. 1924. Vol. 21. No. 9. Pp. 243-244. 
49. Larrabee H.A. [Review of] Comparative Philosophy by Paul Masson-Oursel // The Journal
of Philosophy. 1926. Vol. 23. No. 26. Pp. 710-718. 
50. Bidez J. [Review of] Paul Masson-Oursel, La philosophie comparée // Revue belge de
philologie et d'histoire. 1927. T. 6. Fasc. 1-2. Pp. 464-465. 
51. de Ligt B. La philosophie comparée // Internationale Revue. Vol. 1. No 10. 1927–1929.
Pp. 300-311. 
52. Росов В.А. В.И. Вернадский и русские востоковеды: Мысли, источники, письма. СПб:
Сердце, 1993. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

Рецензия выполнена специалистами Национального Института Научного
Рецензирования по заказу ООО "НБ-Медиа".
В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов можно ознакомиться здесь.

Рецензируемая статья представляет собой основательное исследование роли
французского мыслителя П. Массон-Урселя в обосновании идеи сравнительной
философии. Актуальность представленной работы не вызывает сомнений, поскольку до
сих пор в отечественных публикациях преобладающее внимание уделяется западной
традиции; особенно досадно, однако, то, что и в границах исследований проблематики
самой западной философии поддержку научного сообщества получают,
преимущественно, «модные» направления «современной западной философии»
(«аналитическая философия», «философия языка» и т.п.), интерес к которым не в
последнюю очередь поддерживается конъюнктурными соображениями. Автор проявил
несомненную эрудицию в рассматриваемом вопросе, количество проанализированных
источников и характер их использования в тексте заслуживает самой высокой оценки.
Впрочем, в этом пункте можно высказать в отношении автора и критическое замечание.
Дело в том, что в процессе знакомства с текстом часто возникает впечатление, что
вместо цитирования можно было бы предложить концептуальное резюме
рассматриваемой литературы. Действительно, цитат слишком много, и они даже с
внешней стороны делают текст менее привлекательным для читателя. По-видимому, с
этим обстоятельством связано и следующее замечание. В статье отсутствует подведение
теоретических итогов исследования. Выделенные автором для этой цели два
заключительных абзаца явно недостаточны, да и в них, впрочем, трудно усмотреть
какое-то концептуальное резюме работы. В этой части статья должна быть доработана,
не вызывает сомнений, что, учитывая эрудицию автора и его способность точно
определять своё понимание рассматриваемых проблем, задача может быть решена в
процессе окончательной подготовки статьи к печати. Несмотря на общую очень высокую
оценку теоретического уровня статьи, представляется уместным сделать одно
замечание, которое вряд ли можно учесть в этом уже сложившемся тексте, но, думается,
оно может оказаться полезным в последующей работе автора. Следует констатировать,
что утверждение титула «Философия» только за средиземноморскими, европейскими и
исторически связанными с ними культурами совсем не обязательно инициируется
идеологическими или даже политическими мотивами. У этого тезиса могут быть и веские
теоретические и историко-культурные основания. Между тем, у рецензента возникло

10.25136/2409-8728.2025.12.77239 Философская мысль, 2025 - 12

86

https://institutreview.ru/
https://institutreview.ru/advanced/frontend/web/site/reviewers


впечатление, что автор не видит вообще никаких теоретических проблем в безудержном
расширении (выхолащивании?) содержания понятия философии. Укажем здесь только на
один пример взвешенного и очень глубокого анализа этой проблемы – книгу Г.Г.
Майорова «Философия как искание Абсолюта», в первых очерках которой автор может
увидеть как раз обоснование противоположной точки зрения, никак не мотивированной
идеологически. Высказанные замечания, разумеется, не препятствуют публикации
статьи в научном журнале, технические аспекты текста могут быть скорректированы в
рабочем порядке, а последнее замечание автор сможет учесть в последующих
публикациях. 

10.25136/2409-8728.2025.12.77239 Философская мысль, 2025 - 12

87


	Критика сравнивающего разума: метод Поля Массон-Урселя и проект межкультурной философии

