
Тарханов Юрий Николаевич

аспирант, кафедра социологии, философии и работы с молодёжью, Смоленский государственный
университет 

142300, Россия, Московская область, г. Чехов, ул. М. Почтовая, 19А 

tarkhanoff.y@yandex.ru

Философская мысль 
Правильная ссылка на статью:
Тарханов Ю.Н. — Трансрациональность как методологический принцип познания в философии С. Л. Франка и
Н. О. Лосского // Философская мысль. – 2023. – № 5. DOI: 10.25136/2409-8728.2023.5.39550 EDN: RKBMTW
URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=39550

Трансрациональность как методологический принцип
познания в философии С. Л. Франка и Н. О. Лосского

Статья из рубрики "Рациональное и иррациональное"

DOI:

10.25136/2409-8728.2023.5.39550

EDN:

RKBMTW

Дата направления статьи в редакцию:

30-12-2022

Аннотация: Статья посвящена трансрациональности как методологическому принципу
познания, связанного с изучением вопросов метафизики и иррационального в
философских концепциях русских мыслителей С. Л. Франка и Н. О . Лосского. Автор
обращается к исследованию идей, связанных с вопросами теории бытия и теории знания
мыслителей, божественного и человеческого бытия, а именно, сущности человека и его
значения в общественном и внутреннем бытии. В предлагаемой статье автор исследует
религиозные воззрения мыслителей в рамках метафизической традиции, в которых
философы строили своё мировоззрение через призму трансрациональности и
металогичности как принципов познания, построения и формирования природы, как
Абсолютного бытия в целом, так и его аспектов в частности.   Также рассматривается
сущность Сверхмирового начала и Непостижимого, показанных Н. О . Лосским и С. Л.
Франком в рамках своих мировоззренческих систем, рассматриваются попытки
преодоления предметного мира и постижения сверхлогического, сверхрационального
посредством рациональности. Наряду с этим автор касается вопросов веры и её роли и
значения в постижении Непостижимого и Сверхмирового начала, а также уделяет
внимание антиномистическому познанию как принципу познания таинственного –
скрытого и переживаемого – реальности. Посредством чего оба мыслителя строят
сложные философские и богословские системы, являющиеся значимыми для всей

10.25136/2409-8728.2023.5.39550 Философская мысль, 2023 - 5

25

https://e-notabene.ru/fr/rubric_533.html


философии России конца ХIХ и начала ХХ веков. А также обращается к единству и
взаимосвязи философских концепций мыслителей к религиозным воззрениям в рамках
Священного писания.

Ключевые слова:

трансрациональность, рациональность, метафизика, Франк, Лосский, иррациональность,
непостижимое, сверхмировое начало, бытие, вера

Опираясь на классические формы и методы исследования западной философии на
рубеже XIX-XX веков, в России возникает интерес, связанный с изучением вопросов
метафизики с преобладанием религиозного аспекта, что в свою очередь добавило
мистического содержания и смысла в понимание Абсолюта и Бытия, где предметом
исследования была попытка осмыслить сущность человеческого бытия, происхождение
вещей и всего мира в целом, а также была предпринята попытка преодолеть
рациональность и проникнуть в области Сверхмирового начала, Непостижимого, в сферу

Абсолютного [4, с.13].

Философскому наследию русских философов Семёну Людвиговичу Франку и Николаю
Онуфриевичу Лосскому в современной России посвящено довольно большое число
исследований, рассматривающих вопросы построения их онтологии, гносеологии, этики,
антропологии и аксиологии. Среди работ, посвящённых вопросам мировоззренческих
концепций данных мыслителей, можно выделить исследования таких философов, как А.

М. Амелиной [1, с.156-175], Д. Н. Баринова [2, с.153], Н. К. Гаврюшина [3, с.216-219], П. П.

Гайденко [4, с.14-163] [5, с.99-100], И. И. Евлампиева [6, с.8-21] [7, с.173-181], В. В.
Сухорукова. В работах указанных философов рассматриваются проблемы, связанные с
отношением между обществом и индивидом, взаимосвязи рационального познания бытия
и иррациональных форм отношения человека с реальностью, смысла жизни человека,
сущности его личности и метафизики.

Объединяющим моментом мировоззренческих концепций С. Л. Франка и Н. О . Лосского
выступает религиозно-гуманистическая направленность их взглядов, а также учение о
всеединстве, живом и целостном мире, которые являются отправными пунктами в
построении философских систем обоих мыслителей. С. Л. Франк и Н. О . Лосский строят

свои теории как системы органически целостные [4, с.24], которые можно
охарактеризовать, как учения реалистические: учение Н. О . Лосского, по сути, является
идеал-реализмом, исходя из аргументации самого философа, где мыслитель показывает
в своих рассуждениях наличие как реального бытия, так и наличие идеального бытия, а
учение С. Л. Франка представляет, в целом, экзистенциальное направление в
философиии религиозное мировосприятие в частности, предвосхищая тем самым

движение к «новой онтологии» в западной метафизике [6, с.8].

При построении своей системы С. Л. Франк возвращается к архаичной традиции
рассмотрения онтологии как важнейшей части философии, ставя тем самым во главу
угла своего творчества рассмотрение вопросов, связанных с исследованием бытия,
поскольку человек всецело погружён в бытие. В своих рассуждениях С. Л. Франк
считает, что онтология есть познание того, что есть на самом деле, а метафизика, по его

убеждению, есть основополагающая онтология [5, с.101]. И хотя философ отвергает
отвлечённое знание и идеалистические концепции, но при этом можно утверждать, что

10.25136/2409-8728.2023.5.39550 Философская мысль, 2023 - 5

26



немецкий идеализм и немецкая мистика сыграли немаловажную роль в формировании
взглядов философа, чему свидетельствует постоянное обращение мыслителя к таким
философам, как Иоганн Фихте, Фридрих Гегель, Майстер Экхарт, Якоб Бёме и др. Но
особое место занимает, по мнению С. Л. Франка, кардинал, философ и теолог Николай
Кузанский, которого мыслитель называет «единственным учителем философии».

Сосредоточив своё внимание на вопросах метафизики, Н. О . Лосский считает, что
метафизика есть наука, входящая в состав любого мировоззрения, дающая сведения о
подлинном бытии, проникая в его основы и выходя за пределы мира, в область
Сверхсистемного и Сверхмирового начала, в сферу Абсолютного. В своих размышлениях
мыслитель опирается на позиции традиционных философских подходов, Н. О . Лосскому
импонирует немецкая классическая философия и именно отсюда возникает приоритет в
разработке своего мировоззрения в рамках гносеологии. Философ убеждён, что
характер человеческого мышления носит предметный характер в понимании мира, тем

самым подчёркивая свою близость к «мистическому эмпиризму» [4, с.21].

По своей сути мировоззренческая концепция Н. О . Лосского является теистической,
основываясь на принципах христианского вероучения, о чём в работе «История русской
философии» отец В. В. Зеньковский отметил, что «Лосский серьёзно и глубоко живёт

христианским учением» [8, с.207], где вся концепция Н. О . Лосского пронизана
христианским взглядами о бытии и где важнейшую роль в построении системы
метафизики выполняют два начала, первое – начало универсалистское, являющееся
органичным целым, где все элементы связаны друг с другом и не могут существовать
изолированно от остальных, и второе – это начало плюралистическое, где каждая
субстанция является самостоятельным бытием – субстанциональным деятелем. Исходя из
взглядов мыслителя, Бог является началом, стоящим выше всяких ограничений и

пребывающий в отделенности от мира [15, с.261]. Бытие и мир в целом для философа
представляются познаваемыми, где, по мнению мыслителя, можно различить лишь

стороны, но не множественность каких-либо самостоятельных частиц [14, с.346]. Всё
имманентно всему, констатирует философ, и именно имманентность мира, в основе
которой находится гносеологическая координация – предсознание, по мнению Н. О .

Лосского, позволяет нам созерцать другие сущности такими, какие они есть [4, с.22].

Онтологические построения С. Л. Франка находятся в рамках теории пантеизма:
сближения Бога и мира, в которой философ утверждает единство всего и не имеющего
вне себя ничего, устанавливая тем самым абсолютное Всеединство, а именно, единство
единства и множественности. По мнению мыслителя, бытие в целом является
непостижимым по своей природе, а также является трансрациональным единством, то

есть, единством рационального и иррационального [17, с.254], где трансрациональность,

по мнению мыслителя, выступает носителем предметного бытия [17, с.223]. Развивая своё
философское мировоззрение, С. Л. Франк пытается приоткрыть занавес непостижимого и
тем самым выйти за пределы предметности, постигнув условия, образующие само

существо реальности, приблизившись к пониманию трансрациональности [17, с.282].
Важнейшим элементом в гносеологии философа является умудрённое неведение,

представляющее собой более глубокое видение [17, с.28], в котором размышления
мыслителя перекликаются с размышлениями Николая Кузанского в трактате «Об учёном

незнании», показавшего, что чем выше учёность в незнании, тем ближе истина [10, с.54].

Для Н. О . Лосского же пантеистическое мировоззрение неприемлемо ни в отношении
философии, ни в отношении религии. Мыслитель противопоставляет пантеизму теизм,

10.25136/2409-8728.2023.5.39550 Философская мысль, 2023 - 5

27



считая, что пантеистический взгляд на мировое бытие имеет «дьявольский уклон»,
утверждая, что только Бог является творцом, а мировое личное бытие, по мнению
мыслителя, есть тварь. Из чего мы можем предположить, что именно по этой причине в
концепции Н. О . Лосского субстанциональные деятели занимают важное место, являясь
необходимостью для решения вопроса, связанного с имманентностью мира, и через
которых Бог, являясь трансцендентным первоначалом, влияет на мир.

В целом, мы можем наблюдать, что вся философия Н. О . Лосского носит характер чётко
очерченного персонализма, видящего в личности основное бытие и основную ценность,
как потенциальную, так и реальную, выразившуюся в теории монадологии. Именно с
помощью монадологии Н. О . Лосскому удаётся избежать тенденции отождествления

понятия природы и Бога [4, с.16], где субстанциональные деятели объединены между
собой связями. Если предположить, что мир есть единое причастное целому, то в этом
случае Сверхмировое начало не будет уже высшим началом и именно поэтому данное
начало, по природе своей, является трансцендентным, тем самым мыслитель утверждает,
что Сверхмировое начало и мир не тождественны.

И именно в области Сверхсистемного, Сверхмирового начала, осмысленного Н. О .
Лосским, и Непостижимого, показанного в концепции С. Л. Франка, можно рассматривать
проблему трансрациональности как методологического принципа познания в
философских системах двух мыслителей.

Н. О . Лосский считает Сверхмировое начало высшим, над системным, но при этом не
содержащим в себе никакой множественности, так как оно находится выше всего

логически определённого [15, с.206]. Следовательно, Сверхмировое начало есть начало
сверхотносительное и являющееся по природе своей металогичным, то есть не
соизмеримым с миром. Оно ограничено от мира, при этом обосновывает мир, но само
никем и ничем, по мнению философа, не обосновывается. С точки зрения постижения
бытия, Сверхмировое начало, по сути, есть объект металогический, трансрациональный,
постижение которого возможно, по мнению Н. О . Лосского, лишь с помощью мистической
интуиции, направленной к Сверхкосмическому принципу. Принципу, который
несоизмерим с миром, который представляет собой мир, становящийся основой через
абсолютное творчество или творение из ничего. Н. О . Лосский в своём труде «Идеал-
Реализм» сообщает, что С. Л. Франк в работе «Предмет знания» убедительно показал
начало, которое охватывает все определённости и тем самым стоит выше их, и относится

к области металогического [12, с. 259]. Металогическое единство, по мнению С. Л.
Франка, есть единство первичное и неразложимое, порождающее различие между

своими частями с одной стороны, и целым, с другой [18, с. 302].

Трансрациональное, по определению С. Л. Франка, есть то, что противоположно всему

постижимому и определённому [17, с.280], где познание, считает мыслитель, есть
определение, а определение – это различие, или отрицание. Непостижимое, для С. Л.
Франка, не является абсолютно непознаваемым, наоборот, но при этом мыслитель
считает, что оно дано нам в доступной и достижимой форме. Аргументирует философ тем,
что если бы мы не имели опыта общения с «непостижимым», то не смогли бы
сформулировать понятие и употребить само слово «непостижимое». Непостижимое,
исходя из своей природы, является противоположностью всему постижимому,
рациональному, то есть является по сути трансрациональным или, как охарактеризовал

непостижимое С. Л. Франк, – «таинственным» [17, с.281], где всякое суждение будет
неадекватно самому существу непостижимого, более того, как указал мыслитель, будет

10.25136/2409-8728.2023.5.39550 Философская мысль, 2023 - 5

28



являться противоречивым и бессмысленным [17, с.309]. Постичь непостижимое для нас
возможно, по мнению философа, лишь в форме антиномистического познания,
являющегося логической формой умудрённого неведения или примирения двух
логически несвязанных суждений, основанных на взаимном отрицании при этом
внутренне слитых, пронизанных друг другом и представляющих из себя некое «витание»,
как очень точно подметил С. Л. Франк.

В целом для С. Л. Франка истинная философия есть преодоление всякой рациональности
[4, с.135], а соответственно предметности. Исходя из размышлений философа, мы можем
построить следующую логическую конструкцию, а именно, всякое мышление–суждение о

реальности в логических определениях [17, с.302], а восприятие непостижимого в
качестве трансрационального возможно, когда мысль направлена на основное условие
самой себя, то есть на принцип рациональности, где принцип есть предпосылка,
первопричина, а рациональность есть логическое определение. Предметная же мысль –
мысль, направленная на предмет, как на рационально оформленную реальность, из чего
мы можем сделать вывод, что трансрациональное – это непостижимое,
являющеесямыслью, направленной на то, что послужило непосредственно причиной

мышления [17, с.304], и ищем мы эту причину, этот принцип через своё внутреннее бытие.
И здесь возникает парадокс. Парадокс, где «внутренняя» глубина человеческой души
находится не просто внутри ее, а переходит за границы субъективного «я», за границы

самого себя [17, с.405]. То есть, мы можем сделать вывод, что имманентное самопознание

при этом представляет собой трансцендентное мышление [17, с.307], где
трансцендирование есть переживание, то есть проникновение реальности в нас и

самораскрытие её в опыте, как указывает мыслитель [17, с.405].

С точки зрения познаваемости бытия оба философа находятся на противоположных
позициях. С. Л. Франк понимает бытие, как трансрациональное единство: объединение

рациональности – необходимости и иррациональности – свободы [17, с.254]. За пределами
рациональности, по мнению философа, наш разум бессилен и преодоление
рациональности, а именно постижение трансрационального, возможно только с помощью
антиномистического монодуализма. А осознание собственного неведения, как указывает

С. Л. Франк, представляет собой определяющий признак всякого подлинного знания [17,

с.212], что коррелируется с размышлениями Николая Кузанского, который считал, что об
истине мы знаем только то, что она неуловима, а так как наш разум не равен и не

является по своей сути истиной, следственно, и постигнуть мы её не в состоянии [10,

с.53]. Вторя Николаю Кузанскому, С. Л. Франк утверждает, что всякая вещь и существо в

мире есть нечто большее, что мы о них представляем, знаем и сможем узнать [17, с.220].
Исходя из этого философ указывает, что всякое познание по сути своей представляет
знание частного характера и не является познанием всеобъемлющего целого, и
соответственно, всё, что мы познали, будет являться всего лишь частичным знанием, и
онтологическое доказательство представляет всего лишь упрощённую схему живой

очевидности Божества [17, с.459]. Исходя из вышесказанного можно сделать вывод, что

всё в основе своей остаётся непознанным [17, с.217], так как истина является чем-то
неделимым, и равенство между вещами, даже одного вида и рода, невозможно, но, в
свою очередь, это придаёт вещам неповторимую индивидуальность.

По убеждению Н. О . Лосского, человек может постигнуть с помощью мистической
интуиции не только сверхчувственное бытие, но и металогическую сферу мира

10.25136/2409-8728.2023.5.39550 Философская мысль, 2023 - 5

29



Абсолютного. Но также философ считает, что между миром и Сверхсистемным началом

или тварью и Творцом находится непреодолимая онтологическая грань [15, с.207]. Мир не
соизмерим, не заимствован из Сверхсистемного начала, не является некой

необходимостью, а есть совершенно новое творение Абсолюта [16, с.206].

Взгляд обоих философов на то, что миры - человеческий и божественный -
разъединены, в той или иной степени представляется совпадающим при единственном
различии: Н. О . Лосский считает, что мир Божественный в принципе ограничен
онтологической гранью от мира человеческого, а С. Л. Франк считает, что мир людей
ущербный по отношению к миру божественному, где через Всеединство бытия проходят
глубокие трещины – бездны небытия, как бы отделяющие Божественное бытие от бытия
эмпирического, когда мир предметный является миром несовершенным, в нашем
человеческом аспекте. Тем самым, оба мыслителя подтверждают слова Иоанна
Богослова, констатировавшего в Первом соборном послании, что «весь мир лежит во
зле». Не поэтому ли попытка рационализации человеческой жизни, устроение её
благополучия на разумных началах, организация на принципах целесообразности и
полезности терпит неудачу, что подтверждает немаловажное значение в бытии человека
иррационального, металогического, ведущего к более полному познанию бытия и
действительности, где важнейшим элементом познания бытия для нас становится вера
[16, с.478], где вся полнота истины находится в вольном витании, где Непостижимое
становится для нас зримым, осязаемым и близким, как показал С. Л. Франк, Бог как бы

сам овладевает нами [16, с.482].

По своей природе непостижимое противоречиво и логически невозможно и является

металогичным и сверхрациональным по своему существу [17, с.231]. Мышление по своей

сути принадлежит к рациональности [17, с.309], а рациональность есть предметность. Из
чего мы можем сделать вывод, что мышление по своей природе рационально и
постижение непостижимого только в рамках рациональности не представляется
возможным, то есть где заканчивается мышление, там начинается вера.

Именно вера – внутреннее свидетельство, по мнению С. Л. Франка, является настоящим

познанием бытия и действительности [4, с.100]. Именно вера, для С. Л. Франка, есть
первичная и непосредственная очевидность мистического проникновения в самое бытие
[10, с.478]. И именно вера есть пробуждение религиозного чувства, доверие к
иррациональному и сверхрациональному, как гарантия гармоничного развития бытия в

целом, так и человеческой жизни в частности [20, с.300]. И именно вера выступает
основанием единого метафизического начала бытия двух миров: мира

сверхрационального и мира предметного [17, с.41].

Представление о вере для Н. О . Лосского, в свою очередь, базируется на более
традиционалистских началах, в рамках христианского вероучения, где мыслитель так же
возлагает на веру важнейшую и основополагающую функцию бытия человека, и
особенно, указывает мыслитель, значение веры возрастает в эпоху мировых
катаклизмов. Только вера даёт силы преодолеть весь трагизм человеческого
существования и всех его перипетий, считает философ. По мнению П. П. Гайденко,
учение Н. О . Лосского – это связь веры и разума, что не свойственно для новейшей

философии, но характерно для святоотеческой традиции [4, с. 4].

При этом вера по своей природе всегда находится как бы поперёк общепринятых
нравов, зиждущаяся на принципах рациональности, и являя собой, при встрече вечного

10.25136/2409-8728.2023.5.39550 Философская мысль, 2023 - 5

30



бытия и временного человеческого существования, парадокс, как показал Сёрен
Кьеркигор на примере жертвоприношения Исаака Авраамом, в работе «Страх и трепет»
[11, с.11]. Внешний мир подвержен закону несовершенства, закону безразличия, считает
Сёрен Кьеркигор:во внешнем мире всё принадлежит тому, у кого оно уже есть, у кого
скопились мирские сокровища, тот и владеет ими независимо от способа, каким они ему
доставались, утверждает мыслитель. Разве не есть ли это один из аспектов проявления
бездны небытия, показанных С. Л. Франком, и не является той непроходимой
онтологической гранью, выявленной Н. О . Лосским. В мире духа, отмечает Кьеркегор,

всё по-иному, только кто трудился, тот и получает вознаграждение [11, с.37], тем самым
философ подтверждает произнесённое во втором послании апостола Павла к
Фессалоникийцам указание: …кто не хочет трудиться, тот и не ест... Не поэтому ли
общественные идеалы, по сути своей, являются в смысле осуществления абсолютной
правды, относительными и частично осуществимыми, где стремление установления
земного рая представляется в принципе несостоятельным в силу несовершенства
человеческой природы и ложности онтологического обоснования, и тем самым, создаёт

возможность к насаждению ада на Земле [16, с.105].

Оба мыслителя различают в бытии три аспекта: С. Л. Франк выделяет предметное бытие,
идеальное бытие и безусловное бытие. Н. О . Лосский выделяет реальное бытие,
идеальное бытие и металогическое бытие.

Здесь взгляды О. Н. Лосского и С. Л. Франка о реальном бытии перекликаются со
взглядами, показанными в трактате Николая Кузанского «Неиное», где мыслитель
указал, что неиное предшествует всему и является причиной и определением всего и

что всё познаётся и прибывает только при помощи неиного [9, с.190]. Предметное бытие,
мыслимое С. Л. Франком, также возникает в безусловном бытии и является

неотъемлемым элементом идеального бытия [17, с.279]. О . Н. Лосский считает, что только

на основе идеального бытия возникает и оформляется реальное бытие [13, с.197], которое
по мнению мыслителя, лежит в основе мира и выступает его единством. Именно в связи
с этим Н. О . Лосский назвал свою концепцию идеал-реализмом, показав тем самым, что
идеальное бытие утверждает реальное бытие посредством субстанциональных деятелей,
являющихся сущностями творческими, самостоятельными, созданными Богом и

являющимися творцами событий и форм реального бытия в целом [13, с.197]. Данные
деятели, способные к сотрудничеству между собой вплоть до образования
сверхиндивидуальных единств: семья, нация, человечество, при этом они не утрачивают
индивидуальность, так как наделены свободой воли, что даёт им возможность делать
этический выбор.

Здесь хотелось бы отметить, что не все философы соглашались с теорией монадологии в
целом и концепцией о переселении душ в частности, разработанных Н. О . Лосским. Они
подвергались критике такими мыслителями, как С. Л. Франк, С. Н. Булгаков, Н. А.
Бердяева, В. В. Зеньковский и др. На самом деле мы знаем, что субстанциональные
деятели наделены свободой воли, а свобода воли присуща только разумным существам
и всякая перемена в состоянии субстанционального деятеля — это есть его собственное
действие, и ничто не может быть причиной этих действий. Только сама субстанция и её
творческая сила являются истинной причиной событий, входящих в реальное бытие, где
деятели движутся по иерархической лестнице от низших субстанций к высшим, что по
сути является онтологической системой координат – от ада к раю. И здесь возникает
простой вопрос: для чего в таком случае Богу нужен человек, и какова роль человека в
божественном замысле. Если предположить, что предназначение человека — это

10.25136/2409-8728.2023.5.39550 Философская мысль, 2023 - 5

31



взращивание души, то субстанциональные деятели с этой ролью прекрасно справляются,
а человек теряет свою необходимость и становится, по сути, лишним элементом. Из этого
следует, что значение субстанциональных деятелей, мыслителем, переоценено или

возможно, как указал В. В. Зеньковский, – это всего лишь «фантастика» [8, с.212].

Таким образом, мы можем сделать вывод, что трансрациональность как
методологический принцип познания играет немаловажную роль в мировоззрении обоих
русских философов. Сверхмировое начало для Н. О . Лосского и Непостижимое для С. Л.
Франка выступают как трансрациональность или сверхрациональность, и имеют природу
не соизмеримую с миром предметным, где всякое суждение по своему существу является
неадекватным. И именно через постижение известного оба мыслителя считают
возможным приближение к пониманию неизвестного и наоборот, именно через
неизвестное возможно познание мира предметного, где единством и связанностью
выступает идеальное бытие, выступая неразрывной связью личности человека с общей
таинственностью бытия, где вера и опыт выполняют важнейшую и необходимую функцию
в познании бытия, имея не только внешнюю, но и внутреннюю форму, более важную для
жизни человека. На основе данного объединяющего начала возникает органическое
единство, являющееся объединяющим началом в нравственной, духовной и социальной
жизни человека в частности и Абсолютного бытия в целом.

Библиография

1. Амелина Е.М. Социально-политические взгляды С.Л. Франка // Социально-
политический журнал. 1997. №5. С. 156-175.

2. Баринов Д.Н. Философия общества С.Л. Франка: дис. ... канд. философ. наук:
09.00.11. М., 2001. 153 с.

3. Гаврюшин Н.К. «Русская идея» в трактовке С.Л. Франка // Общественные науки.
1990. №6. С. 216-219.

4. Гайденко П.П. Иерархический персонализм Н.О. Лосского // Философия России.
Первая половина ХХ века. Н.О. Лосский. М.: Российская политическая
энциклопедия, 2016. С. 13-138.

5. Гайденко П.П. Метафизика конкретного всеединства, или абсолютный реализм С.Л.
Франка // Философия России. Первая половина ХХ века. Семён Людвигович Франк.
М.: Политическая энциклопедия, 2012. С. 99-100.

6. Евлампиев И.И. История русской метафизики. Т.1. СПб.: Алтея, 2000. С. 8-21.

7. Евлампиев И.И. Человек перед лицом абсолютного бытия // Философия России.
Первая половина ХХ века. Семён Людвигович Франк. М.: Российская политическая
энциклопедия, 2012. С. 173-181.

8. Зеньковский В.В. История русской философии. Т.2. Ч.2. Л.: ЭГО, 1991. С. 207-212.

9. Кузанский Николай. О неином. // Сочинения. Т.2. М.: Мысль, 1980. С. 188-190.

10. Кузанский Николай. Об учёном незнании. // Сочинения. Т.1. М.: Мысль, 1979. С. 53-
54.

11. Кьеркигор С.О. Страх и трепет. М.: Академический проспект, 2020. С. 11-37.

12. Лосский, Н.О. Идеал-Реализм. // Чувственная, интеллектуальная и мистическая
интуиция. М.: Республика, 1995. 259 с.

13. Лосский Н.О. История русской философии. М.: Советский писатель, 1991. С. 197-
293.

14. Лосский Н.О. Мир как органическое целое. // Избранное. М.: Правда, 1991. 346 с.

15. Лосский Н.О. Чувственная, интеллектуальная и мистическая интуиция. М.:

10.25136/2409-8728.2023.5.39550 Философская мысль, 2023 - 5

32



Республика, 1995. С. 197-261.

16. Франк, С.Л. Духовные основы общества. М.: Республика, 1992. С. 105, 478.

17. Франк С.Л. Непостижимое. // Сочинения. М.: Правда, 1990. С. 200-482.

18. Франк С.Л. Предмет знания. Душа человека. М.: АСТ, 2000. 302 с.

19. Франк С.Л. Русское мировоззрение. // Духовные основы общества. М.: Республика,
1992. 478 с.

20. Франк С.Л. Полное собрание сочинений. Т.3. М.: ПСТГУ, 2019. 300 с.

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Настоящая работа посвяещна, с одной стороны, достаточно много и с разных точек
зрения рассмотренных и проанализирванных концепций рациональности в философих
системах С.Л. Франка и Н.О. Лосского, но, с другой стороны, обращение автора к
данной проблематике достаточно интересно хотя бы потому, что в очередной раз
поднимает проблему рациональности в современном контексте с обращением к
классическим систематическим подходам, оказавших значительное влияние на развитие
философской мысли.
Свою гносеологию С. Франк определяет не как теорию познания, а как теорию знания,
или истины. Он рассматривает в первую очередь не каналы или способы познания
(чувства, разум), а формы, в которых существует знание (предметное знание, интуиция,
живое знание). Теория знания в такой постановке совпадает с теорией истины –
поскольку эти формы знания оказываются различными уровнями существования истины,
не требующей лишних, отвлечённых доказательств в силу того, что она совпадает с
очевидностью.
Теория истины С. Франка перекликается здесь с гуссерлевским пониманием
достоверности, критерием которой немецкий философ считал именно очевидность.
Истина, по Гуссерлю, переживается в очевидности, при этом чувство очевидности
тождественно самоданности предмета, его полной самоявленности. Именно восприятие,
а не логическую рефлексию Гуссерль считает основным модусом сознания, однако это
такое восприятие, в котором непосредственно открывается бытие предмета, то есть это
восприятие чистых феноменов (похожее на интуицию), а не эмпирических явлений. 
Однако в то время, когда предметом гуссерлевского исследования становится структура
трансцендентальной субъективности, С. Франк, преодолевая механическое
противопоставление субъекта и объекта, утверждает бытийность сознания, то есть
принадлежность субъекта онтологическим глубинам бытия, которое лишь во вторую
очередь, и преимущественно своими внешними проявлениями становится предметом
чувственного восприятия или рационального анализа. Эта бытийность сознания, во-
первых, даёт субъекту исходное, досознательное знание – живое знания, которое
позволяет ему начать процесс рефлексии («я существую, следовательно, я мыслю»). Во-
вторых, она создаёт основу для практики, которая является вторичным соединением
субъекта и объекта, возможным лишь благодаря их изначальному единству. В-третьих,
она помогает сознанию проникнуть в самые потаённые глубины бытия, где чистая
рефлексия теряет нить Ариадны, и логические законы останавливаются перед мраком
неопределённости. Первичное погружение сознания в бытие помогает понять
неисчерпаемость бытия, его трансфинитность и трансдефинитность – бесконечность
(незаконченность) и неопределённость. Глубинное – металогическое – бытие является

10.25136/2409-8728.2023.5.39550 Философская мысль, 2023 - 5

33

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


основой всего, что определяется, но одновременно «витает» над любыми понятиями и
границами. Оно – не за границами понятий, оно – не непознаваемая вещь-в-себе,
однако понятия никогда не достигают его необозримых горизонтов.
Формирование франковской гносеологии как разновидности интуитивизма происходило
параллельно не только с развитием гуссерлевской феноменологии, но и в тесном
взаимодействии с другими «интуитивизмами» – А. Бергсона и Н. Лосского. При этом
вряд ли есть основания однозначно причислять С. Франка к одному направлению вместе
с Н. Лосским, как это делают некоторые историки философии (в первую очередь, сам Н.
Лосский), поскольку между их онтологически-гносеологическими построениями есть
существенные расхождения. 
Лосский отмежевывается от различных толкований понятия «интуиция», начиная при
этом именно с Бергсона. Интуиция в системе Бергсона, по его мнению, отвечает
иррациональности того, что созерцается, в то время как в его собственной системе
предметом непосредственного созерцания могут быть не только иррациональные, но и
рациональные аспекты бытия, если они существуют. 
Интуитивизм Лосского утверждает непосредственное созерцание предмета субъектом.
Это означает, что целостность («сплошность») присутствует в самом предмете, а не
добавляется к нему субъектом. Бергсон также приходит к мысли о сплошности мира,
правда у него она тяготеет к нераздельной сплошности психической жизни, а
существование отдельных предметов становится неким миражом, удовлетворяющим
наше сознание. Если Бергсон понимает целостность только как сплошность,
неразрывность; Лосский – как системность, взаимосвязанность относительно
самостоятельных элементов. В сплошности Лосский видит систему, порядок, который
нельзя отделить от содержания. 
Действительно, более всего отличает Франка и Лосского от Бергсона именно
субстанциализм, то есть вера в существование сверхвременных идеальных начал, в том
числе – у Лосского – сверхвременных субстанциональных деятелей. Лосский говорит в
этой связи про неприятие ним «антиплатонизма Бергсона». Можно это отличие
сформулировать и так: если Бергсон поднимается над дискретностью пространства к
течению времени, то Франк и Лосский поднимаются над течением временного процесса
к сверхвременному началу, способному охватить это течение.
Интуиция для Лосского есть понятие исключительно гносеологическое. Это не что иное,
как внимание (интенция), направленное на объект, которое включает этот объект как
таковой в сферу сознания. В отличие от Франка, для Лосского единство бытия,
(«гносеологическая координация»), – является лишь условием имманентности субъекта
и объекта; сама эта имманентность достигается на самом деле только в акте сознания, в
интенциональной интуиции. У  Франка, наоборот, единство субъекта и объекта является
досознательным, бытийным, и само это досознательное единство является первым,
непосредственным («живым») знанием субъекта про объект, точнее – знанием бытия о
самом себе, до субъект-объектного разделения, – что и отвечает его пониманию
интуиции.
Гносеологическая координация Лосского остаётся именно гносеологическим, а не
онтологическим единством, и потому понимается как существование элементов мира не
только для себя, но и для других, а не как собственно самораскрытие бытия. Точкой
пересечения с Бергсоном, как и с Гуссерлем, является также восприятие Лосским
интуитивного знания как абсолютной истины, – но у Лосского всё знание является
интуитивным, поэтому проблема истинности знания приобретает сразу почти виртуальный
характер. Вообще критика Лосским Бергсона практически совпадает с критикой
бергсоновского антиинтеллектуализма со стороны представителей рационалистической
философии. 

10.25136/2409-8728.2023.5.39550 Философская мысль, 2023 - 5

34



Статья выдержана в понятно и обоснованной стилистике, но все-таки следует иметьв
виду, что она написана в предположении, что читатель имеет представление о подходах
и Франка, и Лосского, то есть неодготовленному читателю будет достатчоно сложно
оценить авторскую конецепцию. Работа выполнена на богатом оригинальном
библиографическом материале, присутствует использование не только аргументов,
согласованных с авторским подходом, но и апелляция к контраргументам оппонентов,
которых немало, что только увеличивает познавпательную ценность тектса.
Представляется, что работа будет интересна определенной части аудитории журнала.

10.25136/2409-8728.2023.5.39550 Философская мысль, 2023 - 5

35


	Трансрациональность как методологический принцип познания в философии С. Л. Франка и Н. О. Лосского

