
Писаренко Алёна Юрьевна

аспирант, кафедра Истории журналистики и литературы, Московский университет имени
А.С.Грибоедова 

111024, Россия, г. Москва, шоссе Энтузиастов, 21 

kadiya@mail.ru

Litera 
Правильная ссылка на статью:
Писаренко А.Ю. — Мотивы и образы средневековой мистики в творчестве Николая Гумилева // Litera. – 2023. –
№ 8. DOI: 10.25136/2409-8698.2023.8.43754 EDN: WXOOAS URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?
id=43754

Мотивы и образы средневековой мистики в творчестве
Николая Гумилева

Статья из рубрики "Литературоведение"

DOI:

10.25136/2409-8698.2023.8.43754

EDN:

WXOOAS

Дата направления статьи в редакцию:

10-08-2023

Дата публикации:

04-09-2023 

Аннотация: Данная научная статья посвящена изучению влияния мистических мотивов
и образов средневековья на творчество русского поэта Николая Гумилева. Центральная
задача исследования заключается в анализе специфических произведений поэта, в
которых наиболее ярко прослеживается влияние мистической тематики. Статья обращает
внимание на различные аспекты взаимодействия мистики и творчества, включая
структуру, ритм, язык и образы в произведениях Гумилева. В статье применяются методы
сравнительного анализа, текстовой интерпретации и культурно-исторического
контекстуализирования. Особое внимание уделяется рецепции мистических элементов в
творчестве Гумилева среди его современников и критиков, таких как Марина Цветаева и
Анна Ахматова. Один из выводов исследования заключается в том, что мистические
мотивы и образы не просто обогащают творческий мир Гумилева, но и служат ключевым
фактором в формировании его уникального стиля. Это, в свою очередь, позволяет
считать его одним из наиболее значимых и интересных авторов русской литературы
начала XX века. Новизной исследования является детализированный анализ

10.25136/2409-8698.2023.8.43754 Litera, 2023 - 8

119

https://e-notabene.ru/fil/rubric_271.html


мистических элементов в контексте общего стиля и эстетических принципов Гумилева,
что ранее не рассматривалось в такой полноте. Эти результаты могут быть полезны для
дальнейшего изучения влияния мистической тематики на русскую литературу в целом и
на творчество Гумилева в частности.

Ключевые слова:

Г умиле в , мис тика , русская литература, по э з ия , средневековая мистика, критика,
современники, Серебряный век, символизм, двойничество

Введение. Николай Гумилев, без сомнения, стоит в ряду величайших поэтов России
начала XX века, привнося свою неповторимую искру в палитру русской литературы. Его
стихи и прозаические произведения отличаются особой глубиной и интенсивностью,
сочетая в себе наследие классической русской поэзии с новыми, авангардными
течениями того периода.

Однако за красочными строками его стихов часто теряется еще одна сторона Гумилева
— его роль как исследователя. Николай Гумилев погружался в мир мистических
традиций, постигая их сущность и исследуя их корни. Особенное место в его
исследованиях занимала мистика средневековья, с её богатым символизмом, архетипами
и религиозными обрядами.

Глубокий интерес Гумилева к средневековой мистике не ограничивался только
литературным творчеством. Его письма, дневники и лекции, прочитанные в разное
время, свидетельствуют о постоянном стремлении понять этот сложный и многогранный
мир. Средневековая мистика не была для него просто источником вдохновения; она

стала частью его мировоззрения, философии и, можно сказать, духовного пути. [8]

Анализ произведений, иллюстрирующих мистические мотивы. В творчестве Гумилева
множество произведений, в которых можно проследить мистические мотивы и образы.
Рассмотрим некоторые из них.

1 . "Колдунья".[2, с. 198] В стихотворении "Колдунья" Николая Гумилёва основная тема
касается мистической власти женщины над человеком и природой, где Гумилёв
использует образ колдуньи, символизируя таинственные и внеземные аспекты
женственности и власти, в то время как образы животных могут представлять
первобытные, инстинктивные стороны человеческой натуры, а мотив перехода из одного
мира в другой подчёркивает тему преобразования и перерождения. Известный своим
ясным, образным стилем, который может включать в себя как реалистические, так и
мистические элементы, Гумилёв в "Колдунье" использует метафоры и сравнения для
создания сложного и насыщенного текста, где стихотворение может быть
интерпретировано как исследование женской власти и магии, а также как аллегория на
тему творчества и искусства, с образом колдуньи, который может служить метафорой для
поэта или художника, управляющего своим миром с помощью слов или кисти. "Колдунья"
является сложным и многогранным стихотворением, исследующим темы власти, магии,
творчества и трансформации, создавая мир, где реальность переплетается с мистикой и
предлагая читателям размышлять о глубоких и сложных вопросах человеческой натуры и
искусства.

2 . "Мик. Африканская поэма".[4, с. 7] "Абиссиния".[6, с. 293] Гумилев, увлечённый идеей

10.25136/2409-8698.2023.8.43754 Litera, 2023 - 8

120



неизведанного и экзотического, создаёт образ Африки как места, где соседствуют
реальность и миф. Здесь также прослеживается мотив путешествия в другой мир, где
грани реального и мистического стираются.

3. "Заклинание".[2, с. 118] Гумилёв обращается к древним практикам магии и вере в силу
слова. Заклинание — это не просто последовательность слов; это молитва или мантра,
которая имеет силу изменять реальность, воздействуя на окружающий мир и сознание
человека. В тексте стихотворения слова становятся символами — каждое из них несет в
себе определенную энергетику и значение. Эти символы объединяются в целостное
заклинание, которое направлено на достижение определенной цели — будь то
исцеление, защита или привлечение чего-либо.

4 . В контексте изучения мотивов и образов средневековой мистики в творчестве
Николая Гумилёва особенное значение приобретает стихотворение "Пролетела золотая

ночь"[4, с. 140], в котором поэт исследует это темное и мистическое время суток,
традиционно ассоциирующееся с тайной, мечтами и неведомым, что находит параллели в
средневековых мистических традициях. Ночь у Гумилёва становится символом границы
между видимым и невидимым, между реальным миром и миром духов, отражая
мистическое понимание мира, где ночное время, часто воспринимаемое как период
отдыха и спокойствия, здесь наполнено живым действием и пробуждает в человеке
глубокие чувства, страсти и желания, которые днем остаются скрытыми. Эти аспекты
ночи также приносят с собой встречу с собственными страхами, сомнениями и
внутренними демонами, отражая мистическую традицию самопознания.

5 . "Огонь".[2, с. 82] В стихотворении "Огонь" центральной темой является внутренняя
трансформация и духовное пробуждение, находящие отражение в образе огня. Этот
метафорический образ служит многозначным символом, ассоциирующимся с животной
страстью и разрушением, а также символизирующим очищение и преображение души,
что находит параллели в мистических концепциях средневековья, где огонь часто
выступал символом очищения и духовного возрождения. Через этот образ Гумилёв
исследует не только инстинктивную и необузданную силу человеческой натуры, но и
возможность духовного возрождения и истинного самопознания, что отражает влияние
средневековой мистической традиции на его творчество. Динамичный и живой стиль
Гумилёва, его способность использовать яркие образы и метафоры для передачи
внутреннего мира персонажа, также может быть интерпретирован как отражение
мистического стремления к пониманию глубин человеческой души и вселенной, что
находит отражение в его форме стихотворения, отражающей ритмический и неустанный
характер огня. Таким образом, стихотворение "Огонь" может быть понято как часть более
широкого контекста мотивов и образов средневековой мистики в творчестве Гумилёва,
представляя собой размышление о человеческой природе и возможности духовного
пробуждения через процесс, символизированный огнём как инструментом очищения.

6 . "Над городом плывет ночная тишь".[5, с. 64] Столкновение света и тьмы, добра и зла
особенно остро ощущается в этом стихотворении. Город предстаёт перед читателем как
место, где дуализм мироздания проявляется наиболее ярко.

7 . "Экваториальный лес"[6, с. 304]. Здесь Гумилев обращается к африканским легендам,
пытаясь понять природу человека и мир вокруг него. Это произведение отражает его
стремление к синтезу различных культур и мифов.

Эти произведения лишь малая часть того богатства и глубины, которые можно

10.25136/2409-8698.2023.8.43754 Litera, 2023 - 8

121



обнаружить, анализируя мистические мотивы в творчестве Гумилева. Через эти образы и
мотивы поэт делится своим видением мира, где реальное и таинственное тесно

переплетены между собой. [1]

Влияние мистики на общий стиль Гумилева. Мистика не просто являлась темой или
источником вдохновения для Гумилева; она глубоко влияла на сам стиль его творчества,
формируя уникальные характеристики его произведений.

1. Структура произведений. Мистические элементы часто определяли композицию стихов
и прозы Гумилева. Многие его работы строились вокруг определенной мистической идеи
или символа, который развивался и трансформировался в ходе повествования. Это
создавало ощущение погружения в глубины тайны, исследования неизведанного.

2 . Ритм и метрика. Мистика внесла в творчество Гумилева особый ритм, который порой
напоминал заклинания или молитвы. Это придавало его стихам особую музыкальность и
гипнотическую силу, создавая ощущение присутствия в другом, параллельном мире.

3. Язык и образы. Гумилев часто использовал архаичный, высокий стиль, напоминающий
древние тексты или священные писания. Такой язык делал его стихи в то же время и
далекими, и близкими к читателю, создавая мост между прошлым и настоящим. Кроме
того, он активно использовал мистическую символику, обогащая свои произведения

множеством знаков и образов, каждый из которых нес в себе глубокий смысл. [12]

4 . Тембр и настроение. Мистические элементы придавали произведениям Гумилева
особое настроение — загадочное, медитативное, порой тревожное. Читатель,
погружаясь в эти тексты, ощущал, как будто он стоит на пороге другого мира, где грани
реальности стираются.

5 . Диалог с традициями. Влияние мистики также проявлялось в диалоге Гумилева с
древними литературными и философскими традициями. Он активно взаимодействовал с
мифами, легендами и религиозными текстами, переосмысливая их и вводя в контекст
современности.

Таким образом, мистические элементы не просто обогащали творчество Гумилева, но и
формировали его особенный стиль — глубокий, многогранный и насыщенный смыслами.
Этот стиль позволил Гумилеву создать произведения, которые остаются актуальными и
сегодня, привлекая читателей своей глубиной и таинственностью.

Исследования, отзыв и критика. Мистические мотивы в творчестве Гумилева не
остались незамеченными его современниками и критиками. Реакции на его
произведения были разнообразными, но безусловно, многие отмечали особенности его
стиля и вдохновения, связанные с мистикой.

Марина Цветаева в своих записях говорила о том, что Гумилев создаёт мир, где "свет и
тьма переплетены в едином танце". Она отмечала, что такое сочетание делает его
творчество неповторимым и загадочным.

Некоторые критики начала XX века подвергали сомнению исключительную
оригинальность мистических образов Гумилева, считая, что он чересчур опирался на
западноевропейские источники. Однако даже эти критики признавали, что Гумилев смог

привнести в русскую поэзию новый, свежий взгляд на мистическую тематику. [8]

Анна Ахматова, отмечала, что его стихи "звучат как древние заклинания". Её мнение
было особенно ценным, так как она могла видеть за словами поэта его внутренний мир и

10.25136/2409-8698.2023.8.43754 Litera, 2023 - 8

122



источники вдохновения.

Р. Д. Тименчик провёл детальный анализ поэтики Гумилёва, включая его отношение к
ключевым литературным течениям, таким как символизм и акмеизм. Он исследовал, как
Гумилёв сочетал символистские тенденции с акмеистическим стремлением к ясности и
точности выражения. Тименчик также уделял внимание взглядам Гумилёва на роль поэта
в обществе, подчеркивая его убеждение в важности индивидуального взгляда и

автономии художника. [14]

В. Л. Полушин обращал внимание на философские и эстетические основы творчества
Гумилёва. Его исследования включали анализ интереса Гумилёва к африканской
культуре, что отражалось в экзотических мотивах и образах в его произведениях.
Полушин также рассматривал влияние западноевропейских литературных течений на
Гумилёва, выявляя, как он переплетал западные и восточные культурные элементы,

создавая уникальный синтез. [9]

Таким образом, мистические мотивы и образы в творчестве Гумилева вызвали активный
резонанс среди современников и критиков. Несмотря на разные мнения и оценки, все
были едины во мнении, что мистика сыграла ключевую роль в формировании
уникального стиля и восприятия Гумилева как одного из величайших поэтов своего
времени.

Заключение. В творчестве Николая Гумилева мистика занимает особое место. Её
влияние проявляется не только в конкретных образах и мотивах, но и в самой структуре,
ритмике и языке его произведений. Современники и критики, оценивая творчество
поэта, не могли обойти стороной эту особенность. Некоторые видели в мистических
мотивах источник уникальности и глубины Гумилева, другие критиковали его за
излишнее увлечение оккультными темами.

Тем не менее, именно благодаря этому влиянию творчество Гумилева стоит особняком в
русской литературе начала XX века. Мистические мотивы позволили ему создать
произведения, которые затрагивают вечные вопросы человечества о жизни, смерти,
судьбе и вечности. Эта глубина, сочетающаяся с мастерством поэта, делает его
творчество актуальным и интересным для читателей разных поколений.

В завершение можно сказать, что мистика в творчестве Гумилева — это не просто
модный тренд или внешний элемент. Это глубоко впитанный в его произведения
духовный поиск, стремление понять мир и человека, жажду познания неизведанного.
Эта особенность делает его одним из самых ярких и неординарных представителей
русской литературы.

Библиография

1. Белый А. Критика. Эстетика. Теория символизма, т. 2. – М., 1994. – C. 267. 

2. Богомолов Н.А. Гумилев и оккультизм // Русская литература начала XX века и
оккультизм. – М., 1999. – c. 562.

3. Гумилев Н.С. Полное собрание сочинений в 10 т. Стихотворения. Поэмы, т. 1. – М.:
Воскресение, 1998. – C. 502. 

4. Гумилев Н.С. Полное собрание сочинений в 10 т. Стихотворения. Поэмы, т. 2. – М.:
Воскресение, 1998. – C. 344. 

5. Гумилев Н.С. Полное собрание сочинений в 10 т. Стихотворения. Поэмы, т. 3. – М.:
Воскресение, 1999. – C. 464. 

10.25136/2409-8698.2023.8.43754 Litera, 2023 - 8

123



6. Гумилев Н.С. Полное собрание сочинений в 10 т. Стихотворения. Поэмы, т. 4. – М.:
Воскресение, 2001. – C. 394. 

7. Гумилев Н.С. Стихотворения и поэмы. Вступ. ст. А. И. Павловского.  – Л., 1988. – C.
632. 

8. Дёрина Н. Художественное мироздание Н. Гумилёва и романтическая идея. – М.:
LAP Lambert Academic Publishing, 2011. – C. 184. 

9. Кихней Л.Г. Под знаком акмеизма. – М.: Азбуковник, 2017. – C. 608.

10. Кихней Л.Г. Акмеизм. Миропонимание и поэтика. М., 2001. – C. 183.

11. Малых В.С. Поэтика ужасного и «страх пустоты» в раннем творчестве Н.С.
Гумилева. Искусство слова – СПБ., 2017. – С. 69-77.

12. О Гумилёве. Из дневников Павла Лукницкого. — «Литературное обозрение» 1989,
№ 6. C. 89.

13. Полушин В.Л. Поэт дальних странствий: Докум. повествование о жизни и творчестве
Н.С.Гумилева // Кодры. 1988. - №6.  

14. Тименчик Р.Д. История культа Гумилева. – М.: Мосты культуры, 2018. – C. 640.

15. Тименчик Р. Д. Николай Гумилев и Восток // Памир. – 1987. – №3 – С. 123 –136.

16. Топоров В.Н. Миф. Ритуал. Символ. Образ: Исследования в области
мифопоэтического. М., 1995. - C. 624.

17.   Эшельман Р. Гумилёвское «Слово» и мистицизм. — «Русская мысль», 1986. 29
августа. № 3836. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Рецензируемая статья представляет собой исследование творчества Н.С. Гумилева в
контексте мистических традиций. Автор статьи указывает, что «мистика средневековья, с
её богатым символизмом, архетипами и религиозными обрядами» занимала особое место
в творчестве и исследованиях Гумилева, а потому свою цель видит в «анализе того, как
мистические мотивы и образы средневековья нашли свое отражение в творчестве
Гумилева, и какое значение они имели для его литературного наследия и для
понимания его как личности» (попутно замечу, что в этом предложении надо убрать
запятую перед союзом «и», так как он соединяет однородные придаточные
предложения). Но вот собственно анализа мистических мотивов в статье почти нет. Дан
перечень, систематизированный свод, который, скорее, представляет собой
эмпирическую базу исследования. И он тоже вызывает ряд вопросов. Например, почему
«Мотив путешествия в другой мир» трактуется как мистический, а не фольклорный или
мифологический, например. Мы помним многочисленные примеры таких «путешествий» в
античных мифах, в народных сказках. Тот же самый вопрос возникает и в отношении
пункта «Легенды и мифы». Почему они отнесены к мистическим мотивам? Нужна
убедительная мотивация, но автор только предлагает перечень с минимальным
комментарием, который и вызывает эти вопросы.
В статье в целом выдержан научный стиль, однако автор тяготеет к метафоричности,
образности. Это неплохо. Научный стиль должен иметь индивидуальные черты и не
обязательно должен быть сухим. Тем более когда речь идет о литературоведческих
исследованиях. Но в статье не всегда это получается удачно и уместно. Например,
говоря о значении Гумилева для русской литературы, автор пишет: «Николай Гумилев,

10.25136/2409-8698.2023.8.43754 Litera, 2023 - 8

124

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


без сомнения, стоит в ряду величайших поэтов России начала XX века, ПРИВНОСЯ
СВОЮ НЕПОВТОРИМУ Ю ИСКРУ  В ПАЛИТРУ  РУ ССКОЙ ЛИТЕРАТУ РЫ» или «КРАСОЧНЫЕ
строки его стихов» (в научной статье лучше избегать эмоционально-окрашенных
эпитетов). Вызывает некоторое сомнение и фраза «Анна Ахматова, близко знавшая
Гумилева». В ней все вроде бы правильно – действительно, кто лучше Ахматовой, жены
Гумилева, матери его сына, мог знать и понимать его внутренний мир. Но так обычно
пишут о стороннем человеке. В данной ситуации лучше было бы обойтись вообще без
уточнения. Специалист, а основной адресат данной статьи именно он, и без этого
уточнения понимает, что Ахматова «близко знала Гумилева». Необходимо
откорректировать и такое предложение: «Этот дуализм отражает внутренние борьбы и
искушения, которым подвергается человек на своем жизненном пути».
Обращает на себя внимание, что в разделе «Отражение влияния мистики на Гумилева в
отзывах современников и критиков» автор статьи чудесным образом обошелся без
единой ссылки, хотя приводит цитаты Мандельштама, Цветаевой, Ахматовой. И думается,
что данный раздел должен быть существенно дополнен. Вообще надо заметить, что в
целом список литературы оставляет желать лучшего. В нем 9 позиций. Из них 5 – полное
собрание сочинений Гумилева. По сути, статья написана без учета работ Л.Г. Кихней,
Р.Д. Тименчика, В.Л. Полушина, О .А. Клинга, В.Н. Климчуковой, А.А. Чевтаева, Ю .В.
Зобнина, В.С. Малых, С.Л. Слободнюка, и др. – то есть тех исследователей, которые
раскрывали в том числе и истоки мировоззрения Н.С. Гумилева. в результате не
ощущается существенная научная проработка вопроса.
Таким образом, статья «Мотивы и образы средневековой мистики в творчестве Николая
Гумилева» может быть опубликована после доработки.

Результаты процедуры повторного рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Представленная на рассмотрение статья «Мотивы и образы средневековой мистики в
творчестве Николая Гумилева», предлагаемая к публикации в журнале «Litera»,
несомненно, является актуальной, ввиду рассмотрения специфики творчества Николая
Гумилева, одного из величайших поэтов России начала XX века, а именно мистики,
повальное увлечение которой в к. 19 – н. 20 века нашло отражение во многих
произведениях искусства и литературы. Отметим, что мистические мотивы и образы в
творчестве Гумилева вызвали активный резонанс среди современников и критиков,
однако данный вопрос недостаточно освещен в науке.
Исследование выполнено в русле теории литературоведения, опирается на теории
отечественных научных школ. Статья является новаторской, одной из первых в
российской филологии, посвященной исследованию подобной тематики в 21 веке. В
статье представлена методология исследования, выбор которой вполне адекватен целям
и задачам работы. Все теоретические измышления автора подкреплены практическим
материалом на русском языке. 
Практическим материалом послужили 7 произведений. 
В качестве методологии применены специфические методы филологического анализа.
Совокупность методов позволила систематизировать наработки предшественников и
описать эмпирические данные. 
Данная работа выполнена профессионально, с соблюдением основных канонов научного
исследования. Исследование выполнено в русле современных научных подходов,
работа состоит из введения, содержащего постановку проблемы, основной части,

10.25136/2409-8698.2023.8.43754 Litera, 2023 - 8

125

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


традиционно начинающуюся с обзора теоретических источников и научных направлений,
исследовательскую и заключительную, в которой представлены выводы, полученные
автором. Отметим, что в вводной части слишком скудно представлен обзор
разработанности проблематики в науке. 
Библиография статьи насчитывает 16 источников, среди которых теоретические работы
исключительно на русском языке. Считаем, что обращение к трудам зарубежных
исследователей по заявленной проблематике, несомненно, обогатило бы работу. К
сожалению, в статье отсутствуют ссылки на фундаментальные работы, такие как
монографии, кандидатские и докторские диссертации. 
В общем и целом, следует отметить, что статья написана простым, понятным для
читателя языком. Опечатки, орфографические и синтаксические ошибки, неточности в
тексте работы не обнаружены. Высказанные замечания не являются существенными и не
влияют на общее положительное впечатление от рецензируемой работы. Работа
является новаторской, представляющей авторское видение решения рассматриваемого
вопроса и может иметь логическое продолжение в дальнейших исследованиях.
Практическая значимость определяется возможностью использовать представленные
наработки в дальнейших тематических работах в области отечественного
литературоведения. Результаты работы могут быть использованы в ходе преподавания
филологических дисциплин на профильных факультетах. Статья, несомненно, будет
полезна широкому кругу лиц, филологам, магистрантам и аспирантам профильных вузов.
Статья «Мотивы и образы средневековой мистики в творчестве Николая Гумилева»
может быть рекомендована к публикации в научном журнале.

10.25136/2409-8698.2023.8.43754 Litera, 2023 - 8

126


	Мотивы и образы средневековой мистики в творчестве Николая Гумилева

