
Litera 
Правильная ссылка на статью:
Анисимова О.В., Макарова И.С. — Мифопоэтика литературы: символический язык англоязычной фантастики //
Litera. – 2023. – № 1. DOI: 10.25136/2409-8698.2023.1.39451 EDN: JCJKPC URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=39451

Мифопоэтика литературы: символический язык
англоязычной фантастики

Анисимова Ольга Владимировна

кандидат филологических наук 

доцент кафедры "Лингводидактика и перевод", Гуманитарного института Санкт-Петербургского
Политехнического Университета Петра Великого 

194021, Россия, г. Санкт-Петербург, ул. Политехническая, 19 

lesoleil81@mail.ru

Макарова Инна Сергеевна

доктор филологических наук 

профессор, кафедра Иностранных языков, Санкт-Петербургский государственный технологический
институт (технический университет) 

190013, Россия, г. Санкт-Петербург, ул. Московский Проспект, 26 

inna-makarova@mail.ru

Статья из рубрики "Литературоведение"

DOI:

10.25136/2409-8698.2023.1.39451

EDN:

JCJKPC

Дата направления статьи в редакцию:

19-12-2022

Аннотация: Статья посвящена изучению особенностей включения элементов
мифопоэтики в англоязычную фантастическую литературу, в частности, специфике
обращения британских и американских писателей-фантастов к такими мифопоэтическими
образами как дерево, ворон и дракон. Материалом исследования являются
произведения известных авторов, пишущих в жанре фэнтези и научной фантастики, к
числу которых относятся Толкин, Ж елязны, Вэнс и Мартин. Обилие произведений,
созданных в различных жанрах фантастической литературы, создает определенные
трудности при отборе материала исследования. В ходе работы были применены такие
критерии, как степень литературного влияния того или иного автора, значимость
используемых мифологем в рамках конкретного художественного текста, а также

10.25136/2409-8698.2023.1.39451 Litera, 2023 - 1

45

https://e-notabene.ru/fil/rubric_271.html


уровень переосмысления мифопоэтического образа в литературных произведениях
выбранных писателей. Научная новизна предлагаемого исследования обусловлена
рассмотрением отобранных мифологем в контексте конкретных образчиков
англоязычной фантастической литературы, прежде не анализируемых в едином
контексте. Результаты предпринятого исследования демонстрируют два основных
направления обращения англоязычной фантастики к мировому мифопоэтическому
наследию древности: с одной стороны, речь идет об эксплуатировании мифологем
«дерево», «ворон» и «дракон» с целью создания средневековой атмосферы, с другой,
авторы фантастических произведений инкорпорируют архетипические образы в новый
текст в качестве элемента собственного мифотворчества. Второе направление
представляет собой наибольший интерес, поскольку связано не столько с
заимствованием классических образов, сколько с их художественным переосмыслением,
в свою очередь способствующим расширению символического содержания того или
иного мифопоэтического образа.

Ключевые слова:

мифопоэтика, фэнте з и, научная фантастика, символика , англоязычная литература,
дерево, ворон, змей, дракон, фантастика

Современная фантастическая литература, равно как и литература классическая, охотно
апеллирует к целому ряду древнейших мифопоэтических образов, пользуясь широкой
палитрой их символического потенциала. К числу наиболее востребованных образов, в
частности, относятся, дерево, ворон и змей (дракон).

Дерево как мифопоэтический образ присутствует в различных мифологических системах
в своем исходном виде – Мировое Древо, а также в ряде инвариантов, трансформаций и
изофункциональных образов: Древо плодородия, Древо познания, Древо жизни,
лестница, колонна, крест, трон и т.д. Таким образом, он создает глобальную картину
мира, разрушая бинарные оппозиции. По замечанию Мелетинского, «растительная»
конституирующая модель космоса – Мировое Древо – может противопоставляться
антропоморфной, или сливаться с ней, будучи созданной антропоморфным

первосуществом [1, с. 213]. Рассуждая о значении мифа о Мировом Древе, Э. Бенвенист
указывает на три составляющих образа: ствол и крона, находящиеся на земле; корни,
уходящие в подземное царство и верхние ветки, упирающиеся в небесный свод. Таким

образом, дерево является основой мира, его осью [2, с. 16].

Наиболее иллюстративным в этом отношении является образ германо-скандинавского
дерева – Иггдрасиль. Гигантский ясень представляет собой вертикальную проекцию
космоса, в которой объединены три уровня: небесный Асгард – мир богов и рай для
умерших на полях сражений воинов, земной Мидгард – обитель людей и подземный хель
– царство мертвых. У  самых корней живут норны – богини судьбы – и великий Нидхёгг –
космический змей. На верхушке расположился мудрый орел, в то время как белка
Рататоск бегает по стволу.

Другим примером может выступать Сикамор – гигантское золотое дерево, встречающееся
в египетской мифологии. Оно также является Осью Земли: его крона касается небесного
свода, ветви, на которых произрастают драгоценные камни, дают пристанище небесной
богине Нут. На изображениях XIII века до н.э. можно увидеть Богиню-Мать, сидящую на
огромном дереве и раздающую еду и напитки.

10.25136/2409-8698.2023.1.39451 Litera, 2023 - 1

46



В упанишадах древнеиндийской мифологии ашшватха – священная смоковница –
расположена в центре мироздания; ее составляющие можно отнести к различным частям
космоса, так же как и к соответствующим социальным структурам. В Древнем Китае
существовало представление о необъятной шелковице, на верхних ветвях которой
обитает петух, а в кроне живут десять трехлапых солнц. Священный фикус – дерево Бо
(Бодхи) – является сакральным в буддизме. Считается, что именно под ним Гаутама
обрел просветление.

Арийцы-язычники верили в существование трех небес, первое из которых представляло
собой царство воздуха и облаков, второе – голубой свод, третье – царство света, из
которого произрастало фиговое дерево, укрывавшее своей кроной богов и души
блаженных.

В одном из своих исследований А.Н. Афанасьев приводит описание Мирового Древа: «А
посреди рая древо животное, еже есть божество, и приближается верх того древа до
небес. Древо то златовидно в огненной красоте; оно покрывает ветвями весь рай, имеет
же листья от всех дерев и плоды тоже; исходит от него сладкое благоуханье, а от корня

его текут млеком и медом 12 источников» [3, с. 214]. Согласно источникам славянской
мифологии, Мировое Древо произрастает у самого края вселенной – у Лукоморья: ствол
его символизирует путь в другие измерения, по которому способны пройти лишь боги.
Баян, герой «Слова о полку Игореве», путешествует по Древу, «превращаясь в мышь

(соответствует земному миру), в орла (соответствует небу) и волка (преисподней)» [4, с.

375]. В традиции славян дуб ассоциируется с Мировым Древом. По легенде, в центре
мирового океана находятся два дуба, на которых сидят два голубя, сотворившие землю,
небо, солнце и луну из песка и камня с морского дна. Афанасьев упоминает повесть, в
которой рассказывается, что вселенная – железный дуб, держащий на себе воду, огонь

и землю, корнями уходящий в «силу божию» [3, с. 215].

Образ Древа как универсальная концепция мира берет свое начало в Европе и на
Ближнем Востоке в эпохе бронзы. Он реализуется в различных видах искусства –
фольклоре, архитектурных памятниках, художественных изображениях и скульптурах;
дерево также использовалось при совершении некоторых обрядов и в играх. Этот
мифопоэтический образ в качестве системообразующего компонента актуализирует
представления древних народов о фундаментальных законах мироустройства. В древнем
палеолите существовало представление о вселенной как о тотальном хаосе, о чем
свидетельствуют наскальные изображения, лишенные четких бинарных оппозиций, таких
как небо::земля, земля::нижний мир, вода::огонь.

Мир становится более структурированным только с наступлением эпохи бронзы, когда
Дерево обретает черты доминирующего образа, что британский антрополог и социолог
Джеймс Фрейзер связывает с географическими факторами, так как «на заре истории
Европа была покрыта безбрежными первозданными лесами, и разбросанные

расчищенные участки представляли собой островки в океане зелени» [5, с. 76]. В
«Поклонении деревьям», десятой главе основного труда ученого «Золотая ветвь», он
приводит значительное количество лесов европейской части материка: Герцинский лес к
востоку от Рейна, лес Андериды в юго-восточной части Англии, Циминийский лес,
служивший естественной границей между Римом и Центральной Этрурией в IV веке до
н.э., греческие леса Аркадии и т.д.

Однако образ Мирового Древа отражал не только представления человека о вселенной

10.25136/2409-8698.2023.1.39451 Litera, 2023 - 1

47



– он также служил и способом осознания себя и этапов собственной жизни.
Составляющие Дерева соотносились с пространственно-временными отделами
вселенной. Так триада небо::земля::подземное царство согласуется с
прошлым::настоящим::будущим. Также элементы Дерева могут символизировать
преемственность поколений: предки::ныне живущие::потомки; части тела человека:
голова::туловище::ноги; стихии: огонь::земля::вода. Корни, ствол и вершина
соотносятся с определенным видом животного. У  корней располагаются змеи, грызуны,
хтонические создания; ствол ассоциируется с копытными; вершина – с птицами.
Вертикальное деление Дерева также отражает идею зачатия и плодородия.

В то время как вертикальная структура относится к мифологической сферой,
горизонтальная оказывается связанной с проведением разнообразных ритуалов. В
данном отношении центральным компонентом становится ствол, по обе стороны которого
размещаются люди и звери. Такого рода проекция указывает на четыре стороны света,
такое же количество времен года и время суток. В сочетании с вертикальной системой

она создает целостную, универсальную, культурную модель [6, с. 52], которая отделяет
«мир космического от мира хаотического, вводя в первый организацию и делая его

доступным для выражения в знаковых системах текстов» [7, с. 404].

Для европейской культуры немаловажную роль сыграл иудаистический ветхозаветный
образ Древа познания добра и зла. Еще одним вариантом Мирового Древа является
Древо жизни. В различных культурах такие деревья как дуб, явор, ива, лиственница,
кедр, сикомора, баньян и пр. символизируют жизнь во всех ее проявлениях; внутри них
сокрыто бессмертие. Образу Древа жизни противопоставлен образ Древа смерти.
Последний можно встретить в славянском фольклоре о Кащее Бессмертном.

Функционируя в роли оси мира, мифопоэтический образ дерева как нельзя лучше
подходит для создания вторичных миров. В фантастической литературе представляется
возможным выделить три разновидности данного образа: 1) дерево-существо, 2) дерево-
дом и 3) дерево-символ. Первый тип довольно часто встречается, как в фэнтези, так и в
других жанрах фантастической литературы. Наиболее иллюстративный пример – энты
Толкина. Древнейшие существа Средиземья, внешне напоминающие деревья, они
охраняют лес, являясь той силой, что противостоит индустриализации:

«Я бы сказал, что энты созданы из филологии, литературы и самой жизни. Названием
своим они обязаны англосаксонскому eald enta geweorc и своей связи с каменными
руинами. <…> Я мечтал создать условия, в которых деревья и впрямь могли бы

выступить на войну» [8, с. 311].

Помимо Толкина подобным образом трактует дерево польский писатель-фантаст Анджей
Сапковски в своем цикле о Ведьмаке. Ж ивые деревья также встречаются в творчестве
Фармера в романе «Великий Пожиратель», у Саймака в «Магистрали вечности, у
Ротфусса в «Хрониках убийцы короля», у Джордана в «Оке мира», у Джайлса в «На
Меркурии», у Уиндема в «Дне триффидов» и т.д.

Образ дерева-дома эксплуатируется, как научной фантастикой, так и фэнтези, в
последней получив наибольшее распространение. Лес – место обитания волшебных
существ: эльфов, дриад, фей, гоблинов и пр. В кронах вековых деревьев они строят
себе дома, порой возводя причудливые города, как, к примеру, лесные эльфы Толкина.
В романе Вэнса «Дома Исзма» создан причудливый образ обладающих сознанием и
собственной волей деревьев-домов:

10.25136/2409-8698.2023.1.39451 Litera, 2023 - 1

48



«Эта истина не подвергалась сомнению: все туристы прилетают на Исзм с единственной

целью — украсть женскую особь Дома» [9, с. 237]; «Дома росли через неравные отрезки
длины вдоль каналов и улиц. Их тяжелые шишковатые кривые стебли поддерживали
нижние стручки, массив широких листьев и, наконец, верхние стручки, наполовину

утопавшие в листве» [9, с. 241].

Третья разновидность дерева – дерево-символ, значения которого восходят к
древнейшей мифологии. В художественной литературе наиболее распространенными
являются аллюзии на скандинавский Иггдрасиль, а также на кельтский культ, связанный
с деревьями. В этом отношении весьма иллюстративны произведения Толкина, в которых
представлено несколько трактовок образа дерева. Среди них – находящиеся на грани
вымирания энты, готовые вступить в бой с Белым магом, дабы противостоять
распространяющемуся злу. Художественным своеобразием отличается и Белое Древо
Гондора – оно увядает, как только королевство лишается своего государя. В романе
Толкина исчезновение уникальных деревьев знаменует потерю волшебства и
разрушение фундаментальных основ мироздания. Другим примером служат деревья
«Сильмарилиона» – их плоды производят свет, символизирующий свет солнца и луны:

«И был Свет Валинора зримо явлен в Двух Древах, Серебряном и Золотом. Враг убил их
из злобы, и на Валинор пала тьма, хотя от них, прежде чем они умерли окончательно,

был взят свет Солнца и Луны» [8, с. 219].

В контексте творчества Толкина дерево – это образ, фундирующий культурную традицию
Европы в целом.

В похожем ключе трактует мифопоэтический образ дерева Джордж Мартин. Его чардрево
из «Песни льда и огня» – это дерево с вырезанным на стволе человеческим лицом; его
сок цвета крови:

«Кора дерева белела обветренной костью, темно-алые листья казались тысячью
замаранных в крови ладоней. На толстом стволе было вырезано лицо, длинное и
задумчивое; глубоко ушедшие в кору глаза заплыли застывшим соком и казались

странно внимательными» [10, с. 27].

По преданию, именно через него боги наблюдали за миром людей. Дикая природа
являет собой основу жизни и мировоззрения северян. В давние времена существовала
традиция разбивать богорощу у каждого замка, создавая тем самым место поклонения
старым богам. По замыслу Мартина, Вестерос – этой северный край мужественных и
благородных людей. Именно там по сей день сохранился этот древний обычай. Север –
место, где не утрачена тесная связь с природой: дети Старков растут вместе с
лютоволками, дикий лес, окружающий замок, является излюбленным местом их игр.
Дикая природа – это то, что формирует северян. Пришедшая в их мир новая вера семи
богов насаждается коварными южанами, вырубившими большинство богорощ.
Стремительное исчезновение чардрев в романе символизирует оскудение и
обезличивание мира.

Синонимичный образ дерева читатель обнаруживает и в произведениях Роджера
Ж елязны. В «Хрониках Эмбера им является Дерево Игг (аллюзия на уже упомянутый
германо-скандинавский ясень Иггдрасиль), посаженное Обероном и служащее постовым
на границе Янтаря и Дворов Хаоса:

«– Я не обычное дерево. Он [Оберон] посадил меня здесь, чтобы отметить границу. –

10.25136/2409-8698.2023.1.39451 Litera, 2023 - 1

49



Что за границу? – Я – рубеж Хаоса и Порядка: в зависимости от того, с какой стороны ты

смотришь на меня. Я отмечаю барьер. По ту сторону правят иные законы» [11, с. 113].

Фамильярное сокращение его имени обнаруживает явную иронию автора, что дает
читателю право предположить наличие в романе ризоматичной (в противовес

древоцентричной) схемы мироустройства [12] – это подтверждается и дальнейшим
развитием повествования. При поверхностном прочтении кажется, будто мир Янтаря
построен в соответствии с бинарной логикой, являющейся, по утверждению Делеза и

Гваттари, «духовной реальностью дерева-корня» [13, с. 9]. Янтарь олицетворяет мировой
порядок, противостоящий Дворам Хаоса. Принцы Янтаря получают возможность
управлять тканью Вселенной и творить собственные миры после прохождения Образа –
лабиринта, повторяющего структуру ткани бытия. В свою очередь хаоситы получают
способность к творению магии лишь только после укрощения Логруса, по форме
напоминающего змею и не имеющего четкой и стабильной структуры, что характерно для
каждого предмета Хаоса:

«У  них, у тех, кто живет во Владениях Хаоса, есть некое аналогичное место, они
называют его Логрус – это такой хаотический лабиринт. Постоянно меняющийся. Очень
опасный. Он даже способен на время нарушить баланс сознания. Оказаться там – мало

радости» [14, с. 658].

Ж елязны признавался, что именно концепция Древа Ж изни, а именно Сфирот Кабалы
лежит в основе созданного им в романе Образа. В древнееврейском мистическом учении
это понятие охарактеризовано как десять божественных эманаций, в совокупности
образующие Древо Сфирот, иначе Древо Ж изни – динамическое единство,
воплощающее Бога. Так же, как в кабале последовательное преодоление всех ступеней
Древа Ж изни символизирует дорогу познания и самосовершенствования, преодоление
Вуалей в «Хрониках Эмбера» – мест сильнейшего сопротивления, требующих
существенных физических затрат, однако взамен одаряющих мудростью и силой –
составляет суть главнейшего испытания, т.е. прохождения сквозь Образ. В романе
Ж елязны также присутствует и образ леса (Арден), отсылающий к произведениям
Шекспира и служащий созданию ощущения незыблемости и порядка – в нем обитает
прародительница янтаритов (творцов мира) Единорог.

Другим тесно связанным с образом дерева мифопоэтическим образом, значимым для
мировой культуры, является образ птицы (ворона). В качестве ключевых символических
значений, закрепившихся за ним, выступают опасность, хитрость, коварство, воровство
и, наконец, смерть. Последнее наиболее ярко раскрыто в античных и более ранних
египетских и вавилонских мифах, а также в мифах северо-западной Америки и Океании,
где существует предание о птице, что уносит в загробный мир душу умершего – водитель
душ Иелх и священный Ибис Тот.

Именно ворон сопровождает в античной мифологии тех героев и богов, кто связан с
подземным царством, войной, земледелием, а также небом и солнцем: Афину, чей шлем
напоминает воронью голову, Аполлона, будучи его вестником, приносящим воду, и,
наконец, самого Кроноса. В мифологии германо-скандинавских племен вороны Хугин и
Мунин являются спутниками Одина и связаны с войной и царством мертвых. В «Старшей
Эдде» стая воронов, сопровождающая войско Одина, пророчит скорую победу в битве с
врагом. В фольклоре древних славян ворон, напротив, знаменует неудачу в сражении
[15, с. 135].

10.25136/2409-8698.2023.1.39451 Litera, 2023 - 1

50



Ставшее впоследствии традиционным отношение к ворону как к птице, символизирующей
вестника злых сил, своими корнями уходит в ветхозаветное предание о Всемирном
потопе и связанное с ним деление всех живых существ на чистых и нечистых. Ворон
является носителем порока и дурных вестей – черная птица изображена на Древе
познания добра и зла, с ветвей которого Ева срывает запретный плод. Ворон предстает
в качестве символа темной силы, что растлевает человеческую душу, а также связан с
одиночеством – по этой причине его изображение можно нередко встретить на эмблемах
различных святых (к примеру, пророка Илии и отшельников Антония и Павла, которым
ворон приносил хлеб и мясо). Позднее, в Средние века, черноперая птица с белой
головой – символ стадии осветления материи перед ее трансформацией в философский
камень – изображалась рядом с надгробием или черепом.

Ворон, наряду с койотом, по замечанию Леви-Стросса, обладает двойственной природой,
являясь «медиатором» между землей и небом, миром живых и мертвых, водой и сушей,

мудростью и глупостью [16]. Он может представать и демиургом и трикстером
одновременно. Так в славянской мифологии ворон часто представлен мудрым,
наделенным даром человеческой речи и умеющим предсказывать, часто его описывают

как вещую птицу [3, с. 123].

Одним из наиболее примечательных примеров обращения фантастов к образу
чернокрылого создания являются упомянутые прежде «Хроники Эмбера», в частности
первые пять частей романа, известные как цикл Корвина. Ворон выступает в роли
одного из ключевых образов книги, связанного с главным героем – наследным принцем
Корвином. Само имя является говорящим: Корвин от corvinus, т.е. имеющий свойства
ворона. Цвета Корвина – серый и черный – напоминают птичье оперение. На карте
героя, помимо прочих атрибутов, изображена черная птица. Корвин, тесно связан с ней,
как в кельтском, так и скандинавском толковании этого образа. Подобно кельтским
богиням войны и плодородия Морриган, Немаин и Бадб, имеющим «благословенного
ворона» в качестве своего атрибута и способным принимать его обличие, Корвин
начинает борьбу за трон. Как и персонаж ирландских мифов Бран, чье имя переводится
с ирландского как «ворон», янтарит – героическая личность, единственный человек,
способный противостоять надвигающемуся хаосу. Путешествие Корвина к Дворам Хаоса
в определенной степени соотносится с путешествием Брана в потусторонний мир.

Образ Корвина оказывается связан и с одним из наиболее влиятельных богов племени
Дану – Лугом, в услужении у которого находятся два волшебных ворона: в последней
части первого цикла «Хроник» Корвин, борясь с энтропией своей вселенной, прибегает
к помощи красного и черного воронов. Последний, по имени Хьюги, играет особую роль
в цикле Корвина. Его имя отсылает читателя к скандинавскому спутнику Одина Хугину,
чье имя с древнеисландского переводится как «мыслящий». Корвин встречает птицу на

границе Хаоса и Порядка – убедившись, что перед ним «тот самый принц» [11, с. 114],
Хьюги заявляет о намерении стать его спутником:

«Ты не возражаешь против того, что тебя будет сопровождать птица, являющаяся

дурным предзнаменованием, а, Корвин?» [11, с. 114].

Хьюги оказывается наиболее подходящим Корвину попутчиком. Слова ворона – это
страхи и сомнения самого Корвина, таким образом, Хьюги не столько спутник, сколько
альтер-эго героя. В «Хрониках» именно спор, возникший между Корвином и Хьюги,
приводит первого к судьбоносному решению бороться за сохранение Янтаря, и в итоге к
победе над всеразрушающим Хаосом.

10.25136/2409-8698.2023.1.39451 Litera, 2023 - 1

51



Что же касается красной птицы, то ее образ создан Ж елязны в последней части
«Хроник», в эпизоде, в котором Оберон отсылает Корвина ко Дворам Хаоса,
предварительно создав из его крови птицу размером с ворона. Предназначение этого
волшебного существа состоит в том, чтобы в решающий момент доставить принцу
Талисман Закона необходимый для создания нового Образа – той самой основы, на
которой держится мир Янтаря. Не догадываясь о плане отца, Корвин покорно следует
его указаниям. В этой связи образ красной птицы может быть соотнесен с Фениксом,
который появляется в городе Солнца каждые пять веков, чтобы сжечь себя в лучах
Солнца и вновь вернуться к жизни. Так и Корвин, проведя много лет вдали от родного
мира, утратив память о былом, волею судьбы вновь возвращается домой, дабы ценой
собственной жизни спасти гибнущую вселенную.

Связь центрального персонажа «Хроник» с образом ворона также указывает на аллюзию
Ж елязны на артуровский цикл. Согласно одной из легенд о короле Артуре, после своей
гибели он превратился в ворона, что будет вечно летать над Англией, защищая ее
границы. И подобно тауэрским шести воронам, Корвин, как и Артур, является
защитником своего королевства, и пока он жив, его мир не будет разрушен.

Другим значимым мифопоэтическим образом, широко востребованным фантастической
литературой, является образ змея, восходящий к «зверю земли» из эфиопской
мифологии и к «сыну земли» из египетской. Позже эти образы трансформировались в
«мирового змея» Шеша в древней Индии, на котором держится земля, и Мехента в
Египте, чье имя буквально означает «окружающий землю». Образы Мирового Древа и
змея во многих космогонических мифах Евразии и Америки оказываются
тождественными. Так в Восточной Боливии существует миф о том, как змей отделил небо
от земли; у ацтеков небо и землю создали Кецалькоатль и Тескатлипока, приняв вид
змеей и победив чудовище. В Ветхом Завете змей становится искусителем, в то время
как в предании о Моисее этот образ приобретает черты спасителя: «Как Моисей вознес
змею в пустыне; так должно вознесену быть Сыну человеческому, дабы всякий
верующий в Него не погиб, но имел жизнь вечную» (Иоан. 3: 14–15). В
каббалистическом прочтении образы Мирового Древа и змея переплетаются:
«нисходящее движение по древу сефирот изображается символом молнии, каждый изгиб
которой соответствует следующей ступени эволюции; достигая земли, она порождает
идущее вверх движение: от вершины дерева, которая теперь становится его корнем, к

своему первоистоку поднимается змея» [17, с. 79]. В германо-скандинавских мифах змей
Ёрмунганд, обитающий в мировом океане и окружающий землю, является также и
воплощением зла. Подобную двойственность можно встретить в различных
мифологических системах: у древних иудеев (змей-искуситель, тот, что хитрее всех
зверей полевых), египтян (У рей) и греков (лернейская гидра, змеи на голове горгоны
Медузы).

Переход от положительного восприятия образа змея в ранних космогонических мифах к
негативному в поздних мифологических системах объясняется связью змея с нижним
миром. Позже его олицетворением становится крылатый змей. Дракон сочетает в себе
два мира, отраженные в образе Мирового Древа: верхний, где живут птицы, и нижний,
место обитания змей, мышей и лягушек. В китайской мифологической системе одним из
наиболее значимых образов является лазурный дракон – символ мудрости, доброты,
защитник домашнего очага. Часто он изображен держащим в лапе жемчужину, что
означает единство материи и духа.

С образом дракона связан мотив поиска героем сокровищ, которые охраняет

10.25136/2409-8698.2023.1.39451 Litera, 2023 - 1

52



огнедышащее чудовище. Так, в одной славянской легенде рассказывается о трех
змеиных дворцах (медном, серебряном и золотом), в немецкой сказке – о трех лесах,

окружающих три дворца – владенья драконов и т.д. [15, с. 135–136]. С мотивом поиска, в
свою очередь, связан мотив убийства дракона героем, берущий свое начало в древнем
обряде, который заключался в принесении девушек в жертву духу вод в благодарность
за хороший урожай.

В Древнем Египте главным победителем змей являлся Ра. Согласно легенде, ежедневно
бог солнца должен был одолеть змея Апопа, которого он встречал на своем пути; текст,
описывающий борьбу бога со змеем из «Книги повержения Апопа» вкладывался в руки
умершему и должен был защитить его в загробном мире. Другим знаковым змееборцем
является Георгий Победоносец, предания о котором повествуют о том, как он поборол
хтоническое чудовище, спасая девушку от гибели. В Средневековье был распространен
образ Богоматери, топчущей змея – символа зла. Пропп отмечает, что мотив
змееборства, как отличительная черта государственности, представлен во множестве

древних государственных религий [18].

Иллюстративные примеры обращения авторов фантастической литературы к
мифопоэтическому образу змея обнаруживаются в творчестве Толкина. Так, его Смауг
Великолепный, Великий Белый Дракон Луны, Глаурунг Золотой являются символами зла.
Обладая хитростью и магическими свойствами, они одновременно полны величия и
подлости. При этом в сказке «Фермер Джайлз из Хэма» Толкин создает несколько иной
образ – дракона Хризофилакса Дайвза, принадлежащего к древнему царскому роду,
однако покорно сдающегося на милость фермеру:

«…Хризофилакс Великолепный. Звали его так потому, что он происходил из древнего и
знатного рода и был очень богат. Хризофилакс был хитер, пронырлив, алчен и обладал
прекрасной броней. Правда, особой смелостью этот дракон не отличался, но, во всяком

случае, ни мух, ни прочих насекомых он не боялся ни капельки…» [19, с. 176].

Похожий образ читатель обнаруживает и в рассказе Ж елязны «Здесь водятся драконы»,
созданном совместно с иллюстратором Воном Боде. Само название рассказа отсылает к
латинской фразе “Hic sunt dracones” – перефразу “Hic sunt leones”, которой на
средневековых картах подписывали земли на краю ойкумены. В нехарактерном для
своего творчества сказочном повествовании американский фантаст рисует образ
дракона как носителя мудрости, значительно превосходящей человеческую. Несмотря на
то, что изначально Король Драконов, Белкис (от греч. “bel” – «господин, хозяин»)
предстает в неожиданном для дракона обличье (крошечной ящерицы по имени Белл), в
конце концов, он вновь обретает свой традиционный вид – величественного
мифического существа, внушающего ужас и страх. Процесс подобной трансформации
следующим образом описан Ж елязны:

«Он продолжал расти, пока не заполнил половину огромного зала. Он открыл пасть и
заревел. Пламя вырвалось из окон дворца и осветило двор. Гобелены обуглились.
Ж енщины завизжали и попятились к стенам. Семеро рыцарей упали в обморок, а

капитан Королевской гвардии спрятался за трон» [20, с. 38].

Анализ различных текстов англоязычной фантастической литературы позволяет
обнаружить многочисленные примеры обращения авторов к традиционным
мифопоэтическим образам мировой культуры, выполняющим различные функции и
поддающихся множественным интерпретациям. В ряде случаев в текст современного
произведения «встраивается» классический набор их символических значений; порой

10.25136/2409-8698.2023.1.39451 Litera, 2023 - 1

53



писатели-фантасты, отталкиваясь от изначальных трактовок, предлагают новые
интерпретации, тем самым расширяя границы толкования символического содержания
древнейших образов.

Библиография

1. Мелетинский Е.М. Поэтика мифа. М.: Восточная литература, 2006.

2. Бенвенист Э. Словарь индоевропейских социальных терминов. М.: Прогресс-
Универс, 1995.

3. Афанасьев А.Н. Древо жизни: Избранные статьи. М.: Современник, 1983.

4. Рошаль В.М. Полная энциклопедия символов. М.: АСТ, 2006.

5. Фрэйзер Дж. Золотая ветвь. М.: Политиздат, 1980.

6. Макарова И.С. Культ дерева в древних мифологиях // Научное мнение. 2013. № 1.
С. 51–54.

7. Мифы народов мира. Энциклопедия: в 2 т. Т. 1. / Под общ. ред. С.А. Токарева. М.:
Советская энциклопедия, 1980.

8. Толкин Дж.Р.Р. Письма. М.: АСТ, 2019.

9. Вэнс Дж. Дома Исзма // Звездный король. М.: КРИМ-ПРЕСС, 1992. С. 237–347.

10. Мартин Дж. Игра престолов. М.: АСТ, 2013.

11. Ж елязны Р. Дворы Хаоса // Хроники Эмбера. СПб.: Терра–Азбука, 1996. С. 5–218.

12. Эко У. Заметки на полях «Имени Розы» СПб.: Симпозиум, 2005.

13. Делез Ж ., Гваттари Ф. Тысяча плато: Капитализм и шизофрения. Екатеринбург: У-
Фактория, 2010.

14. Ж елязны Р. Карты Судьбы //Хроники Эмбера. М.: Эксмо, 2010. С. 599–727.

15. Макарова И.С. Мифопоэтические образы «яйцо», «птица», «змей» в мировой
культуре // Филологические науки. Вопросы теории и практики. 2014. № 3 (33). Ч.
2. С. 133–136.

16. Леви-Стросс К. Структурная антропология. М.: Академический проект, 2008.

17. Семира В., Веташ. Астрология Каббалы и Таро. СПб.: Лань, 1998.

18. Пропп В.Я. Исторические корни волшебной сказки. М.: Лабиринт, 2000.

19. Толкин Дж.Р.Р. Фермер Джайлз из Хэма // Сказки Волшебной страны. М.: АСТ, 2016.
С. 157–232.

20. Ж елязны Р. Здесь водятся драконы // Здесь водятся драконы. Сказки. М.: Эксмо,
2004. С. 35–63.

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Анализ художественного текста в рамках мифопоэтики зачастую позволяет расширить
вариативный горизонт смыслов. Это же в свою очередь объективирует сложность
словесного искусства, его многообразие и фактурность. Рецензируемое исследование
посвящено оценке функционала символического языка англоязычной фантастики. Автор
в начале работы отмечает, что «современная фантастическая литература, равно как и
литература классическая, охотно апеллирует к целому ряду древнейших
мифопоэтических образов, пользуясь широкой палитрой их символического потенциала.

10.25136/2409-8698.2023.1.39451 Litera, 2023 - 1

54

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


К числу наиболее востребованных образов, в частности, относятся, дерево, ворон и
змей (дракон)». Статья имеет т.н. концептуальную основу, ибо в ней есть, как
теоретический, так и практический уровни. Соразмерность данных блоков, на мой
взгляд, вполне выверена. Первым мифопоэтическим образом-символом, который
точечно рассматривается автором является образ «мирового древа»: «дерево как
мифопоэтический образ присутствует в различных мифологических системах в своем
исходном виде – Мировое Древо, а также в ряде инвариантов, трансформаций и
изофункциональных образов: Древо плодородия, Древо познания, Древо жизни,
лестница, колонна, крест, трон и т.д. Таким образом, он создает глобальную картину
мира, разрушая бинарные оппозиции». Далее идет полновесная разверстка этого
образа в рамках истрико-культурного процесса. Оценка / характеристика «древа» дана
достаточно верно, необходимые ссылки и цитации имеются: «образ Древа как
универсальная концепция мира берет свое начало в Европе и на Ближнем Востоке в
эпохе бронзы. Он реализуется в различных видах искусства – фольклоре, архитектурных
памятниках, художественных изображениях и скульптурах; дерево также
использовалось при совершении некоторых обрядов и в играх. Этот мифопоэтический
образ в качестве системообразующего компонента актуализирует представления
древних народов о фундаментальных законах мироустройства». У дачно вводится в текст
статьи типология «древ», упомянутых в целом в литературе, в частности в англоязычной
фантастике: «функционируя в роли оси мира, мифопоэтический образ дерева как нельзя
лучше подходит для создания вторичных миров. В фантастической литературе
представляется возможным выделить три разновидности данного образа: 1) дерево-
существо, 2) дерево-дом и 3) дерево-символ. Первый тип довольно часто встречается,
как в фэнтези, так и в других жанрах фантастической литературы. Наиболее
иллюстративный пример – энты Толкина. Древнейшие существа Средиземья, внешне
напоминающие деревья, они охраняют лес, являясь той силой, что противостоит
индустриализации…». Второй мифопоэтический образ, рассматриваемый в работе – это
образ птицы / ворона: «в качестве ключевых символических значений, закрепившихся
за ним, выступают опасность, хитрость, коварство, воровство и, наконец, смерть.
Последнее наиболее ярко раскрыто в античных и более ранних египетских и
вавилонских мифах, а также в мифах северо-западной Америки и Океании, где
существует предание о птице, что уносит в загробный мир душу умершего – водитель
душ Иелх и священный Ибис Тот». Считаю, что выбранный «набор» мифопоэтических
образов является наиболее действенным для англоязычной фантастики, а апелляция к
текстам Р. Ж елязны, Дж. Толкиена, Дж. Вэнса показывает фактурность использования
писателями таких «символических номинаций» как дерево, ворон и змей. Ну и, наконец,
третий образ, значимый для фантастики – это образ змея: «он широко востребован
фантастической литературой… образ змея, восходит к «зверю земли» из эфиопской
мифологии и к «сыну земли» из египетской. Позже эти образы трансформировались в
«мирового змея» Шеша в древней Индии, на котором держится земля, и Мехента в
Египте, чье имя буквально означает «окружающий землю». Образы Мирового Древа и
змея во многих космогонических мифах Евразии и Америки оказываются
тождественными» и т.д. Образ змея как и ряд предшествующих образов достаточно
точечно рассмотрен автором статьи, допустимый спектр цитаций введен правильно. В
целом работа имеет завершенный вид, материал интересен, компилятивно нов,
актуален. Думаю, что его можно использовать при изучении ряд дисциплин, касающихся
специфики структурирования фантастики, творчества Р. Ж елязны, Дж. Толкиена, Дж.
Вэнса. Стиль сочинения соотносится с научным типом, термины / понятия введены с
учетом правильных коннотативных импульсов, серьезных разночтений и фактических
ошибок не выявлено. В заключительной части автор отмечает, что «анализ различных

10.25136/2409-8698.2023.1.39451 Litera, 2023 - 1

55



текстов англоязычной фантастической литературы позволяет обнаружить
многочисленные примеры обращения авторов к традиционным мифопоэтическим
образам мировой культуры, выполняющим различные функции и поддающихся
множественным интерпретациям. В ряде случаев в текст современного произведения
«встраивается» классический набор их символических значений; порой писатели-
фантасты, отталкиваясь от изначальных трактовок, предлагают новые интерпретации,
тем самым расширяя границы толкования символического содержания древнейших
образов». Таким образом, итог созвучен основной части, целостность / логичность
данного текста выдержана. Основные требования издания учтены, наличный список
литературно-критических источников полновесен. Рекомендую статью «Мифопоэтика
литературы: символический язык англоязычной фантастики» к открытой публикации в
научном журнале «Litera».

10.25136/2409-8698.2023.1.39451 Litera, 2023 - 1

56


	Мифопоэтика литературы: символический язык англоязычной фантастики

