
Шукуров Дмитрий Леонидович

ORCID: 0000-0002-3463-7611 

доктор филологических наук 

заведующий кафедрой истории и культурологии, Ивановский государственный химико-
технологический университет 

153000, Россия, Ивановская область, г. Иваново, Шереметевский проспект, 7 

shoudmitry@yandex.ru

Litera 
Правильная ссылка на статью:
Шукуров Д.Л.  Анаграмма «неизвестного поэта» в романе К.К. Вагинова «Козлиная песнь» // Litera.  2024. № 3.
 С. 94-104. DOI: 10.25136/2409-8698.2024.3.70135 EDN: NBIYTY URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?
id=70135

Анаграмма «неизвестного поэта» в романе К.К. Вагинова
«Козлиная песнь»

Статья из рубрики "Интертекстуальность"

DOI:

10.25136/2409-8698.2024.3.70135

EDN:

NBIYTY

Дата направления статьи в редакцию:

15-03-2024

Дата публикации:

27-03-2024

Аннотация: В статье проанализированы скрытые семантические ассоциации, аллюзии и
реминисценции, связанные с художественным приёмом анаграммирования фамилии
главного героя романа К.К. Вагинова «Козлиная песнь» (1928) – «неизвестного поэта»
Агафонова. Предметом нашего исследовательского внимания стал
лингвокультурологический комплекс ассоциаций в составе неполной анаграммы
фамилии писателя (Вагинов) в фамильной «маске» автобиографического героя
(Агафонов). Особое внимание уделено анализу феноменологической структуры данного
образа, основанной на элементарных семантических связях с формально отсутствующим
лингвокультурологическим комплексом реконструируемого контекста: «дионисийской»
составляющей (мотив «неизвестного бога» в прадионисийских культах); культурно-

10.25136/2409-8698.2024.3.70135 Litera, 2024 - 3

94

https://e-notabene.ru/fil/rubric_275.html


семантическим стереотипом Серебряного века (в частности, очевидны черты
символистского «поэта-теурга»); ницшеанским образом «художника опьянения и сна»; и
наконец, с древнегреческой этимологией слова-понятия �γάπη (любовь, христианские
трапезы любви) в структуре фамилии рассматриваемого персонажа – Агафонов. Приём
анаграммирования представлен в ракурсе художественной телеологии вагиновского
произведения и рассматривается нами в рамках методологических установок
исторической поэтики (О. М. Фрейденберг, М. М. Бахтин) и избирательно применяемых
методов деконструктивистского анализа. В рамках анализа феноменологической
структуры образа «неизвестного поэта» мы стремились, используя широкий спектр
интерпретационных возможностей вагиновского текста, продемонстрировать скрытые
семантические структуры, связанные с анаграммой фамилии главного героя романа –
«неизвестного поэта» Агафонова. Основным результатом проведённого исследования
является вывод о том, что приём анаграммирования представлен у К. К. Вагинова в
ракурсе художественной телеологии романного повествования, которое основано на
принципе полифункционального взаимодействия автора и персонажа. Особым
исследовательским вкладом в разработку представленной темы является указание на
конкретные структурно-семантические комплексы, связывающие фамилию героя
вагиновского романа с широкой лингвокультурологической традицией – от античности
(диалог «Пир» Платона) до эпохи модерна («Рождение трагедии из духа музыки» Ф.
Ницше).

Ключевые слова:

Серебряный век, а в то р , пе рс о на ж , р о м а н , на рра тив , а на гра мма , ницшеанство,
дионисизм, кризис культуры, интертекст

В структуре романа К. К. Вагинова «Козлиная песнь» (1928) имена персонажей в
большинстве своём предстают как индексальные знаки прототипов. Дело в том, что сам
роман создавался как произведение, во многом предназначавшееся для определённого
круга читателей (иногда в связи с этим используют выражение «круг М.М. Бахтина»,

участником которого был писатель [1]). Современники писателя вспоминают, что очень
часто К. К. Вагинов читал отдельные главы своих ещё незавершённых произведений на
своеобразных салонных заседаниях, на которых собирались, как правило, его

ближайшие друзья и знакомые [2]. О . В. Шиндина справедливо отмечала, что важная
особенность вагиновского творчества заключается в том, что оно «...мимикрировало под
маргинальную, кружковую литературу, сюжетно осваивавшую тему писательского быта и

как бы не пред ​назначавшуюся для широкого читателя» [3, с. 153].

Диапазон индексальных признаков, идентифицирующих личность того или иного
прототипа (а почти каждый герой в структуре вагиновских произведений имеет своего
реального «двойника»), достаточно велик. За многими героями романа «Козлиная

песнь» тянется шлейф явных культурно-семантических стереотипов [4], закреплённых в
памяти общества за тем или иным культурным представителем (ср., например, очевидную

аллюзию в паре «Заэвфратский — Н. Гумилёв») [5].

С другой стороны, целая система индивидуальных герметически замкнутых артефактов

настраивает читательское восприятие на процесс дешифровки [6]. Н. К. Чуковский в
своих воспоминаниях о К. К. Вагинове отмечал, что «... не только его стихи, но и его
романы представляют собой как бы криптограммы, как бы зашифрованные документы,

10.25136/2409-8698.2024.3.70135 Litera, 2024 - 3

95



причём ключ от шифра он не дал никому» [7, с. 179].

Индексальная ассоциация пространного имени автобиографического героя К. К.
Вагинова «неизвестного поэта» Агафонова для нас является важным
феноменологическим обнаружением и представляет ключевую идеограмму, кодирующую
иноимённо-ипостасное множество в структуре вагиновских произведений. Концепция
творчества «неизвестного поэта» в романе «Козлиная песнь» являет творческую
программу самого писателя.

Предметом нашего исследовательского внимания стал лингвокультурологический
комплекс ассоциаций в составе неполной анаграммы фамилии писателя (Вагинов) в
фамильной «маске» автобиографического героя (Агафонов).

Особое внимание уделено анализу феноменологической структуры данного образа,
основанной на элементарных семантических связях с формально отсутствующим
лингвокультурологическим комплексом реконструируемого контекста. Приём
анаграммирования представлен в ракурсе художественной телеологии вагиновского
произведения и рассматривается нами в рамках методологических установок

исторической поэтики (О.М. Фрейденберг [8, 9, 10], М.М. Бахтин [11]) и избирательно

применяемых методов деконструктивистского анализа [12] .

Итак, обратим внимание на феноменоло ​гическую структуру образа. В начале, середине и
конце романа именные означающие рассматриваемого образа построены как
паралогические идиомы: «будущий неизвестный поэт», «неизвестный поэт», «бывший не
известный поэт». В структуре произведения эти оксюморонные сочетания напоминают
лакановские плавающие означающие: «Само отсутствие и порождает имя в момент сво

его происхождения» [13, p. 55]. Пустота, отсутствие и неизвестность объекта настолько
очевидны, что вызывают его парадоксальную идиоматическую выраженность —
означающее, выскользнув из-под власти означаемого, возвращает его в качестве

собственной атрибутивности: «Поэт чувствовал себя теперь только Агафоновым» [14, с.

124], – говорится в романе. Подобных плавающих означающих — знаков отсутствующих
объектов — в текстах произведений К. К. Вагинова содержится множество. Можно
сказать, что все его произведения построены на «отсутствующих структурах»,
означающие которых — индексальные коды прототипических персонажей,
транссемиотические цитаты, литературные реминисценции и аллюзии — составляют
своеобразное интертекстовое пространство, в основе которого — поэтика «чужого

слова» [15, 16].

В своё время проблема анаграмм вызвала обострённый научный интерес. Например, О .
М. Фрейденберг изучала звуковые и слоговые повторы ключевого слова в рамках

греческой и латинской традиции [8]. Известно, что Ф. де Соссюр [17] считал приём
анаграммирования свойством всей индоевропейской поэтической традиции, что и

подтверждается современными исследованиями [18]. Однако О. М. Фрейденберг
рассматривала анаграммы в ряду с основными особенностями архаического мышления,
что значительно расширяет перспективу научного анализа.

Возвращаясь к рассмотрению нашего плавающего означающего — образу «неизвестного
поэта», отметим, что совсем нетрудно в фамилии героя обнаружить неполную анаграмму
фамилии его автора: Агафонов — Вагинов. (На что и указали в своих примечаниях к ро
ману «Козлиная песнь» Т. Л. Никольская и В. И. Эрль, ссылаясь, впрочем, на мнение С.

10.25136/2409-8698.2024.3.70135 Litera, 2024 - 3

96



И. Николаева [19, с. 557]).

Приём анаграммирования связан с определёнными религиозными представлениями
древних, согласно которым ритуальные обращения к богу должны включать в себя звуки

и слоги его имени [20]. Это было обусловлено, по Ф. де Соссюру, существовавшим табу
имени божества — религиозным запретом на произнесение сакрального имени.

Название романа «Козлиная песнь», как это отмечают все исследователи вагиновского

творчества [21, 22], отсылает к архаической модели мира, к дионисийским мистериям
древности, связанным с ритуальными жертвоприношениями людей и их коррелятов-
заместителей — животных. Как известно, эти мистерии, имевшие изначально чисто ри
туальный характер, в дальнейшем стали структурной основой для создания
древнегреческой трагедии (в переводе с древнегреческого слово τραγωδία буквально
значит «песнь козлов»): «Прямая отсылка к античному жанру трагедии, — отмечала О.
В. Шиндина, — позволяет Вагинову использовать те глубинные механизмы
смыслообразования, которые были выработаны ею, и подключить к роману мощный слой

мифопоэтических представлений» [23, с. 162].

Художественное пространство вагиновских романов имплицитно содержит в себе
литературно обработанную античную архаику с её магией имени и сакральными

персонажами [24-27]. Традиции средневековых макабрических мистерий, а также ритуалы
карнавального увенчания-развенчания шутовского короля, балаганные и шутовские
действа эпохи Возрождения, выполняя функцию культурных кодов, насыщают
вагиновский текст нарушенной логикой перевёрнутых иерархий и вывернутых наизнанку

структур [28, 29].

Мениппейная традиция с её жанровыми особенностями играет немаловажную роль в
романе «Козлиная песнь». Обыгрывание жанровых структур симпосиона в перспективе
от платоновского «Пира», «Пира» Лукиана и «Сатирикона» Петрония до пушкинского
«Пира во время чумы» несёт значительную смысловую нагрузку в структуре

произведения [23, с. 163] и связано, прежде всего, именно с образом «неизвестного
поэта».

Изначальная знаковая «пустота» идиоматического выражения «неизвестный поэт» — в
начале романа идентифицируется как объект (глава «Детство и юность неизвестного
поэта»). Затем — как автобиографический герой К. К. Вагинова. Постепенно окружаясь
культурными кодами и обрастая смысловыми обертонами, эта изначальная «пустота»
образа (его отсутствие, неизвестность и неопределённость) оформляется как
семантически выпуклое плавающее означающее — анаграмматическое Агафонов:
«Смерть Диониса в ритуале, — указывала О. В. Шиндина, — как известно,
символизируется жертвенным закланием козла, которое, по сути, оборачивается мнимой
смертью, что служит источником для возникновения идеи травестийности. В сущности,
роман образа автора оказывается своеобразным заклинательным обращением к судьбе,
призванным заместить образ автора иной жертвенной фигурой, причём процесс
замещения становится многослойным: реальный автор отчасти заменяет себя
персонажем образа автора, которому, в свою очередь, удаётся избежать смерти за счёт
“принесения в жертву” неизвестного поэта, несущего в себе черты как образа автора,

так и са ​мого писателя» [23, с. 162].

Отметим, что для большинства художественных образов у К. К. Вагинова и связанных с
ними культурно-семантических комплексов, аллюзий и реминисценций, скрытых цитат,

10.25136/2409-8698.2024.3.70135 Litera, 2024 - 3

97



свойственна стили ​стическая полиметафоричность и полисемантическая атрибутивность.

Полисемантика образа анаграммного Агафонова очевидна — идиоматическое выражение
«неизвестный поэт» (буду ​щий, бывший) корреспондирует в структуре знака с
множественным диф ​фузным означаемым:

— с автобиографической подосновой образа (целый комплекс индексальных признаков);

— с его «дионисийской» составляющей (мотив «неизвестного бога» в прадионисийских
культах);

— с культурно-семантическим стереотипом современности (в частности, очевидны черты

символистского поэта-теурга [30]);

— с образом ницшевского художника «опьянения и сна» («Рождение трагедии из духа
музыки» Ф. Ницше);

— наконец, с древнегреческой этимологией �γάπη (любовь, христианские трапезы
любви).

Однако полисемантичность образа не только не упорядочена структурно, но и не
закреплена за означа ​ющим. Полиморфная структура текста освобождает образ от
однозначной (и даже многозначной) интерпретации.

Рассмотрим одно из коннотативных значений в анаграмматической конструкции имени
собс твенного Агафонов. Это поможет достичь и результирующего эффекта в
интерпретации. Одним из основателей жанра пиршественных бесед — симпосиона
(συμπόσιον — древнегреч. пиршество, попойка) — считается Платон. Действительно,
классическим образцом этой жанровой структуры является знаменитый платоновский
диалог «Пир». Несколько слов о композиции этого диалога. Рассказ о симпосионе,
состоявшемся в доме поэта Агафона (sic!), является обрамлённым в несколько
повествовательных структур-оболочек. Повествование восходит к третьему или даже к
четвёртому его передатчику. О . М. Фрейденберг указывала, что фольклорный характер
такой композиции вполне очевиден и легко обнаруживается при сличении с
композициями повествований у других древних народов, например, в рассказах
Шехерезады или в индийских параболах: «Часто такая композиция “завёрнутых” внутрь
рассказов носит характер атемпорального “обрамления”, наполненного наррациями,
лежащими одна в другой... Такое “раскрывание” Логоса было аналогично раскрыванию
занавеса над подмостками балагана (или храмовой святыней), или ящика с божками,
или того статуарного силена, внутри которого находилась сияющая красота (“Пир”):

показ заменял рас ​сказ» [9, с. 223].

В платоновском «Пире», философском по содержанию произведении (однако вполне
«карнавальном» по форме), кроме центрального предмета обсуждения — значении
возвышенного («небесного») и низменного («гибриста») Эросов — ставится и вопрос о
соотношении трагического и комического искусств. События диалога отодвинуты в
далёкое прошлое и отнесены к реальным историческим лицам. Существенной жанровой
особенностью «Пира» является то, что (как и в комедии) здесь речь идёт об умерших
героях (ср. у К.К. Вагинова: «... литературу можно сравнить с загробным су

ществованием. Литература по-настоящему и есть загробное существование» [14, с. 184]),
которые и подвергаются инвективному осмеянию. Исследования О. М. Фрейденберг по
древнегреческому фольклору доказывают, что в этом состоял культовый, воскрешающий
смысл инвекти ​вы.

10.25136/2409-8698.2024.3.70135 Litera, 2024 - 3

98



Ситуации в начале и конце пира намекают на сатурналии. Хозяин дома, где совершается
действие, Агафон (афинский поэт-трагик — ок. 448/45 — ок. 400/399) предлагает рабам
самостоятельно вести празднество, без указаний и распоряжений — так, как будто
хозяевами были бы сами рабы: «Пирующие рабы, узурпирующие функцию господ, —
отмечала О. М. Фрейденберг, — могли быть действующими лицами сатурнического мима.
<...> Тут главное действие занято под пир рабов, происходящий непосредственно на
сцене; рабы пьют и распутничают, а их хозяева где-то за кулисами воссоединяются со
своими женами. Замечательный пример такого древнего сатурнического мима и даёт

платоновский “Пир”» [9, с. 245]. У подобление Сократа сатирам и силенам также
продолжает фольклорную проблематику, намекая на семантику раздвоенного
персонажа: «Вот фигура, в которой сливаются связи мистерии, философии и мима!
Сократ, эта инкарнация “истины” и “обмана”, одновременно является и фольклорным
философом, и философом реальным, и персонажем философского мима, и маской
балаганного шута, и воплощением мистериальных идей, и героем древней комедии. Как
ни “народна” и ни разношерстна его балаганная характеристика, но самый полный и
подлинный его портрет дан Платоном в “Пире”. С точки зрения смысловой конструкции
весь этот “Пир” построен на идее раздвоения — того раздвоения, которое по-разному

варьируется и философи ​ей, и балаганом» [9, с. 240].

С другой стороны, дополняет тему фольклорно-мистериальных сатурналий приход пьяных
комастов, устраивающих шум и беспорядок в конце пира. В «Пире» своеобразными
репрезентантами жанров трагедии и ко ​медии выступают соответственно А гафон (ср.
происходящую в «Козлиной песни» идентификацию между образом автора и образом
«неизвест​ного поэта» Агафонова) и Аристофан. В начале диалога — обсуждение победы
Агафона, перечисление его достоинств как трагедийного поэта. В конце — пьяный
комос, считающийся главным элементом комедии: «Внешне одетый в “комическое”, весь
“Пир”, по существу, мистериален, — подчёркивает О. М. Фрейденберг, — ...Он в своём
целом восходит, как симпосий, к дионисийству, к мистериям Вакха-Эроса: мы знаем, что
именно в мистериях увенчанные мисты ведут подобные же симпосии (совместные
винопития) и на полях Элизия, где умершие совершают за столом трапезу с винопитием,

происходят такие же симпосии» [9, с. 242].

Все действующие лица к моменту рассуждения о трагическом и комическом уже
покинули сцену — либо отдыхают, либо разошлись по домам. Из трёх участников беседы
действие покидает сначала Аристофан (он засыпает); вторым на рассвете (мотив
восходящей зари — «божественной Эос» — один из ключевых в поэзии и прозе —
особенно ранней прозе К. К. Вагинова) — хозяин пира, Агафон; и только Сократ,
объединяющий, по мысли Платона, противоположности ко ​мического и трагического,
уходит последним: «Суть же беседы..., — как передаёт Аристодем, следивший за
происходящим сквозь сон, — состояла в том, что Сократ вынудил их признать, что один и
тот же человек должен уметь сочинить и комедию и траге ​дию и что искусный

трагический поэт является также и поэтом комическим» [31, с. 134].

Основная идея состоявшейся между Сократом, Агафоном и Аристофа ​ном беседы,
отмечал А. Ф. Лосев в комментарии к диалогу, заключается в том, что подлинное
художническое мироощущение всегда противостоит известной условности жанровых
установок: «Говоря о том, что искусный трагический поэт должен уметь сочинить и
комедию, Сократ имеет в виду не только выучку и мастерство..., которые дают
возможность человеку выработать разносторонние способности и навыки. Здесь скорее
идёт речь о внутреннем глубоком осмыслении жизни, которую творец (а не только

10.25136/2409-8698.2024.3.70135 Litera, 2024 - 3

99



выученный мастер) видит в разных аспектах, которые умеет воплотить в равной мере

выразительно» [31, с. 455].

Несмотря на строгий классический канон, свойственный античным жанрам, нельзя
забывать и об обратной стороне, «изнанке» канона (ср.: трагедия — козлиная песнь);
нель ​зя забывать и о мистериальной основе античных жанров.

Афинский поэт-трагик Агафон славился своим необыкновенным изяществом и красотой.
У  Аристофана в комедии «Ж енщины на празднестве Фесмофорий» (411 г. до н.э.)
Агафон является в женском наряде; он одновременно декламирует от лица корифея и
поёт, подражая хору. Семантика подобных перевоплощений подробно исследована в
трудах М. Элиаде (о ритуальном переодевании и половом маскараде как о

символическом достижении андрогинной целостности см. его работу: [32]). О . М.
Фрейденберг объясняет их, прежде всего, особенностями тотемистического мышления,
представлениями о коллективном, множественном субъекте, совершающем действо в
мистериальных актах, которые и стали структурной основой многочисленных жанров
античности: «Тотемистическое мышление есть мышление автобиографическое: для него
мир — это тотем, а тотем — это каждый человек, взятый совокупно и раздельно. Есть
только одно всеобщее собирательное “я”, на лицо которого набро ​шена маска безличного
хорового коллективизма: это грамматически третье лицо множественного числа,
которое, однако, является первым лицом единственного. Всё, что происходит,
происходит в тотеме; мир — его автобиография. Он движется и поёт, но это рассказ о
себе самом, всегда обращённый к самому себе. Нет ничего в природе, что не было бы
вообще обращено к кому-нибудь... Тотем, оплакивая умершего, оплакивает в нём себя;
смеясь акту плодородия, он радуется себе, победная песня, которую он поёт, говорит о

победе его» [10, с. 127–128].

Подражание Агафона пению хора и его выступление в качестве корифея этого хора
коррелятивно в структуре «Козлиной песни» процессу распада образа автора на
отдельные персонажи-маски — эманации авторской личности, образы-означающие
демиурга (ср. фрагмент из ранней редакции «Козлиной песни»: «Я добр, — размышляю
я, — я по-тептёлкински прекраснодушен. Я обладаю тончайшим вкусом Кости Ротикова,
концепцией неизвестного поэта, простоватостью Троицына. Я сделан из теста моих

героев...» [14, с. 505]).

В проведённом анализе феноменологической структуры образа «неизвестного поэта»,
используя широкий спектр интерпретационных возможностей вагиновского текста, мы
стремились продемонстрировать скрытые семантические структуры, связанные с
анаграммой фамилии главного героя романа – «неизвестного поэта» Агафонова. Приём
анаграммирования представлен у К. К. Вагинова в ракурсе художественной телеологии
романного повествования, которое основано на принципе полифункционального
взаимодействия автора и персонажа.

Основным результатом проведённого исследования является вывод о том, что приём
анаграммирования представлен у К. К. Вагинова в ракурсе художественной телеологии
романного повествования, которое основано на принципе полифункционального
взаимодействия автора и персонажа. Особым исследовательским вкладом в разработку
представленной темы является указание на конкретные структурно-семантические
комплексы, связывающие фамилию героя вагиновского романа с широкой
лингвокультурологической традицией – от античности (диалог «Пир» Платона) до эпохи
модерна («Рождение трагедии из духа музыки» Ф. Ницше).

10.25136/2409-8698.2024.3.70135 Litera, 2024 - 3

100



Библиография

1. Clark K., Holquist M. Mikhail Bakhtin. Cambridge, Mass.: Belknap Press of Harvard
University Press, 1984. 398 p. 
2. Anemone A. Konstantin Vaginov and the Leningrad Avantgarde: 1921–1934 / A.
Anemone; Ph. D. diss. UC Berkley, Michigan 1986. 285 p. 
3. Шиндина О. В. О метатекстуальной образности романа Вагинова «Труды и дни
Свистонова» // Вторая проза: Русская проза 20–30-х годов XX века. Тренто, 1995. С.
153–177. 
4. Сегал Д. М. Творчество Константина Вагинова в культурном контексте // Зеркало.
Литературно-художественный журнал. 2022. №59, 60. – URL:
https://magazines.gorky.media/zerkalo/2022/59/tvorchestvo-konstantina-vaginova-v-
kulturnom-kontekste.html 
5. Paleari L. La letteratura e la vita nel romanze di Vaginov // Rassegna Sovietica. 1981.
№5. P. 153–170. 
6. Бреслер Д. М. Советские «эмоционалисты»: чтение Вагинова в 1960–1980-е // Новое
литературное обозрение. 2020. № 164 (№4). С. 233–259. 
7. Чуковский Н. К. Константин Вагинов // Чуковский Н. К. Литературные воспоминания.
М.: Сов. писатель, 1989. С. 177–200. 
8. Фрейденберг О. М. Проблема греческо¬го литературного языка // Советское
языкознание: [Сборник статей] / Науч.-иссл. ин-т языкознания Ленингр. ин-та истории,
философии, лингвистики и лит-ры (Лифли). Ленинград: Ленингр. науч.-иссл. ин-т
языкознания, 1935 (тип. «Коминтерн»). В 3 т. Т. 1. С. 5–29. 
9. Фрейденберг О. М. Миф и литература древности. М.: Наука, 1978. 605 с. 
10. Фрейденберг О. М. Поэтика сюжета и жанра / О. М. Фрейденберг; подготовка текста,
справ.-науч. аппарат, предварение, послесл. Н. В. Брагинской. М.: Лабиринт, 1997. 448
с. 
11. Осовский О. Е., Дубровская С. А. Бахтин, Россия и мир: рецепция идей и трудов
ученого в исследованиях 1996–2020 годов // Научный диалог. 2021. №7. С. 227–265. 
12. Ширина Н. С. Влияние деконструктивизма на шрифтовую графику XXI века //
Культура и искусство. 2021. №12. С. 56–65. 
13. Lacan J. Ecrits: A selection. London: Tavistock Publications, 1977. 338 p. 
14. Вагинов К. К. Козлиная песнь: романы / К. К. Вагинов; вступ. ст. Т. Л. Никольской,
примеч. Т. Л. Никольской и В. И. Эрля. М.: Современник, 1991. 592 с. 
15. Шукуров Д. Л. Автор и герой в метаповествовательном дискурсе К. К. Вагинова.
Иваново: ИГЭУ, 2006.188 с. 
16. Шукуров Д. Л. Поэтика «чужого слова» в творчестве К. К. Вагинова: диссертация ...
кандидата филологических наук: 10.01.01. – Иваново, 1998. 228 с. 
17. Соссюр Ф. Анаграммы // Соссюр Ф. Труды по языкознанию. М., 1977. С. 535–649. 
18. Струкова Т. В. Анаграмма как энигматический жанр // Ж анры речи. 2020. № 4 (28).
С. 302–309. 
19. Никольская Т. Л., Эрль В. И. "Примечания" // Вагинов К. К. Козлиная песнь: Романы.
М., 1991. С. 544–591. 
20. Овчеренко У. В. Грани телесности и анаграмма: текст как тело. Сборник «Культя» И.
А. Одегова // Филологические науки. Вопросы теории и практики. Тамбов: Грамота,
2020. Том 13. Выпуск 7. C. 37–41. 
21. Strada V. Nota // Vaginov K. Bambocciata. Torino: Einaudi, 1972. P. 169–177. 
22. Marcialis, N. Il canto del capro // Il verri.1983. №29–30. P. 129–143. 
23. Шиндина О. В. Театрализация повествования в романе Вагинова «Козлиная песнь»
// Театр. 1991. №11. С. 161–171. 
24. Сегал Д. М. Константин Вагинов и античность // Античность и культура Серебряного

10.25136/2409-8698.2024.3.70135 Litera, 2024 - 3

101



века: К 85-летию А. А. Тахо-Годи. М.: Наука, 2010. С. 395–412. 
25. Каминская Ю. В. Коллекционирование как основополагающий творческий принцип
поэтики К. Вагинова // Вестник Томского государственного университета. 2021. № 463.
С. 32–41. 
26. Чечнев Я. Д. Урбанизм петербургской прозы К.К. Вагинова: «Гарпагониана» как
роман о городе эпохи социалистической реконструкции: диссертация ... кандидата
филологических наук: 10.01.01. – Москва, 2020. 198 с. 
27. Чечнев Я. Д. «Мгновенный старик» в романе Константина Вагинова «Гарпагониана»
(к вопросу о «возвращенной молодости» как сюжете эпохи социалистической
реконструкции) // Сибирский филологический журнал. 2021. № 1. С. 109–118. 
28. Bonnet Ch. Der Metafiktionale Roman. Untersuchungen zur Prosa Konstantin Vaginovs.
München: Verlag Otto Sagner, 1998. 293 s. 
29. Von Heyl D. Die Prosa Konstantin Vaginovs. Munchen, 1993.111 s. (Arbeiten und Texte
zur Slavistik 57). 
30. Ланда К. Категория «проникновения» у Вяч. Иванова и Данте: опыт духовного
восхождения // Соловьёвские исследования. 2023. Вып. 1 (77). С. 152–173. 
31. Платон. Собрание сочинений. В 4 т. Т. 2. / общ. ред. А. Ф. Лосева, В. Ф. Асмуса, А.
А. Тахо-Годи; примеч. А. Ф. Лосева и А. А. Тахо-Годи; пер. с древнегреч. М.: Мысль,
1993. 528 с. 
32. Элиаде М. Мефистофель и андрогин / М. Элиаде; пер. с фр. Е. В. Баевской (предисл.,
1-3 гл.), О. В. Давтян (4-5 гл.); Науч. ред. С. С. Тавашерния. СПб.: Алетейя: Унив. кн.,
1998. 374 с. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Творчество Констатина Вагинова (настоящая фамилия Вагенгейм) – русского прозаика,
поэта, представителя ОБЭРИУ  – не так частотно становится объектом изучения. Однако,
маркировка его текстами Серебряного века, безусловно, есть, что собственно и важно
для полновесной оценки истории русской литературы. Он известен как автор
модернистских романов «Козлиная песнь», «Труды и дни Свистонова», «Бамбочада»,
«Гарпагониана». Ведущей темой про¬зы Константина Вагинова является ги¬бель и
крушение т.н. ста¬рой, классической пе¬тербургской куль¬ту¬ры. Приемы,
используемые прозаиком, совместимы с гро¬те¬ском, что нарочито было реализовано в
частности у Николая Го¬го¬ля. Рецензируемая статья посвящена анализу анаграммы
«неизвестный поэт» в романе «Козлиная песнь». Считаю, что выбранная магистраль
достаточно интересна, оригинальна, по-своему нова. Автор в начале своего труда
отмечает, «в структуре романа К. К. Вагинова «Козлиная песнь» (1928) имена
персонажей в большинстве своём предстают как индексальные знаки прототи¬пов. Дело
в том, что сам роман создавался как произведение, во мно¬гом предназначавшееся для
определённого круга читателей (иногда в связи с этим используют выражение «круг
М.М. Бахтина», участником которого был писатель…», «диапазон индексальных
признаков, идентифицирующих личность того или иного прототипа (а почти каждый
герой в структуре вагиновских произведений имеет своего реального «двойника»),
достаточно велик. За многими ге¬роями романа «Козлиная песнь» тянется шлейф явных
культурно-семанти¬ческих стереотипов, закреплённых в памяти общества за тем или
иным культурным представителем (ср., например, очевидную аллюзию в паре
«Заэвфратский — Н. Гумилёв»)». Для исследователя предметная остановка сделана на

10.25136/2409-8698.2024.3.70135 Litera, 2024 - 3

102

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


индексальной ассоциации имени «неизвестного поэта»: «ассоциация пространного
имени автобиографического героя К. К. Вагинова «неизвест¬ного поэта» Агафонова
для нас является важным феноменологическим об¬наружением и представляет
ключевую идеограмму, кодирующую иноимённо-ипостасное множество в структуре
вагиновских произведений. Концепция творчества «неизвестного поэта» в романе
«Козлиная песнь» являет творческую программу самого писателя». Мотивировка выбора
сделана конструктивно, потенциальный читатель получает должную информационную
составляющую. Основательна в работе и методологическая база, следовательно, теория
и практика синтезируются грамотно: «особое внимание уделено анализу
феноменологической структуры данного образа, основанной на элементарных
семантических связях с формально отсутствующим лингвокультурологическим
комплексом реконструируемого контекста. Приём анаграммирования представлен в
ракурсе художественной телеологии вагиновского произведения и рассматривается
нами в рамках методологических установок исторической поэтики (О.М. Фрейденберг,
М.М. Бахтин) и избирательно применяемых методов деконструктивистского анализа».
Считаю, что работа может стать образчиком для новых сочинений смежной тематической
направленности. Примечательно, на мой взгляд, реализуется в статье эффект диалога с
уже имеющимися наработками, автор удачно вводит в свой текст эти блоки. Например,
«в своё время проблема анаграмм вызвала обострённый научный интерес. На¬пример,
О. М. Фрейденберг изучала звуковые и слоговые повторы ключевого слова в рамках
греческой и латинской традиции. Известно, что Ф. де Соссюр считал приём
анаграммирования свойством всей индоевропейской поэтической традиции, что и
подтверждается сов¬ременными исследованиями. Однако О. М. Фрейденберг
рассматривала ана¬граммы в ряду с основными особенностями архаического мышления,
что значительно расширяет перспективу научного анализа». Материал информативен,
насыщенность суждений привлекает. Анализ текста сделан весьма грамотно, с
погружением в культурный, литературный контекст: «мениппейная традиция с её
жан¬ровыми особенностями играет немаловажную роль в рома¬не «Козлиная песнь».
Обыгрывание жанровых структур симпосиона в перспективе от платоновского «Пира»,
«Пира» Лукиана и «Са¬тирикона» Петрония до пушкинского «Пира во время чумы»
несёт значительную смы¬словую нагрузку в структуре произведения и связано, прежде
всего, именно с образом «неизвестного поэта». Большая часть тезисов-наблюдений
выверена, фактических нарушений нет. Думаю, что не лишними являются и т.н.
промежуточные выводы, они дают возможность ступенчато двигаться по ходу работы.
Например, «полисемантика образа анаграммного Агафонова очевидна —
идиоматическое выражение «неизвестный поэт» (буду¬щий, бывший) корреспондирует в
структуре знака с множественным диф¬фузным означаемым: — с автобиографической
подосновой образа (целый комплекс индексальных признаков); — с его «дионисийской»
составляющей (мотив «неизвестного бога» в прадионисийских культах); — с культурно-
семантическим стереотипом современности (в частности, очевидны чер¬ты
символистского поэта-теурга); — с образом ницшевского художника «опьянения и сна»
(«Рождение трагедии из духа музыки» Ф. Ницше); — наконец, с древнегреческой
этимологией �γάπη (любовь, христианские трапезы любви)» и т.д. Термины / понятия
введены в работу с учетом коннотаций: «все действующие лица к моменту рассуждения
о трагическом и комическом уже покинули сцену — либо отдыхают, либо разошлись по
домам. Из трёх участников беседы действие покидает сна¬чала Аристофан (он
засыпает); вторым на рассвете (мотив восходя¬щей зари — «божественной Эос» — один
из ключевых в поэзии и прозе — особенно ранней прозе К. К. Вагинова) — хозяин пира,
Агафон; и толь¬ко Сократ, объединяющий, по мысли Платона, противоположности
ко¬мического и трагического, уходит последним…». Работа имеет завершенный вид,

10.25136/2409-8698.2024.3.70135 Litera, 2024 - 3

103



тема исследования раскрыта, аргументация имеет существенный характер. В
заключительной части автор констатирует: «приём анаграммирования представлен у К.
К. Вагинова в ракурсе художественной телеологии романного повествования, которое
основано на принципе полифункционального взаимодействия автора и персонажа.
Особым исследовательским вкладом в разработку представленной темы является
указание на конкретные структурно-семантические комплексы, связывающие фамилию
героя вагиновского романа с широкой лингвокультурологической традицией – от
античности (диалог «Пир» Платона) до эпохи модерна («Рождение трагедии из духа
музыки» Ф. Ницше)». Список источников объемен (32 номинации); формальные
требования издания учтены. С учетом сказанного отмечу: рецензируемая статья
«Анаграмма «неизвестного поэта» в романе К.К. Вагинова «Козлиная песнь» может быть
рекомендована к открытой публикации в научном журнале «Litera».

10.25136/2409-8698.2024.3.70135 Litera, 2024 - 3

104


	Анаграмма «неизвестного поэта» в романе К.К. Вагинова «Козлиная песнь»

