
Линь Гуаньцюн 

ORCID: 0009-0006-9397-7081 

кандидат филологических наук 

преподаватель, Филологический факультет, Университет МГУ-ППИ в Шэньчжэне 

518172, Китай, пров. Гуандун, г. Шэньчжэнь, ул. Гоцзидасюеюань, 1 

linguantsyun@mail.ru

Litera 
Правильная ссылка на статью:
Линь Г. — Поликультурность как предмет изображения в сборнике рассказов «Звезды Маньчжурии» А. П.
Хейдока // Litera. – 2024. – № 1. DOI: "не активен" EDN: MGAZVQ URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=69682

Поликультурность как предмет изображения в сборнике
рассказов «Звезды Маньчжурии» А. П. Хейдока

Статья из рубрики "Литературоведение"

DOI:

"не активен"

EDN:

MGAZVQ

Дата направления статьи в редакцию:

21-01-2024

Дата публикации:

28-01-2024

Аннотация: Статья посвящена изучению поликультурного феномена рассказов
популярного писателя харбинской диаспоры А. П. Хейдока, издавшего в 1934 г. сборник
«Звезды Маньчжурии». Автор статьи подробно анализирует события в произведениях,
поведенческие приоритеты и склад ума героев, в чем органически отражаются элементы
культуры Китая, России, Монголии, Египта, народов Маньчжурии, а также библейские
сюжеты. Акцент сделан на разборе таинственного мира Поднебесной через буддизм и
даосизм (буддийские понятия «карма», «сансара», «реинкарнация», «бардо» и
буддийская предопределенность; отшельничество в даосизме). В ходе исследования в
основном изучены следующие рассказы в сборнике: «Три осечки» (1932),
«Маньчжурская принцесса» (1930), «Миами» (1931), «Храм снов» (1932), «Нечто»

10.25136/2409-8698.2024.1.69682 Litera, 2024 - 1

65

https://e-notabene.ru/fil/rubric_271.html


(1931), «Собаки воют» (1929) и «Тропа» (1931). В работе применяются описательный,
герменевтический, сопоставительный, историко-литературный и историко-культурный
методы для анализа текстов. Научная новизна данной статьи заключается в том, что
впервые проведен комплексный, междисциплинарный, включая культурологический,
анализ рассказов в сборнике «Звезды Маньчжурии», рассмотрены незатронутые в ранее
опубликованных работах детали, а также на основе разбора поликультурного феномена
впервые определен художественный метод в произведениях. Результатом исследования
стали следующие выводы: 1. Хейдок в сборник по-своему интегрирует различные
элементы, которые делают произведения выразительными, увлекательными и
содействуют развитию сюжета. 2. Поликультурный феномен придает рассказам в
сборнике мифотворческие свойства на фоне исторической реальности. Сочетая
реалистическое описание и такой культурный феномен, Хейдок создает своеобразную
прозу, подобную магическому реализму, появление которого совпадает с началом
творческого пути самого писателя.

Ключевые слова:

буддизм, даосизм, карма, Китай, магический реализм, поликультурность, реинкарнация,
сансара, харбинская диаспора, Хейдок

Работа выполнена в рамках научно-исследовательского проекта департамента
образования провинции Гуандун КНР «Этнокультура в русской прозе китайской
эмиграции (1920–1945)» (2023WQNCX083).

Альфред Петрович Хейдок (1892–1990) — один из самых известных писателей
харбинской диаспоры старшего поколения, чьи произведения читали почти все русские
эмигранты в Харбине. Странствуя по многим местам и имея собственный интерес,
писатель знакомился с различными культурами, которые отразил в своем литературном
наследии.

После переезда из России в Харбин, с 1920-х гг. Хейдок занялся творчеством. В 1929 г.
в журнале «Рубеж» был опубликован его дебют — рассказ «Человек с собакой». В 1934
г. вышел в свет сборник рассказов «Звезды Маньчжурии», который включает 16
рассказов, написанных Хейдоком в 1929–1934 гг. Местами, куда главные герои
рассказов — русские попали, являются Китай, Гонконг (тогдашняя английская колония),
провинция Синьцзян, маньчжурская тайга, Монголия. В сборнике объединены культуры
Китая, России, Монголии, Египта, народов Маньчжурии и т. д. Как отметила Е. Г.

Иващенко, «Звезды Маньчжурии» Хейдока «синтезируют культуру Запада и Востока» [1,

c. 107].

В «Звездах Маньчжурии» китайская культура в основном отражается через элементы
буддизма и даосизма, составляющие таинственный мир Поднебесной. В сборнике
большое внимание читателей привлекает рассказ «Три осечки» (1932): солдат Гржебин,
волонтер русского отряда китайского милитариста, озлобленный из-за того, что в
китайском буддийском храме ему не досталось питьевой воды, три раза стрелял в

«задумчивую, со скорбным лицом» [2, c. 54] статую Будды, и все три попытки дали осечку.

После этого Гржебин из-за своего «бессмысленного кощунства» [2, c. 54] умирал три раза
разными способами. Сюжет данного рассказа может объясняться буддийским понятием
«карма» — вселенским причинно-следственным законом. Об этом Хейдок излагал в

10.25136/2409-8698.2024.1.69682 Litera, 2024 - 1

66



автобиографическом очерке: «нет явления без причины, и какова причина — таково и

с ле д с тв ие » [3, c. 55]. Гржебин из-за своей нетерпеливости и легкомыслия
богохульствовал на Будду. Когда первый выстрел дал осечку, он попытался выстрелить
второй и третий раз. Он не верил, что статуя Будды может уцелеть, когда все вокруг уже
разрушено. После первого самоубийства Гржебин чудесным образом появился перед
главным героем и фельдфебелем, но главный герой был уверен, что тот Гржебин,
который перед ними, уже умер, так как по рассказам жителей Поднебесной умершие
люди «всюду носят с собой дыхание потустороннего, и в их присутствии умирают

улыбки» [2, c. 57]. Души покойников, «согласно верованиям китайцев, отошли в

распоряжение неведомых властелинов неба или земли, смотря по заслугам» [2, c. 57].
Очевидно, что присутствовавший в каморке фельдфебеля Гржебин не мог попасть к
властелину неба. Его казнили из-за кощунственного поведения, и ему еще предстоят
две смерти за остальные две осечки. Подобный сюжет мы можем увидеть в позже
опубликованном рассказе Хейдока «ЧП на посту № 2» (<1994>): главный герой рядовой
Швальбах обезобразил буддийское изваяние, в результате чего он не мог двигаться и

вскоре умер на месте [4, c. 64–66]. Отсюда мы можем отметить принятие и строгое
соблюдение Хейдоком вселенского причинно-следственного закона. Писатель также
подчеркнул: «этот закон никто не может отменить, поэтому раскаявшиеся грешники <…>

получат в любом случае полную меру воздаяния» [3, c. 54].

В «Звездах Маньчжурии» рассказ «Маньчжурская принцесса» (1930) наполнен
ориентальным колоритом. Когда главный герой рассказа художник Багров рисовал на
холме, он увидел призрак своей жены предыдущего круга жизненных перерождений —

«девушки в древнем одеянии принцесс Цинской династии [1616–1912 — Л. Г.]» [2, c. 76],
что освежило его память предыдущего перерождения: он тогда был Яшкой Багром,
атаманом шайки разбойников. Захваченная им маньчжурская принцесса влюбилась в
него, спасла от маньчжуров и после они двенадцать лет прожили вдвоем в тайге,
занимаясь охотой. Но такая счастливая жизнь с взаимной любовью закончилась тем, что
однажды их убил страшный медведь. В этом рассказе отражаются буддийские понятия
сансары и реинкарнации, согласно которым человек не исчезает из мира совсем, после
смерти он может перерождаться, его благоприятное или неблагоприятное перерождение

решается с учетом прижизненных поступков (закон «карма») [5, c. 601]. Хейдок в своем
устном рассказе объяснил, что эти понятия о том, что «человек живет на Земле сотни
тысяч раз, что человеческая душа бессмертна. Она не умирает при физической смерти.
Переходя в иной мир, она снова возвращается на Землю, и, рождаясь в новом теле,

начинает следующую жизнь» [3, c. 55]. Именно любовь к маньчжурской принцессе,
сохраненная тайно и подсознательно до сих пор, помогла Багрову вспомнить
предыдущее перерождение.

В конце рассказа «Маньчжурская принцесса», восстановивший память о предыдущем
перерождении Багров сказал, что, для того чтобы сразу встретиться с маньчжурской
принцессой, он хотел совершить самоубийство, но он опасался, что самоубийством он
провинится «перед Творцом Вселенной, и в наказание снова века лягут между нами

[Багровым и маньчжурской принцессой — Л. Г.] » [2, c. 86]. Поэтому с помощью своих
китайских друзей он стал даосским монахом, доживая до конца жизни отшельником и
дожидаясь встречи с маньчжурской принцессой после смерти. В монастыре он мог
«выпустить на себя всех зверей своего духа: тоску культурного человека, живущего в
глуши, отсутствие возможности заниматься искусством и читать и, наконец, —

самовнушение» [2, c. 86]. Все три мировые религии (буддизм, христианство и ислам)

10.25136/2409-8698.2024.1.69682 Litera, 2024 - 1

67



рассматривают самоубийство как преступление. Согласно этим религиям, людей, которые
покончили жизнь самоубийством, ждет серьезное наказание. В высказывании и
поведении Багрова отражается идея Хейдока о том, что нужно следовать законам
природы и не идти против них ради достижения определенной цели. «В Китае
отшельнический образ жизни восходит к высшей даосской ценности “недеяние” —

созерцательной пассивности» [6, c. 119]. С помощью отшельничества человек может
удалиться от мирской суеты и сосредоточиться на самосозерцании.

В рассказе «Миами» (1931) ни во что не верующий русский контрабандист Кузьмин был
далеко от того места, где в родах умерла его жена Миами, удочеренная китайской
деревней. Вернувшись и узнав о ее смерти, он обратился к местному (китайскому)
медиуму, чтобы тот помог с ней встретиться, войти в контакт, поговорить. По расчетам
медиума дух Миами еще не покинул дом и медиум сделал так, что дух Миами вошел в его
тело, заговорил с Кузьминым и предсказал смерть, и через пять дней после того, как
Кузьмин тоже умрет, Кузьмин и Миами встретятся. Как и мечтавший о встрече с женой
Багров из рассказа «Маньчжурская принцесса», Кузьмин после получения смертельного
пулевого ранения, уже будучи в больнице, рассчитал оставшееся время своей жизни. В
конце рассказа точно на пятый день Кузьмин умер. Согласно буддийским идеям,
покойники не сразу покидают мир и перерождаются: они переходят в промежуточное
состояние «бардо» между смертью и следующим перерождением, которое длится не

дольше сорока девяти дней [7, c. 81–82]. В предсказании Миами и финале данного
рассказа также отражается буддийская линия — «предопределенность, неотвратимость

событий» [8, c. 61]: в отличие от христианства, которое подчеркивает свободу воли
человека, в буддизме полагается, что у человека есть скрытый и неизбежный
жизненный путь.

В отличие от вышеотмеченных рассказов, Хейдок придал рассказу «Храм снов» (1932)
колорит других культур. В данном рассказе Кострецов в безлюдной местности случайно
обнаружил на камне изображение ибиса, и сразу ассоциировал его с древнеегипетским
богом Луны и мудрости Тотом, который является «мужем божественной Маат… Греки

отождествляли его с Гермесом Трисмегистом» [2, c. 117]. Главный герой прапорщик
Рязанцев и Кострецов решили остаться и провести исследование, и они нашли на холме
Храм снов. В рассказе «Нечто» (1931) из «Звезд Маньчжурии», будучи в экспедиции,
миллионер Стимс сказал спутнику, русскому стрелку, что он увидел женщину, на которой

«была огненно-красная мантия и убор из страусовых перьев на голове» [2, c. 68], и
решил продолжить искать Нечто. Стоит отметить, что перо страуса служит символом

богини истины и справедливости древнего Египта, супруги Тота Маат [9, c. 269]. Эти две
мифологические фигуры подняли у героев рассказов страсть к исследованию,
стимулировали их на поиск тайного и неизвестного. Сам Хейдок, по имеющимся данным,
за всю жизнь никогда не бывал в Египте. Он был заворожен не только культурой страны,
куда он эмигрировал, но интересовался культурой и других далеких стран. Писатель
добавил различные культурные детали в свои произведения, чтобы в текстах была ярко
отражена поликультурность. В рассказе «Нечто» Стимс и его слуга звали русского
стрелка Илью другим именем «Элия». Мы можем связать Илью с библейским пророком

Илией, имя которого на иврите — «Элийя» [10, c. 56]. Несогласие Ильи с мнением Стимса
и их драка предвещает, что Стимс не найдет Нечто, а, скорее всего, как предыдущие
искатели приключений, впадет в заблуждение.

В сборнике «Звезды Маньчжурии» Хейдок много раз упоминал барона У нгерна фон
Штернберга (напр., «Безумие желтых пустынь», «Нечто», «Храм снов», «Черная

10.25136/2409-8698.2024.1.69682 Litera, 2024 - 1

68



палатка», «Собаки воют»), который вел «осатанелых бойцов на У ргу [ныне У лан-Батор —

Л. Г.] — восстанавливать Чингисханово великое государство» [2, c. 32], что доказывает
увлечение писателя этой яркой личностью первой трети XX в. Кроме того, Хейдок в
своих произведениях также описал монгольскую культуру. Например, в рассказе
«Собаки воют» (1929), старый монгол Тай-Мурза услышал вой собак, переживая за
своих пошедших на грабеж молодцов, он зажег курения перед богами. Он объяснил

главному герою: «Собаки воют — смерть ходит по степи» [2, c. 168]. Возжигание курений
является буддистским обрядом загадывания желаний, во что верят монголы. Когда
молодцы успешно вернулись, на воровском ужине они в добыче обнаружили «кружку с

резиновой трубкой и наконечником» [2, c. 169]. Монголы долго не могли разобраться с
этой кружкой, считали ее богом деторождения. Драка произошла за ужином, так как два
парня хотели из добычи взять этого «бога» с собой. В буддизме существует богиня
Гуань-инь, дарящая детей. Здесь мы можем отметить, что буддизм глубоко воспринят в
монгольской культуре и представлении обычных монголов. Деторождение имеет важное
значение в монгольской традиции.

В рассказе «Тропа» (1931) Хейдок тоже описал тему деторождения. В маньчжурской
тайге у кочующих солонов (подгруппы эвенков, проживающей в Маньчжурии — ныне
северо-восточном Китае) существует такая «философия»: «Род должен иметь много-
много маленьких людей, чтобы они заполнили табор, вырастали и становились сильными

охотниками… Поэтому — почет только матерям» [2, c. 161]. Это характерно для кочевых
народов, у которых потомки служат важным обеспечением жизненных условий и
оказывают определяющее влияние на будущее.

В «Звездах Маньчжурии» во многих деталях отражается и русская культура. Так, в
рассказах упоминаются прозвища героев: Яшка Багор, Васька Ж ги Пятки, Сенька Косой,
Митька Головотяп, Ерш Белые ноги и Рябой Аматун. Прозвища часто употребляется в
русском фольклоре, образно информируя о внешности героев и их характере, заменяя
имена. Появление прозвищ обусловлено умением русских зафиксировать особенности «в
ярком и образном слове или выражении», и они «составляют значительный пласт в

народно-поэтическом творчестве русского народа» [11, c. 140, 153]. В сборнике персонажи
поют русские песни (народные и авторские), например, в рассказе «Три осечки»
отдыхающие волонтеры-солдаты русского отряда пели: «О чем дева плачешь, / О  чем

слезы льешь…» [2, c. 55] Это усиливает грустное, подавленное настроение солдат после
первой смерти Гржебина из-за кощунства в адрес Будды и предвещает трагическое
продолжение рассказа — Гржебина ждут еще две смерти. В рассказе «Маньчжурская
принцесса» Багров, будучи атаманом разбойников в предыдущем перерождении, перед
боем с маньчжурами пел: «Эх-ма! У х! У х! / Как девица молодая / Рано поутру за медом

шла…» [2, c. 82–83], и к нему присоединилась «беснующаяся перед концом ватага» [2, c.

83]. Его песня, с одной стороны, служит для подъема боевого духа шайки, а с другой
стороны, обозначает отчаяние перед сильными врагами. В рассказе «Тропа» вместо
подробного описания Хейдок использовал русскую песню на слова поэта Н. А.

Некрасова: «Знает только рожь высокая, / Как поладили они…» [2, c. 162], намекая на
тайный роман между Агнивцевым и женщиной из племени солонов Турпи, который потом
ненавидела симпатизирующая Агнивцеву Мари. Эмигрант-писатель Хейдок в свои
произведения добавил элементы русской культуры для выражения тоски по стране, где
он жил в молодости, где русские песни играют намекающую роль для развития сюжета.

На жизненный путь и творчество Хейдока судьбоносно повлиял его учитель, художник и
теософ Н. К. Рерих, который в предисловии к сборнику «Звезды Маньчжурии» отметил,

10.25136/2409-8698.2024.1.69682 Litera, 2024 - 1

69



что «рассказы эти, прежде всего, углублены качеством убедительности, этим редким
отличием, свойственным лишь чему-то действительно пережитому, перечувствованному»
[2, c. 31]. Безусловно, рассказы в данном сборнике основаны на историческом фоне,
пережитом самим Хейдоком. Например, сюжет рассказа «Три осечки» происходит в
русском отряде китайского милитариста Чжан Цзунчана, одного из руководителей
Фэнтяньской клики во время эры милитаристов в Китае (1916–1928); в рассказе «Храм
снов» главному герою, убежавшему из концентрационного лагеря войск Б. В.
Анненкова, приснились А. В. Колчак, Б. В. Анненков, барон У нгерн фон Штернберг —
видные деятели Белого движения (1917–1922). Писатель помимо реального
исторического фона одновременно в рассказы сборника «Звезды Маньчжурии» добавил
детали различных культур. С одной стороны, насыщенные поликультурностью рассказы
увлекательны, как игра стеклышек в калейдоскопе. С другой стороны, именно эти
культурные детали способствуют развитию сюжета произведений. Так, именно закон
кармы наказал совершившего кощунство Гржебина самоубийством в рассказе «Три
осечки»; в рассказе «Маньчжурская принцесса» Багров увидел призрак своей жены
предыдущего перерождения и вспомнил всю историю; в рассказах «Три осечки»,
«Маньчжурская принцесса» и «Тропа» песни, где отражается русская культура,
подсказали дальнейшее продолжение истории. Стоит отметить, что магический реализм
возник, когда Хейдок только еще начал свой творческий путь в 1920-е гг. В сборнике
поликультурный феномен придает рассказам мифотворческие свойства при «наличии
конкретных и узнаваемых черт исторической реальности» — «неотъемлемой черте

магического реализма» [12, стб. 491]. Такой феномен воздействует на судьбы героев и
подчиняет их себе. В произведениях стерты границы между реальным и ирреальным: и
герои, и читатели не могут разделить их в созданном писателем мире.

В заключение отметим, что доминантой произведений Хейдока является феномен
поликульрности: писатель интегрирует в свои рассказы элементы культур разных
народов Азии и Европы, включая сюжеты из Библии, что показывает его обширные
знания. Это создает выразительность, обогащает сюжетную линию и делает рассказы
увлекательными. Хейдок использует метод реализма в описании, сочетает его с
поликультурностью и, таким образом, создает своеобразную прозу, наподобие
магического реализма.

Библиография

1. Иващенко Е. Г. Пересечение культурных традиций в сборнике А. Хейдока «Звезды
Маньчжурии» // Русский Харбин, запечатленный в слове. Вып. 2:
Литературоведческая россика: Сборник научных статей памяти В. А. Слободчикова /
Под ред. А. А. Забияко, Г. В. Эфендиевой. Благовещенск: Амурский
государственный университет, 2008. С. 104–108.

2. Хейдок А. П. Звезды Маньчжурии: Рассказы. Владивосток: Альманах «Рубеж», 2011.
336 с.

3. Хейдок А. П. Страницы моей жизни. М.: Дельфис, 2011. 232 с.

4. Хейдок А. П. Радуга чудес. М.: Издательство Духовной Литературы, 2001.  118 с.

5. Лысенко В. Г. Сансара // Философия буддизма: Энциклопедия / Отв. ред. М. Т.
Степанянц. М.: Восточная литература, 2011. С. 601–603.

6. Линь Гуаньцюн. Этноментальность как предмет изображения в художественной
прозе русской эмиграции (Харбин, 1920-е–1930-е годы): дис. … канд. филол. н. М.:
МГУ им. М. В. Ломоносова, 2021. 208 с.

7. Тибетская книга мертвых (с комментариями Франчески Фримантл и Чогьяма

10.25136/2409-8698.2024.1.69682 Litera, 2024 - 1

70



Трунгпы) / Пер. с анг. А. Блейз, В. Рынкевича. М.: София, 2003. 116 с.

8. Лебедева Н. А. «Китайская нота» в цикле рассказов А. П. Хейдока «Звезды
Маньчжурии» // На перекрестках филологических дорог. Сборник статей: К юбилею
доктора филологических наук, профессора Елены Александровны Первушиной /
Отв. ред. Т. И. Петрова. Владивосток: Дальневосточный федеральный университет,
2014. С. 53–62.

9. Рак И. В. Египетская мифология. М.: ТЕРРА — Книжный клуб, 2004. 320 с.

10. Тхор В. Илия // Библейский толковый словарь Виктора Тхора: Третья редакция
переработанная и дополненная. Ч. 3: Словарь библейских имен и их значений.
Сакраменто, 2018. С. 56.

11. Карташева И. Ю. Прозвища-присловья в русском фольклоре // Фольклор Урала.
Вып. 8: Современный фольклор старых заводов. Свердловск: Уральский
государственный университет, 1984. С. 140–153.

12. Гугнин А. А. Магический реализм // Литературная энциклопедия терминов и понятий
/ Гл. ред. и сост. А. Н. Николюкин. М.: Интелвак, 2001. Стб. 489–492.

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Природа художественного текста синкретична, следовательно, и рассматривать его
необходимо с разных аналитических позиций. Таким образом, ориентир на некую
смежность оценки вполне оправдан, он достаточно конструктивен, но и по-своему
сложен. Автор рецензируемой статьи обращается к анализу сборника рассказов А.П.
Хейдока «Звезды Маньчжурии». В начале работы отмечено, что «Альфред Петрович
Хейдок (1892–1990) — один из самых известных писателей харбинской диаспоры
старшего поколения, чьи произведения читали почти все русские эмигранты в Харбине.
Странствуя по многим местам и имея собственный интерес, писатель знакомился с
различными культурами, которые отразил в своем литературном наследии», «после
переезда из России в Харбин, с 1920-х гг. Хейдок занялся творчеством. В 1929 г. в
журнале «Рубеж» был опубликован его дебют — рассказ «Человек с собакой». В 1934 г.
вышел в свет сборник рассказов «Звезды Маньчжурии», который включает 16
рассказов, написанных Хейдоком в 1929–1934 гг. Местами, куда главные герои
рассказов — русские попали, являются Китай, Гонконг (тогдашняя английская колония),
провинция Синьцзян, маньчжурская тайга, Монголия. В сборнике объединены культуры
Китая, России, Монголии, Египта, народов Маньчжурии и т. д. Как отметила Е. Г.
Иващенко, «Звезды Маньчжурии» Хейдока «синтезируют культуру Запада и Востока».
Обзор и анализ сборника «Звезды Маньчжурии» в исследовании полновесен и объемен;
автор стремится охарактеризовать и оценить разные грани этого сочинения. Причем
стиль статьи полноценно соотносится с собственно научным стилем. Цитации даются с
учетом требований издания: например, «в «Звездах Маньчжурии» рассказ
«Маньчжурская принцесса» (1930) наполнен ориентальным колоритом. Когда главный
герой рассказа художник Багров рисовал на холме, он увидел призрак своей жены
предыдущего круга жизненных перерождений — «девушки в древнем одеянии принцесс
Цинской династии [1616–1912 — Л. Г.]» [2, c. 76], что освежило его память
предыдущего перерождения: он тогда был Яшкой Багром, атаманом шайки разбойников.
Захваченная им маньчжурская принцесса влюбилась в него, спасла от маньчжуров и
после они двенадцать лет прожили вдвоем в тайге, занимаясь охотой. Но такая

10.25136/2409-8698.2024.1.69682 Litera, 2024 - 1

71

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


счастливая жизнь с взаимной любовью закончилась тем, что однажды их убил страшный
медведь. В этом рассказе отражаются буддийские понятия сансары и реинкарнации,
согласно которым человек не исчезает из мира совсем, после смерти он может
перерождаться, его благоприятное или неблагоприятное перерождение решается с
учетом прижизненных поступков (закон «карма») [5, c. 601]» и т.д. Не лишена работа и
т.н. промежуточными комментариями, они нужны для неподготовленного читателя.
Методология анализа сборника «Звездах Маньчжурии» актуальна, здесь и
литературоведческий, и культурологический, и философский ракурсы. Автор использует
клише-связки, они поддерживают общую логику научной наррации: например, «В
отличие от…», «стоит отметить…» и т.д. Не исключается, а наоборот пестуется
литературный и культурный контекст, достаточно верно дан ориентир, например, на Н.А.
Некрасова, Н.К. Рериха и др. Работа имеет завершенный вид, материал можно
продуктивно использовать в ходу освоения ряда гуманитарных дисциплин. Общие
требования издания учтены; серьезная правка текста и излишня. Должная аналитика в
тексте налична: «на жизненный путь и творчество Хейдока судьбоносно повлиял его
учитель, художник и теософ Н. К. Рерих, который в предисловии к сборнику «Звезды
Маньчжурии» отметил, что «рассказы эти, прежде всего, углублены качеством
убедительности, этим редким отличием, свойственным лишь чему-то действительно
пережитому, перечувствованному» [2, c. 31]. Безусловно, рассказы в данном сборнике
основаны на историческом фоне, пережитом самим Хейдоком. Например, сюжет
рассказа «Три осечки» происходит в русском отряде китайского милитариста Чжан
Цзунчана, одного из руководителей Фэнтяньской клики во время эры милитаристов в
Китае (1916–1928); в рассказе «Храм снов» главному герою, убежавшему из
концентрационного лагеря войск Б. В. Анненкова, приснились А. В. Колчак, Б. В.
Анненков, барон У нгерн фон Штернберг — видные деятели Белого движения (1917–
1922). Писатель помимо реального исторического фона одновременно в рассказы
сборника «Звезды Маньчжурии» добавил детали различных культур. С одной стороны,
насыщенные поликультурностью рассказы увлекательны, как игра стеклышек в
калейдоскопе». Автор в финале текст отмечает, что «доминантой произведений Хейдока
является феномен поликульрности: писатель интегрирует в свои рассказы элементы
культур разных народов Азии и Европы, включая сюжеты из Библии, что показывает его
обширные знания. Это создает выразительность, обогащает сюжетную линию и делает
рассказы увлекательными. Хейдок использует метод реализма в описании, сочетает его
с поликультурностью и, таким образом, создает своеобразную прозу, наподобие
магического реализма». Считаю, что цель данной работы достигнута, тема раскрыта, а
поставленный спектр задач решен. Рекомендую рецензируемую статью
«Поликультурность как предмет изображения в сборнике рассказов «Звезды
Маньчжурии» А.П. Хейдока» к откытой публикации в научном журнале «Litera».

10.25136/2409-8698.2024.1.69682 Litera, 2024 - 1

72


	Поликультурность как предмет изображения в сборнике рассказов «Звезды Маньчжурии» А. П. Хейдока

