
Чэнь Ко 

ORCID: 0009-0004-6334-8351 

аспирант; кафедра иностранных языков филологического факультета; Российский университет
дружбы народов 

119361, Россия, г. Москва, ул. Миклухо-Маклая, 10-2а 

kuo.chen@mail.ru

Litera 
Правильная ссылка на статью:
Чэнь К. Метафорический дискурс в традиционной китайской медицине на основе теории пяти стихий // Litera.
2025. № 4. DOI: 10.25136/2409-8698.2025.4.73746 EDN: DIAWQY URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=73746

Метафорический дискурс в традиционной китайской
медицине на основе теории пяти стихий

Статья из рубрики "Лингвокультурология"

DOI:

10.25136/2409-8698.2025.4.73746

EDN:

DIAWQY

Дата направления статьи в редакцию:

18-03-2025

Аннотация: Данная статья посвящена изучению метафорического дискурса на основе
теории пяти стихий в текстах традиционной китайской медицины (ТКМ). Предметом
исследования данной статьи является метафорический дискурс на основе теории пяти
стихий в классиких работах ТКМ. Цель данной статьи – исследовать метафорическую
когнитивную систему пяти стихий в теории пяти стихий как первоисточник, чтобы понять,
как древние, благодаря знанию о пяти стихиях, использовали природные
характеристики для интерпретации физиологических особенностей человеческого тела,
функций внутренних органов, явлений патологии, диагностику, лечение и другие
понятия ТКМ. С точки зрения методологии исследования, в данной работе используется
метод изучения литературы – обширный сбор соответствующей информации и подробная
интерпретация типичных метафорических выражений, а также метод лингвистического
анализа – семантический анализ ключевых терминов и выражений с целью изучения их
семантических коннотаций и метафорических связей. Научная новизна отражена в
углубленном исследовании метафорического дискурса в традиционной китайской

10.25136/2409-8698.2025.4.73746 Litera, 2025 - 4

270

https://e-notabene.ru/fil/rubric_3300.html


медицине на основе теории пяти стихий, т.е. в углубленном изучении теоретической
значимости ТКМ с точки зрения когнитивной лингвистики. ТКМ является сокровищем
национальной китайской культуры, а теория пяти стихий – одной из ее основ. В течение
долгого времени применение теории пяти стихий в практике ТКМ считалось уникальным
культурным феноменом, но в данном исследовании применяется уникальный метод,
основанный на передовой перспективе на стыке лингвистики, когнитивной науки и ТКМ,
и в результате глубокого анализа выясняется, что теория пяти стихий построила богатую
и тонкую метафорическую сеть в дискурсивной системе ТКМ.

Ключевые слова:

Традиционная китайская медицина, м е та ф о р а , метафорический дискурс ТКМ,
когнитивная лингвистика, теория пяти стихий, металл, дерево, вода, огонь, земля

Введение

Теоретическая система ТКМ - это совокупность теоретических систем, содержащих
уникальный язык и понятия, и правильное понимание языка и понятий ТКМ является
важнейшим первым шагом на пути развития и совершенствования теоретической системы
ТКМ. Для того чтобы понять язык и понятия ТКМ, необходимо четко разобраться в
формировании языка и понятий ТКМ, и только на основе метафорического познания
можно понять, что «говорят» теории ТКМ и «почему так говорят».

Метафора - это способ мышления, при котором одна вещь используется для понимания
другой, и она является важным средством понимания мира и получения знаний для
человека. Дж. Лакофф и М. Джонсон считали, что метафора воплощается не только в
языке, но и в мышлении и поведении. Метафоры вездесущи, присутствуют в
повседневной жизни и в то же время влияют на познание. Метафоры не возникают из
воздуха, а носят систематический и схожий характер и основаны на человеческом

опыте.[3] Язык ТКМ можно понять как язык, основанный на метафорическом познании, и
исходя из анализа большого количества метафорических дискурсов в ТКМ, язык ТКМ
может быть интерпретирован более интуитивно.

Теоретическая система ТКМ обладает многовековой историей и содержит множество
философских идей и практического опыта, важнейшим краеугольным камнем которого
является теория пяти стихий. Теория пяти стихий, в основе которой лежат пять основных
стихий - металл, дерево, вода, огонь и земля, выстраивает сложную и упорядоченную
сеть взаимосвязей. Эта теория не ограничивается простой классификацией природных
веществ, а тонко интегрирована во все аспекты ТКМ, от интерпретации физиологических
функций человека, анализа патологических механизмов заболеваний до
формулирования диагностических и терапевтических методов, которые несут на себе
глубокий отпечаток теории пяти стихий.

В мире ТКМ человеческое тело рассматривается как органическое целое, тесно
связанное с миром природы. Теория пяти стихий именно тот мост, который связывает
человеческое тело с природой и соединяет микрофизиологию с макровселенной. Стоит
отметить, что применение теории пяти стихий в ТКМ в основном представлено в форме
метафор. Метафора, как важный когнитивный инструмент и языковое выражение, играет
незаменимую роль в наследовании и развитии теорий ТКМ. Метафора преобразует
абстрактный язык и понятия ТКМ в яркие, конкретные и легко воспринимаемые образы,

10.25136/2409-8698.2025.4.73746 Litera, 2025 - 4

271



что позволяет теории ТКМ широко распространяться и приниматься, преодолевая
ограничения времени и пространства. В данной статье специально рассматривается, как
теория Пяти стихий метафорически соотносится с теорией ТКМ.

Основными материалами данной работы являются классические труды по ТКМ: такие как
«Трактат Ж ёлтого императора о внутреннем», «Трактат о разных лихорадочных
состояниях, вызванных холодом» и т.д., в которых содержится большое количество
метафорических дискуссий. Соответствие между теорией Пяти стихий и теорией ТКМ
исследуется в основном при помощи интерпретации метафорических дискусов в
вышеупомянутых китайских медицинских текстах.

Результат и их обсуждение

1. Метафорический дискурс в ТКМ с стихией «Дерева-木(Му)»

Согласно глубокому наблюдению и пониманию «Дерева» с древних времен до наших
дней, «Дерево» характеризуется ростом вверх, расширением наружу и обилием ветвей и
густой листвой. В связи с этим появляются такие метафорические характеристики
«Дерева», как рост, расширение, жизненная сила, способность сгибаться и
растягиваться. Подобное применение можно найти и в теории ТКМ, где «Дерево» часто
используется в качестве произвольного компонента метафоры для интерпретации
понятия человеческого тела, а отображаемый систематический компонент метафоры
представляет собой человека с характеристиками дерева, а также печень и желчный
пузырь в системе органов.

В системе, построенной в «Оси духа - Двадцать пять типов людей Инь и Ян», пять стихий
не только связаны с природой, но и тонко классифицируют человеческое тело. «Между
небом и землей внутри шести соединений все не выходит по категориям за пределы
пятерки, и люди тоже соответствуют этому», - ясно указано, что человеческое тело тесно
соотносится с пятью стихиями. В практическом применении очень удобно
классифицировать пять стихий по их пяти цветам. В данном разделе далее
подразделяются по их пяти звукам, таким образом, определяя 25 морфологических
характеристик, т.е. «сначала нужно определить 5 типов людей по 5 движениям -
Металлу, Дереву, Воде, Огню и Земле. Потом разделить их по 5 цветам, провести
различия по 5 видам телесной формы, и таким образом получается 25 категорий».
Глубокая логика этой теории заключается в том, что количество присущих человеку ци и
крови в организме является основной причиной существования различных форм тела.
Когда врач освоит понятие этих 25 форм, у него появится ключ к состоянию внутренних
органов на основе внешнего образа тела человека, как говорится в книге, что двадцать
пять категорий получаются в результате того,что кровь и Ци имеют свои особенности, и

благодаря раздельным наблюдениям из внешнего познавать внутреннее.[7, с.247-248]

В трактате «Оси духа - Двадцать пять типов людей Инь и Ян» основные характеристики
человека с формой Дерева описаны так: «Люди, соответствующие движению дерева, по
звукам относятся к категории верхнего изюэ. Они схожи с лазоревым владыкой. Поэтому
у этих людей преобладает лазоревый цвет, у них маленькая голова, длинное лицо,
большие плечи и спина, прямое тело, маленькие руки и ноги, у них хороший ум, они
любят приводить в движение сознание. Но у них мало сил тела, и они очень утомляются
от дел. Люди, относящиеся к этой группе, хорошо переносят весну и лето и плохо себя
чувствуют осенью и зимой. Если возникает воздействие патогенных факторов и
рождается болезнь, то меридиан недостаточный инь на ноге попадает под воздействие в

первую очередь».[7, с.248] Характер таких людей обычно мирный, спокойный и изящный.

10.25136/2409-8698.2025.4.73746 Litera, 2025 - 4

272



Это происходит через знание дерева и аналогию с ним.

В 64-ом разделе Трактата «Ось духа - Двадцать пять типов людей Инь и Ян» через
наблюдение за натуральным деревом по аналогии описываются физические
характеристики человека, которые похожи на форму дерева, и видно, что аналогия
древних людей с изображением не утяжеляла теорию ТКМ, а позволяла показать
теоретические знания, которые они испытывали, в простой манере.

Древние применяли природные характеристики «Дерева» для описания физиологических
характеристик печени и желчного пузыря, и эта теория является плодом переплетения
знаний и опыта древних с когнитивной системой. «Дерево» состоит в основном из
корней, ствола, ветвей и листьев, и процесс роста и развития дерева требует
сотрудничества многих необходимых факторов, например, правильного количества
питательных веществ в земле и орошения водой. Описание физиологических свойств
печени и желчного пузыря (объект метафоры) в теории ТКМ можно понять на фоне
содержания природных свойств Дерева (произвольный компонент метафоры). В 5-ом
разделе Трактата «Вопросы о простейшем»: «Восток рождает ветер, ветер рождает

Дерево...... Из органов-накопителей это печень...».[6, с.24] Это свидетельствует о том,
что физиологические свойства печени динамичны, как живое дерево. В 19-ом разделе
Трактата «Вопросы о простейшем» говорится, что весенний пульс соответствует печени,
а печень из сторон света соответствует востоку, из стихий - Дереву. И поскольку в это
время все начинает расти, пульс должен быть мягким и скользким, прямым и длинным, и
называется натянутой тетивой, а если пульс противоречит выше описаным свойствам, то

это больной пульс.[6, с.86]

2. Метафорический дискурс в ТКМ с стихией «Огня-火(Хуо)»

«Огонь» - одно из самых широко распространенных явлений в природе и важный
элемент в процессе зарождения жизни. «Огонь» - один из пяти стихий древнекитайской
философии: дерево, огонь, земля, металл и вода, а также один из так называемых
«четырех великих элементов» буддийской культуры (четыре основных элемента,
составляющих материальный мир: земля, вода, огонь и ветер), которые имеют ярко
выраженные символические черты как в восточных, так и в западных цивилизациях и
культурных системах. «Огонь» также является важным понятием в ТКМ.

Восприятие «Огня» в человеческом теле в ТКМ базируется на опыте восприятия «огня»
в природе. Концепция «Огня» в ТКМ - это, по сути, метафорический когнитивный
процесс отображения от образа «природного огня» к объекту метафоры «огня в
человеческом теле».

Понимание древними медиками «свет (дух) Силы сознания сердца» берет начало от
«света огня». В 8-ом разделе Трактата «Вопросы о простейшем» говорится: «Сердце в

организме выполняет функцию правителя. Из сердца исходит свет Силы сознания».[6,

с.39] Еще указано В 81-ом разделе Трактата, что тонкая Сила дыхания (жизненные силы)

Огня - это Дух.[6, с.489] Свет Огня освещает четыре направления, сердце является
правителем мира, и поэтому дух устанавливает прямую метафорическую связь со светом.

Древние считали, что цвет сердца - красный. В 44-ом разделе Трактата «Ось духа»:

«Сердце - это орган янский, и его цвет - красный».[7, с.189] В 4-ом разделе Трактата
«Вопросы о простейшем»: «Югу соответствует красный цвет, проникая в организм,

сообщаются с сердцем...из 5 стихий соответствует Огонь».[6, с.19] Все выше указывают

10.25136/2409-8698.2025.4.73746 Litera, 2025 - 4

273



на то, что сердце подобно Огню, и его цвет красный. Красный цвет лица - это здоровый
цвет, представляющий нормальное физиологическое состояние Огня в организме.
Красный цвет - это отражение нормальной работы крови и ци в организме.

Феномен потребления воды и уменьшения количества воды за счет энергии огня
использовался в теории ТКМ метафорически для объяснения роли огня в истощении ци и
травмировании жидкостей в организме. В 39-ом разделе Трактата «Вопросы о
простейшем» говорится: «Воздействие жара приводит к открытию отверстий кожи, в
результате чего охранительная и питающая Силы дыхания движутся беспрепятственно, а
это приводит к чрезмерному выделению пота... происходит истечение ци (Сила дыхания)

с потом».[6, с.182] Таким образом огонь-жар в организме приводит к истощению
жидкостей и ци (Сила дыхания).

3. Метафорический дискурс в ТКМ с стихией «Земли-土(Ту)»

Земля - это место, где селятся люди, среда, в которой живут наземные растения,
животные и микроорганизмы, обеспечивающая питательными веществами, необходимыми
растениям, и растительными организмами, доступными животным, микроорганизмам и
человеку.

Функция Земли нести и питать все существа используется метафорически для
объяснения функции селезенки по транспортировке и преобразованию воды и зерен в
желудке, чтобы произвести пять вкусов и таким образом питать тело. Как в 8-ом разделе
Трактата «Вопросы о простейшем» отмечается, что селезенка и желудок выполняют
функцию амбара, хранилища - из них происходит пять вкусов, что в высшей степени
обобщает физиологические функции селезенки и желудка по хранению воды и зерен и
производству питательных веществ. И это понимание очень похоже на функцию Земли-
питать все существа. В значительной части литературы в данном случае селезенка и
желудок метафорически используются как хранилище для хранения зерна, что
указывает на то, что селезенка и желудок имеют функцию приема воды и зерна, а в
сознании древних желудок также является основной субстанцией, несущей все
существа. Согласно принципу аналогии, Землю можно сравнивать с селезенкой и

желудком, а растения и другие вещи - с жидкостью и зерном. [9]

Плодородная Земля благоприятна для роста и развития сельскохозяйственных культур, в
то время как неплодородная Земля неблагоприятна для роста культур и других растений,
приводит к истончению и увяданию ветвей и листьев. В 19-ом разделе Трактата
«Вопросы о простейшем» записано, что пульс селезенки соотносится с стихией Земли, и
это отдельный орган-накопитель производит орошение 4 остальных органов-
накопителей... В случае недостаточности пульса селезенки нарушается проходимость

девяти отверствий организма.[9] Благодаря метафорическому мышлению, Земля
предоставляет питательные вещества, селезенка распространяет квинтэссенцию.
Питательные вещества и квинтэссенция разбегаются, и тогда растение сильно растет, а
для человеческого тела иньвэй ци, кровь и жидкость транспортируются к конечностям и
мышцам, чтобы напитать их. В бесплодной земле растение вянет и не растет, в
человеческом теле из-за дефицита селезенки вода и зерна не могут быть доставлены к
органам, что приведет к головокружению из-за недостатка питательных веществ в
органах. Недостаток ци селезенки приводит к неблагоприятному производству эссенции,
неспособности передавать эссенцию и обеспечивать питательными веществами пять
органов, что приводит к нарушению работы пяти органов и дисгармонии между инь и ян.
Поэтому в 18-ом разделе Трактата «Вопросы о простейшем» говорится, что пища и вода -

10.25136/2409-8698.2025.4.73746 Litera, 2025 - 4

274



это корень-основа человеческой жизни, и если человек перестает пить воду и принимать

еду, то умирает.[6, с.84] То есть понимание того, что человеческое тело не может
питаться без воды и пищи, вырабатываемых селезенкой и желудком исходило из
наблюдения, что растения нуждаются в Земле для производства питательных веществ,
необходимых для их роста. Аналогичным образом можно утверждать, что
метафорическая основа терапевтического принципа питания Ци селезенки и желудка
происходит от метода мелиорации и обработки Земли путем внесения в нее удобрений и
воды.

4. Метафорический дискурс в ТКМ с стихией «Металла-金(Цзинь)»

Металл - одно из основных веществ, широко используемых в повседневной жизни не
только в наше время, но и в древних обществах. От сельскохозяйственного
производства (например, сельскохозяйственные орудия), которое ближе всего к жизни и
смерти, до безопасности нации (например, оружие), металл необходим, и поэтому
древние накопили множество собственных представлений и знаний в процессе
изготовления и использования металла.

С богатым опытом использования металлов, понимание Металлов было метафорически
перенесено в другие области, такие как система металлов в рамках теории Пяти стихий и
система легких и металла в теории диагностики внутренних болезней ТКМ, где знание
четкого понятия «Металла» используется для понимания относительно неясных понятий
легких внутренних органов.

Изменения в способе обработки металла человеком для производства необходимых в
жизни вещей можно сравнить с изменениями в легких, когда они «выдыхают старое и
вдыхают новое». Древние народы различными способами изменяли и превращали
металлические вещества в предметы, необходимые им в повседневной жизни:
сельскохозяйственные орудия, орудия охоты, инструменты и другую повседневную
утварь и инструменты. В 66-ом разделе Трактата «Вопросы о простейшем» есть такая
метафора: «Небо и Земля - это верх и низ для множества предметов... Металл и Дерево

- это конец и начало порождения и завершения».[6, с.294] От работы легких зависит
поступление в организм человека тонких веществ, необходимых для выживания, роста и
здоровья. Как в 9-ом разделе Трактата «Вопросы о простейшем» говорится, что Небо
посылает человеку 5 Сил дыхания, а Земля питает человека 5 вкусами. 5 Сил дыхания
попадают в организм через нос и сохраняются в сердце и легких. Дыхание поднимается
в верхнюю часть организма, и в результате человек различает цвета и оттенки, может

отчетливо слушать звуки.[6, с.45] Еще в 18-ом разделе Трактата «Ось духа»
свидетельствуют о том, что в процессе циркуляции питательной Ци (Сила дыхания), так и
охранительной Ци (Сила дыхания), помимо того, что селезенка и желудок
транспортируют и трансформируют воду и зерна для производства ци, крови и
питательных веществ, необходимо также пройти через функцию «изменения» легких,
чтобы выделить питательную Ци, так и охранительную Ци, распространить их по всему
телу и выполнить свои функции. Поэтому древние считали, что поддерживать
жизнедеятельность человека необходимо с помощью легких, выполняющих функцию
дыхания, чтобы естественные пять ци превращались в необходимые организму вещества

и выделялись отходы после метаболизма. [9]

Металлы, как правило, ковкие, и в процессе закаливания могут проявлять явления
вытягивания, утончения. В 21-ом разделе Трактата «Вопросы о простейшем»
объяснялось, что путь питательных веществ из желудка во все тело проходит через

10.25136/2409-8698.2025.4.73746 Litera, 2025 - 4

275



функцию легких по дисперсии и транспортировке, чтобы завершить физиологический

баланс ци, крови, инь и ян во всем теле. [9]

Металлы тяжелые и всегда естественным образом оседают вниз. В 40-ом разделе
Трактата «Ось духа» описывается разница между чистой и мутной ци: чистая ци попадает
в легкие, а мутная ци в легких идет вниз в меридианы, благодаря очищению и
нисхождению легких и накапливается в груди, превращаясь в морях ци. Этот процесс
представляет собой явление движения вниз и внутрь. В 21-ом разделе Трактата
«Вопросы о простейшем» указывается, что при метаболизме воды в организме человека
тонкие вещества, содержащиеся в воде, сначала попадают в селезенку, затем в легкие.
Потом Ци (Сила дыхания) легких при помощи очищения и нисхождения легких
регулирует и упорядочивает путь движения воды и внизу попадает в мочевой пузырь и
собирается в нем. Все вышеперечисленные физиологические явления реализуются

через очищение и нисхождение легких. [9]

Когда патогенный фактор вторгается в организм и поражает функцию дисперсия легких,
нужно раскрыть поры тела и вызвать выделение пота. Когда болезнь действует на
уровне кожи, следует вызывать пот и стимулировать его выделение. Когда телесная
форма человека характеризуется недостаточностью, следует согревать посредством ци
(Силы дыхания). Поэтому через продвижение ци легких, открытие пор кожи,
регулирование ци и крови злая патогенная ци с потом выделит. Чтобы восстановить
способность легких к дисперсию, часто используют потоотделение. Отвар с ветвями
коричника и отвар эфедры китайской в «Трактате о болезнях, вызванных холодом» в
основном используются для восстановления функции легких по дисперсию путем
потоотделения. Ветка коричника и эфедра являются представителями острых и теплых
трав. Метод, с помощью которого острые и теплые лекарства помогают легким выполнять
свою функцию по дисперсию, происходит от метафоры об отпуске металлов, чтобы
повысить их прочность и ковкость.

5. Метафорический дискурс в ТКМ с стихией «воды-水(Шуй)»

Вода - источник жизни, растения должны питаться дождем, люди и животные нуждаются
в воде. Растения могут сломаться, и серозная жидкость перельется наружу, люди и
животные могут пораниться, и жидкость просочится наружу или даже вытечет из крови.
Эти явления очень легко наблюдаются в повседневной жизни. Поэтому древним было
легко сформировать следующее понимание: то есть вода есть везде, вода есть во всем,
вода питает все, так что все полно жизненной силы. В 32-ом разделе Трактата «Ось
духа» гласит, что когда человек не в состоянии есть и пить, то в течение 7 дней умирает,

это происходит из-за истощения злаков и жидкости в его кишечнике и желудке.[7, с.159]

Древние медики использовали объективные свойства воды в природе, чтобы
метафорически проиллюстрировать генерацию, метаболизм и транспортировку воды в
человеческом организме, тем самым определяя, как формировались теории ТКМ, а также
облегчая понимание.

Вода - это жидкость, которая обладает текучестью, обусловленной гравитационной силой
воды, благодаря которой поток воды имеет нисходящее движение. Древние медики
связывали почки с стихией воды, поскольку Воды в организме следуют по пути движения
жидкости и самое главное - почки управляются жидкостями организма. Вода на земле
обычно представлена реками, ручьями, озерами и морями, и по теории ТКМ в организме
разделяются 12 меридианов, которые вовне соотносятся с 12 водами (реками), а внутри
соединяются со всеми органами. Среди 12 вод-рек бывают большие и малые, глубокие и

10.25136/2409-8698.2025.4.73746 Litera, 2025 - 4

276



мелкие, бывают широкие и узкие, дальние и близкие, и все они отличаются. Все органы
также могут располагаться высоко или низко, быть маленькими и большими, могут
принимать в себя большое или малое количество пищи, все они неравнозначны. Поэтому
12 вод-рек и органы человека тесно соединяются друг с другом на основе инь и ян Небо
и Земли, например, меридиан малый инь на ноге вовне соединяется с водой жу-шуй
(название реки), внутри он соединяется с почками. Древние понимали состояние воды в
человеческом организме через состояние воды в природе, что вытекало из метафоры
«меридианы - это реки», и каково бы ни было состояние воды в реке, состояние воды в
меридианах также должно быть одинаковым. Процесс циркуляции воды в человеческом
организме подробно описан так, как вода и злаки попадают в рот, потом
классифицируются по 5 вкусами, и каждый перетекает в свой орган. И питательные
жидкости идут по своему пути. Когда жарко, и много одеваются, тогда раскрываются
поры кожи и выходит пот. А когда холодно, поры закрываются, вода опускается вниз и
остается в мочевом пузыре, наконец образуется моча.

В патологии ТКМ застоя воды в организме человека из-за потери ее передачи и
распределения основаны на том природном явлении, что вода в природе теряет свою
текучесть и склонна к гниению и порче. К примеру, почки для желудка являются
заставой, если застава закрыта и нет проходимости, то накапливается вода в коже,
поэтому образуются водянка и отеки.

Согласно приведенным выше результатам исследования, соответствие между пятью
стихиями и пятью органами человека представлено в таблице ниже:

№ Пять стихий

Пять
внутренних
органов-
накопителей

Ассоциированные характеристики

1. Дерево-木 Печень
Активность, стремление к росту
вверх

2. Огонь-火 Сердце Светлая, теплая

3. Земля-土 Селезенка Несущая, питающая

4. Металл-金 Легкие
Вяжущая, ковкость, очищение и
нисхождение

5. Вода-水 Почки Текучесть

Заключение

Метафора является важным средством понимания мира и получения знаний человеком,
и это имеет большое значение для изучения теорий ТКМ. Теория ТКМ - это теория,
которая опирается на собственный опыт человеческого тела, и истинность ее можно
подтвердить опытом, который ощущает человеческое тело. В контексте «взаимодействие
человека и природы» древние использовали знания о «дереве», «огне», «земле»,
«металле» и «воде» в природной среде в качестве метафоры для понимания пяти
плотных и шести полых внутренних органов в ТКМ. Характеристики «Дерева», «Огня»,
«Земли», «Металла» и «Воды» в пяти стихиях метафорически служат для понимания
физиологических характеристик пяти внутренностей, патологических изменений и
соответствующих правил лечения, а печень, сердце, селезенка, легкие и почки
рассматриваются как основные внутренности, которые порождаются ци Неба и Земли в
человеческих существах. Человеческое организм - это маленький микрокосм, и многие
теории ТКМ построены на таких метафорах, как «печень - это дерево, сердце - огонь,
селезенка - земля, легкие - металл, а почки - вода» и т. п. Эти метафорические

10.25136/2409-8698.2025.4.73746 Litera, 2025 - 4

277



дискурсы не только придают языку ТКМ яркую жизненную силу и глубокий смысл, но и
делают неясные и труднопонимаемые медицинские знания яркими и колоритными, а
также приближают публику к ТКМ.

В заключение следует отметить, что углубленное изучение метафорического дискурса в
ТКМ на основе теории пяти стихий не только поможет миру пересмотреть научные и
культурные ценности теорий ТКМ, выявить скрытую когнитивную логику и образ
мышления, лежащие в их основе, но и предоставит новые перспективы и методы для
модернизации и международного распространения ТКМ.

Библиография

1. Баранов А. Н. Дескрипторная теория метафоры. – М.: Языки славянской культуры,
2014. – 632 с. EDN: UKWWJL. 
2. Ван Хайянь, Кузьменко Г. Н. Проблема научного статуса традиционной китайской
медицины в КНР // Вестник МГПУ. Серия: Философские науки. 2023. № 1 (45). С. 68-78. 
3. Лакофф Д., Джонсон М. Метафоры, которыми мы живём. – М.: УРСС, 2004. – 252 с. 
4. Маслова В. А. Когнитивная лингвистика. – Минск: ТетраСистемс, 2004. – 255 с. EDN:
UJZAZP. 
5. Сунь Ц., Карабулатова И. С., Цзоу Ц., Ко Ч. Метафорическая терминология в древних
текстах традиционной китайской медицины: проблемы понимания и перевода // Вестник
Волгоградского государственного университета. Серия 2, Языкознание. 2024. Т. 23, №
6. С. 141-157. (На англ. яз.) DOI: https://doi.org/10.15688/jvolsu2.2024.6.10. EDN:
CLHHRU. 
6. Трактат Ж елтого императора о внутреннем. Том первый: Вопросы о простейшем / Под
ред. Яо Чуньпэна; пер. с кит. Б. Б. Виногродского. – М.: Шанс, 2024. – 495 с. 
7. Трактат Ж елтого императора о внутреннем. Том второй: Ось духа / Под ред. Яо
Чуньпэна; пер. с кит. Б. Б. Виногродского. – М.: Шанс, 2024. – 335 с. 
8. Чэнь К. Характеристики и перевод метафорического языка в текстах традиционной
китайской медицины // Litera. 2024. № 6. С. 244-252. DOI: 10.25136/2409-
8698.2024.6.70840 EDN: DLADQM URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?
id=70840 
9. 黄帝内经 // 上:素问.下:灵枢 – 北京：中华书局, 2022年.1471 页. (Трактат Ж ёлтого императора
о внутреннем // первая часть: Вопросы о простейшем. Вторая часть: Ось духа. – Пекин:
Чжунхуа Шуцзюй, 2022. – 1471 с.) 
10. 张仲景. 伤寒论. 北京市：人民卫生出版社.2005年.198页. (Чжан Чжунцзин. Трактат о болезнях,
вызванных холодом. – Пекин: Издательство "Народное здоровье", 2005. – 198 с.) 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

В рецензируемой статье рассматривается метафорический дискурс в традиционной
китайской медицине. Актуальность работы не вызывает сомнения. С одной стороны, она
обусловлена той ролью, которую играет традиционная китайская медицина в китайском
обществе («теоретическая система ТКМ обладает многовековой историей и содержит
множество философских идей и практического опыта, важнейшим краеугольным камнем
которого является теория пяти стихий»), с другой стороны, исследования метафоры как
способа познания национального характера занимают значительное место в
современной лингвистике и продолжают оставаться перспективными, в том числе в

10.25136/2409-8698.2025.4.73746 Litera, 2025 - 4

278

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


развитии теорий традиционной китайской медицины («Метафора, как важный
когнитивный инструмент и языковое выражение, играет незаменимую роль в
наследовании и развитии теорий ТКМ. Метафора преобразует абстрактный язык и
понятия ТКМ в яркие, конкретные и легко воспринимаемые образы, что позволяет
теории ТКМ широко распространяться и приниматься, преодолевая ограничения времени
и пространства»).
Теоретическую базу данного исследования обоснованно составили труды по
когнитивной лингвистике; вопросам метафоры; проблемам научного статуса
традиционной китайской медицины в Китае; по специфике метафорического языка в
текстах традиционной китайской медицины таких отечественных и зарубежных ученых,
как В. А. Маслова, А. Н. Баранов, Джордж Лакофф и Марк Джонсон, Ван Хайянь, Г. Н.
Кузьменко, Ц. Сунь, И. С. Карабулатова, Ц. Цзоу, Ч. Ко, К. Чэнь и др. Библиография
насчитывает 10 источников, соответствует специфике изучаемого предмета,
содержательным требованиям и находит отражение на страницах статьи. Следует
отметить высокую актуальность использованных источников, что еще раз
свидетельствует о повышенном интересе научного сообщества к изучаемому предмету.
Методология исследования определена поставленной целью и задачами, носит
комплексный характер: использованы общенаучные методы анализа и синтеза,
сравнительно-сопоставительный и описательный методы, метод качественного анализа
метафорических дискурсов в китайских медицинских текстах и др. Материалом
исследования послужили классические труды по традиционной китайской медицине:
«Трактат Ж ёлтого императора о внутреннем», «Трактат о разных лихорадочных
состояниях, вызванных холодом» и т. д., в которых содержится большое количество
метафорических дискуссий. 
В ходе анализа теоретического материала и его практического обоснования подробно
рассмотрены метафорические дискурсы в традиционной китайской медицине со стихиями
дерева, огня, земли, металла и воды. Делаются выводы о том, что метафора является
важным средством понимания мира и получения знаний человеком, что имеет большое
значение для изучения теорий традиционной китайской медицины, которая опирается на
собственный опыт человеческого тела, и истинность ее можно подтвердить опытом,
который ощущает человеческое тело. В контексте «взаимодействие человека и
природы» древние использовали знания о «дереве», «огне», «земле», «металле» и
«воде» в природной среде в качестве метафоры для понимания пяти плотных и шести
полых внутренних органов в традиционной китайской медицине. Отмечается, что
углубленное изучение метафорического дискурса в традиционной китайской медицине
на основе теории пяти стихий не только поможет миру пересмотреть научные и
культурные ценности данных теорий, выявить скрытую когнитивную логику и образ
мышления, лежащие в их основе, но и предоставит новые перспективы и методы для
модернизации и международного распространения традиционной китайской медицины.
Теоретическая значимость работы заключается в том, что она вносит вклад в изучение
когнитивных функций метафоры и ее роли в межкультурной коммуникации. Практическая
значимость исследования определяется тем, что его материалы могут использоваться в
курсах по теории языка, общему языкознанию, когнитивной лингвистике, по
межкультурной коммуникации, лексикологии и стилистике, а также будут полезны
научному сообществу в последующих научных изысканиях по заявленной проблематике.
Стиль статьи отвечает требованиям научного описания, содержание соответствует
названию. 
Однако в тексте встречаются многочисленные технические ошибки, которые не умаляют
общего положительного впечатления от рецензируемой работы, но требуют устранения
(см «Лакофф и джонсон обобщают», «Такие люди хорошо переносят весну и лето и

10.25136/2409-8698.2025.4.73746 Litera, 2025 - 4

279



плохо себя чувствуют осенью и зимой. если возникает воздействие патогенных
факторови рождается болезнь, то меридиан недостаточный инь на ноге попадаетпод
воздействие в первую очередь», «В случае недостаточности пульса селезенки
нарушается проходитмость 9 отверствий организма», «5 Сил дыхания попадают в
оргнизм чрез нос…», «Дыхание поднимается в верхнюю часть организма, и в результете
человек различает цвета и оттенки», «в его кишечнике и желулке», «бывают большие и
малые, глубокие и мелкие, бывают широкие и узкис,дальние и близкие» и др.).
В целом, рукопись имеет завершенный вид; она вполне самостоятельна, оригинальна,
будет интересна и полезна широкому кругу лиц и может быть рекомендована к
публикации в научном журнале «Litera» после внесения соответствующих правок.

Результаты процедуры повторного рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Автор рецензируемой статьи обращается к анализу метафорического дискурса в
традиционной китайской медицине. Стоит отметить, что данный вектор исследований не
так масштабен, не так объемен, следовательно, работа имеет новаторский характер, ее
можно оценить как актуальное конструктивно-целостное изыскание. Методология
данного труда соотносится с рядом современных наработок, в данном случае
разночтений с каноническими принципами оценки языка нет. Информационная
составляющая работы объемна, автор дает избыточный вариант купюр-данных:
например, «теоретическая система ТКМ обладает многовековой историей и содержит
множество философских идей и практического опыта, важнейшим краеугольным камнем
которого является теория пяти стихий. Теория пяти стихий, в основе которой лежат пять
основных стихий - металл, дерево, вода, огонь и земля, выстраивает сложную и
упорядоченную сеть взаимосвязей», или «в мире ТКМ человеческое тело
рассматривается как органическое целое, тесно связанное с миром природы. Теория
пяти стихий именно тот мост, который связывает человеческое тело с природой и
соединяет микрофизиологию с макровселенной. Стоит отметить, что применение теории
пяти стихий в ТКМ в основном представлено в форме метафор. Метафора, как важный
когнитивный инструмент и языковое выражение, играет незаменимую роль в
наследовании и развитии теорий ТКМ. Метафора преобразует абстрактный язык и
понятия ТКМ в яркие, конкретные и легко воспринимаемые образы…» и т.д. При всей
положительной оценке работы, считаю, что можно внести некую правку, в частности
включение в текст имен [теоретиков, практиков] в полной номинации, а не в режиме
усечения: например, «Лакофф и Джонсон считали, что метафора воплощается не только
в языке, но и в мышлении и поведении. Метафоры вездесущи, присутствуют в
повседневной жизни и в то же время влияют на познание. Метафоры не возникают из
воздуха, а носят систематический и схожий характер и основаны на человеческом
опыте…» и т.д. В целом стиль работы соотносится с научным типом, терминологический
ряд выверен. Аналитика прослеживается по ходу всего труда, например, «согласно
глубокому наблюдению и пониманию «Дерева» с древних времен до наших дней,
«Дерево» характеризуется ростом вверх, расширением наружу и обилием ветвей и
густой листвой. В связи с этим появляются такие метафорические характеристики
«Дерева», как рост, расширение, жизненная сила, способность сгибаться и
растягиваться. Подобное применение можно найти и в теории ТКМ, где «Дерево» часто
используется в качестве произвольного компонента метафоры для интерпретации
понятия человеческого тела, а отображаемый систематический компонент метафоры

10.25136/2409-8698.2025.4.73746 Litera, 2025 - 4

280

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


представляет собой человека с характеристиками дерева, а также печень и желчный
пузырь в системе органов» и т.д. Работа дифференцирована на т.н. смысловые блоки,
деление оправдано. Считаю, что тема соотносится с одной из рубрик издания, общие
требования учтены. И все же работу нужно вычитать, убрать опечатки, неточности:
например, «у них хороший ум, они любят приводить в движение сознание. у нихмало
силы тела, и они очень утомляются от дел. Такие люди хорошо переносят весну и лето и
плохо себя чувствуют осенью и зимой. Если возникает воздействие патогенных факторов
и рождается болезнь, то меридиан недостаточный инь на ноге попадает под воздействие
в первую очередь…», или «Когда болезнь действует на уровне кожи, следует вызывать
пот и стиму-лировать его выделение. Если телесная форма характеризуется
недостаточностью, следует согревать посредством ци - Силы дыхания. То есть через
продвижение ци легких, открытие фибр и пор, регулирование ци и крови, так что злая
патогенная ци с потом выходит» и т.д. Полученные данные обобщены в табличном виде,
что, на мой взгляд, тоже уместно. Выводы по работе полновесны, целостны. Автор
приходит к выводу, что «теория ТКМ - это теория, которая опирается на собственный
опыт человеческого тела, и истинность ее можно подтвердить опытом, который ощущает
человеческое тело. В контексте «взаимодействие человека и природы» древние
использовали знания о «дереве», «огне», «земле», «металле» и «воде» в природной
среде в качестве метафоры для понимания пяти плотных и шести полых внутренних
органов в ТКМ. Характеристики «Дерева», «Огня», «Земли», «Металла» и «Воды» в пяти
стихиях метафорически служат для понимания физиологических характеристик пяти
внутренностей, патологических изменений и соответствующих правил лечения, а печень,
сердце, селезенка, легкие и почки рассматриваются как основные внутренности,
которые порождаются ци Неба и Земли в человеческих существах». Считаю, что
основная тема статьи раскрыта, поставленные задачи решены. Материал может быть
использован при изучении ряда дисциплин гуманитарного цикла; список источников
достаточен. Рекомендую статью «Метафорический дискурс в традиционной китайской
медицине на основе теории пяти стихий» к публикации в журнале «Litera».

10.25136/2409-8698.2025.4.73746 Litera, 2025 - 4

281


	Метафорический дискурс в традиционной китайской медицине на основе теории пяти стихий

