
Ван Люян 

аспирант; Кафедра истории новейшей русской литературы и современного литературного процесса
(Филологический факультет); МГУ 

119234, Россия, г. Ленинские Горы, ул. Лебедева, 1 

w.liuyang@mail.ru

Litera 
Правильная ссылка на статью:
Ван Л.  Осмысление творческого наследия Ф. М. Достоевского в произведениях Л. Д. Зиновьевой-Аннибал //
Litera.  2025. № 1. DOI: 10.25136/2409-8698.2025.1.72608 EDN: AAUSXM URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=72608

Осмысление творческого наследия Ф. М. Достоевского в
произведениях Л. Д. Зиновьевой-Аннибал

Статья из рубрики "Литературоведение"

DOI:

10.25136/2409-8698.2025.1.72608

EDN:

AAUSXM

Дата направления статьи в редакцию:

06-12-2024

Дата публикации:

19-01-2025

Аннотация: Статья посвящена осмыслению философских, эстетических и нравственных
идей в последующей литературе на примере творчества Л.Д. Зиновьевой-Аннибал.
Особое внимание уделяется теме детства и воспроизведению страданий детей с учетом
уникального подхода писателя к изображению трагических конфликтов. В статье
анализируются произведения Л. Д. Зиновьевой-Аннибал, у которой детство предстает в
необычном, часто противоречивом свете. Отмечено сходство подходов Достоевского и
Зиновьевой-Аннибал к изображению детского самосознания, детской жестокости и
фантазий. Произведения Л. Д. Зиновьевой-Аннибал, написанные в годы революционных
событий 1905–1907 годов, также отмечены влиянием Достоевского, его пониманием
способов построения будущего справедливого общества. В связи с этим на первый план
выдвинуты вопросы свободы, преодоления индивидуализма, трагические последствия

10.25136/2409-8698.2025.1.72608 Litera, 2025 - 1

85

https://e-notabene.ru/fil/rubric_271.html


революционного насилия.   В этой работе использованы биографический,
интертекстуальный, сравнительный, исторический методы, герменевтический и еще
имманентный анализ. В центре оказываются рассказы «Помогите вы!» и «За решётку», в
которых обнажены внутренние противоречиями героев, показан раскол личности и
утрата самоидентификации, что подтверждается установлением мотива внутреннего
конфликта героя, схожего с Раскольниковым, для которого внешнее наказание является
лишь отражением разрушения его внутреннего мира. Новизна статьи заключается в том,
что воплощение идейного наследия Достоевского в творчестве Л. Д. Зиновьевой-
Аннибала изучается комплексно с опорой на анализ образа ребенка и образа
«подпольного человека». В результате исследования обнаружено, что принципы поэтики
Достоевского лежат в основе интерпретации духовного мира героев произведений
Зиновьевой-Аннибал, что, несомненно, возникло в ходе обсуждений с мужем, В.И.
Ивановым, идейно-смыслового содержания произведений Достоевского, который для
поэта-символиста был знаковой фигурой русской духовной жизни.

Ключевые слова:

Ф. М. Достоевский, образ детства, подпольный человек, Л. Д. Зиновьева-Аннибал, Вяч.
И в а н о в , Русская писательница, Н е т , преодоление индивидуализма, Трагический
зверинец, Преступление и наказание

Творчество Ф. М. Достоевского питалось русской и зарубежной литературой его
предшественников и современников. В то же время оно оказало и продолжает оказывать
огромное влияние на всю последующую литературу. Содержание социальной критики
Достоевского, его философские, эстетические и нравственные идеи занимают важное
место в истории русской и мировой литературы, создавая поле особого эмоционального
напряжения, того. что именуют «фантастическим реализмом». Достоевский всегда ставит
своих героев в экстремальные ситуации. В таких ситуациях герой, наделенный
беспокойным сознанием, вынужден принимать окончательные, роковые решения,
которые будут иметь последствия для него самого и окружающих его людей. И
последствия этих решений чаще всего разрушительны. Эта структура обнажает
философскую и социально-психологическую проблемы буржуазного индивидуализма и
нередко тщетность попыток его преодоления. Кроме того, катастрофизм бытия как формы
существования ощущался писателем необычайно остро. Его чувствительность к
трагическим сторонам жизни, сочувствие к «униженным и оскорбленным» помогли ему
запечатлеть противоречивые черты своего времени, ранящие трепетные души,
оставляющие тяжелую память о себе.

Конец XIX - начало XX века стали временем трагических испытаний для России. В это
время творчество Достоевского приобретает особую актуальность в связи с появлением
и пропагандой радикальных способов избавления от зла. Религиозные воззрения
Достоевского приобретают особую остроту. Религиозными обновленцами его идеи
трактуются различно. В дионисийском ключе рассматривал их Вяч. Иванов:
«Достоевский … подобно древнейшим трагикам Греции, остался верен духу Диониса. Он
не обольщался оптимистическою мыслию, что добру можно научить доказательствами и
что правильное понимание вещей, само собою, делает человека добрым. Он повторял,
как обаянный Дионисом: Ищите восторга и исступления, землю целуйте, прозрите и
ощутите, что каждый за всех и за все виноват, и радостью такого восторга и постижения
спасетесь; истинно, только так исцелитесь» [1. C. 503].

10.25136/2409-8698.2025.1.72608 Litera, 2025 - 1

86



Не менее важны оказываются и открытия писателя в области поэтики текста. Так, Вяч.
Иванов анализирует его прозу в плане проявления в ней трагического начала,
предлагая использовать термин «роман-трагедия». Он замечает: «Всякая, в том числе
античная, трагедия по своему смыслу сближалась с религиозной мистерией» [2. С. 6].

Будучи писательницей символистского литературного кружка, Зиновьева-Аннибал была
также женой и музой поэта и теоретика символизма Вяч. Иванова. Вяч. Иванов в статье
«Новые маски», явившейся комментарием и предисловием к пьесе «Кольца»
Зиновьевой-Аннибал упомянул имя Достоевского: «Нам, воспитавшимся на идеях
Достоевского о круговой поруке всего живущего как грешного единым грехом и
страдающего единым страданием, на идеях Шопенгауэра о мировой солидарности, — на
этих прозрениях в таинство всемирного распятия (по слову Гартмана) и в нравственный
закон сострадания как сораспятия вселенского, — трагическая Муза говорит всегда о
целом и всеобщем, являет своих героев в аспекте извечной жертвы и осиявает частный
образ космического мученичества священным литургическим венцом» [3. C. 27]. С одной
стороны, как и большинство авторов и читателей, она находилась под явным влиянием
философских и нравственных идей Достоевского и его предшественников в период
идейных и духовных потрясений в обществе, а с другой ̶ она и ее муж Иванов
суммировали свои индивидуальные творческие и эстетические поиски в совместном
жизненном порыве и творчестве. Тема преодоления индивидуализма и обретение смысла
жизненной трагедии выражены в произведениях Зиновьевой-Аннибал в разных формах.

Среди персонажей, возникающих на страницах произведений Достоевского, от
аристократов до бедняков, есть люди различных характеров. И везде автор стремился
выразить «всю неупорядоченность, хаос <…> существования и сложность <…> духовных

переживаний» [4, С. 9]. Но особую группу среди них представляют дети, беззащитные и
невинные, испытывающие социальный гнет и страдающие от семейного насилия. Почти в
каждом произведении писателя есть фигура ребенка. Обычно это ребенок на пороге
взросления, уже способный осознать те бедствия, которые грядут…(Неточка в «Неточке
Незвановой», 1849; Нелли в «У ниженных и оскорблённых», 1861; Аркадий в
«Подростке», 1874; Илюша в «Братьях Карамазовых», 1880). Образы детей у
Достоевского сложны, многообразны и разноплановы. Но их страдание ̶ почти всегда в
центре внимания писателя. И оно вызывает обостренность их восприятия, учит особому
поведению. Это. Конечно, связано с выработанной им концепцией страдающего
сознания, возникающего из-за ущемленности, приниженности, внутреннего рабства. В
«Записках из подполья» прямо написано: «страдание – да ведь это единственная
причина сознания» [5. C. 119]. У же в дебютной повести «Бедные люди» появились
слабые, больные и беспомощные дети. В комнате одного из второстепенных героев
произведения, чиновника Горшкова всегда «тихо и смирно, словно и не живёт никто.
Даже детей не слышно. И не бывает этого, чтобы когда-нибудь порезвились, поиграли
дети» [6. C. 24]. Старший сын, девяти лет, умер, потому что не было денег на лечение
(бесконечно тянется тяжба его отца в суде). И вот младшая шестилетняя девочка «стоит,
прислонившись к гробу, да такая, бедняжка, скучная, задумчивая! ... Кукла какая-то из
тряпок на полу возле нее лежит, — не играет; на губах пальчик держит; стоит себе — не
пошевелится. Ей хозяйка конфетку дала; взяла, а не ела» [6. C. 50].

Конечно, образы несчастных детей многочисленны в литературе XIX века, но именно
«комплекс» идей Достоевского был важен для Зиновьевой-Аннибал. Об этом пишет Е. В.
Харитонова: «Существенное влияние на становление концепции детства Л. Д.
Зиновьевой-Аннибал оказал опыт изображения ребенка в творчестве Ф.М. Достоевского,
чей художественный мир был наиболее близок (в первую очередь, психологической

10.25136/2409-8698.2025.1.72608 Litera, 2025 - 1

87



манерой письма) писательнице» [7. C.12]. Возможно, здесь сыграли свою роль и
биографические обстоятельства (Зиновьева-Аннибал потеряла первого ребенка в браке
с Вяч. Ивановым – дочь Елену). В письме к отцу Зиновьева-Аннибал упоминает о
безвременной кончине дочери: «Дорогой мой папочка, очень горько мне говорить тебе
тяжелую мою потерю. Моя маленькая, ненаглядная Елена скончалась на 11-й неделе
своей жизни от разрыва сердца. Она была здоровенькая и счастливая девочка, и теперь
наша семья в глубокой тоске, я же не знаю, что сказать о себе. Я любила это маленькое
существо дороже жизни. Надо покориться воле Вышней, и я покоряюсь. Не тоскуй и ты

за меня, а помолись, мой дорогой отец» [8, C. 643]. И скорее всего в стихотворении в
прозе «Тени сна» изобразила ее уход: «Ребенок на моих руках. У душье ломит его грудь.
Глаза его закруглились. Стеклянный взгляд изумился муке. Ребенок умирает и изумился
непонятной муке...» [9. C. 400]. И сразу бросается в глаза разница между
художественным воплощением ужаса угасания младенца и информативным «отчетом» в
письме.

М. Эпштейн и Е. Юкина обратили внимание на противоречивость детских характеров в
творчестве Достоевского: «У  Достоевского же дети чисты какою-то особою,
неповторимою чистотою, но и жестоки своею нерассуждающей жестокостью…. Ребенок у
Достоевского ̶ и традиционный христианский символ святости, и существо демоническое,
готовое попрать все христианские святыни. В нем абсолютнее, чем во взрослом,
выражены полюса человеческой нравственности – божественное и сатанинское» [10. C.
247]. Это противоречие воспроизводит и Зиновьева-Аннибал. В цикле рассказов
«Трагический зверинец» его главная героиня Вера обладает даже более негативными
чертами, чем маленькие герои Достоевского. Она лжет, ворует, бунтует и предается
эротическим играм. М. В. Михайлова заметила, что у Зиновьевой-Аннибал, ребенок
«предстал не невинным Агнцем, не сосудом непорочности и невинности, а существом,
буквально сотрясаемым в конвульсиях зла и греха. Но “буйность и бурность” детской
души были даны Зиновьевой-Аннибал в сочетании с “глубокой способностью к умилению

и чистой радости”» [11]. И по мнению процитированного литературоведа, в цикле
«Трагический зверинец» за маской ребенка скрыт автор.

Действительно, в этом произведении писательницы граница между взрослым и детским
«я» нечеткая. В репликах Веры мы слышим голос Зиновьевой-Аннибал. Писательница
создавала эти рассказы, опираясь на собственную биографию, делая акцент на детской
психологии, реакции ребенка на мир. Это ей тоже было подсказано Достоевским,
который углубленно исследовал детскую психологию. Изображение детей у Зиновьевой-
Аннибала имеет схожие черты.

Ключевые принципы поэтики Достоевского -- акцент на «внутреннем человеке» и
использование психологических форм описания -- составляют важную основу для
творчества Зиновьевой-Аннибал в изображении внутреннего мира ее героев.

Вера борется с выбором между добром и злом, между любовью и ненавистью, когда
грань между ними меркнет и теряет свою меру. В рассказе «Волк» Вера видит, как на
волка жестоко охотятся люди, и в муках трагедии пытается понять законы природы,
которые ей объясняет Федор: «Все друг друга жрут, это уж так положено <…> И какая
есть зверюшка неприметная и тихонькая видом, а кого-нибудь да жрет. Это оттого, что,
если не жрать, так с голоду помрешь. Даже и травка и то другую травку душит. Так
положено. То же и человек. Только зверь зря жрет, а человеку Богом открыто, какое

чисто небо, а какое поганое...» [9, С.68]. В рассказе «Чудовище» Вера принесла из
болота несколько лягушачьих яиц и положила их в банку. Но в банке тоже есть

10.25136/2409-8698.2025.1.72608 Litera, 2025 - 1

88



«Чудовище», и Вера с точки зрения зрителя становится свидетелем гибели головастиков
в мире банки в результате ее потакания хищничеству чудовища. Когда она оказывается
в ситуации естественного закона дарвиновского отбора, в её душе начинается борьба, и
она погружается в хаос свободы выбора. Головастики день за днём исчезают: «толстели
и вырастали мои головастики, но редело непонятно их стадо…И вот в третий раз я его
увидела и сначала не поняла. У же с треть моего мизинца, оно казалось огромным.
Плоское, жесткое тело выгнуло звенчатую спину круто вверх, опустило книзу колом свой
сильный хвост, и, полощась о тот жесткий хвост, обивался другой хвост, и нежная кисея
его раздиралась лохмотьями. Тогда я увидела и голову, и клешни. Ж ирную, глупую,
неуклюжую голову головастики в жестких, сильных, пронзительных клешнях чудовища. И
поняла <…> Черное тельце-голова серело, становилось более и более цветом схожее с
нежно-серым хвостом, в объеме утончалось, и ободранный хвостик дрожал слабее...
перестал дрожать вовсе. Ко дну банки медленно опускалась серая пленка… У же всего
тринадцать оставалось головастиков, и ничего, кроме них и чудовища живого, не

оставалось в болотной мути» [9, С.90, 94]. Вера испытывает противоречивые эмоции по
отношению к головастикам и чудовищам. Она переживает внутреннюю борьбу: «Я
полюбила чудовище. Оно казалось мне в панцирь одетым. И в беззвучной мути болотной
воды, где толпились и толкались зря мягкотелые, бестолковые, совершенно
беззащитные головастики, оно одно, четкое, сильное стремительное, – властвовало
безусловно над жизнями. И питалось, властвуя. И я презирала головастиков. Бегала,
впрочем, на реку и к пруду. Подолгу, присев на корточки, заглядывала в воду.
Подумывала туда его выплеснуть. Это чтобы не видеть дальше и чтобы хоть тех

тринадцать хвостатых лягушат помиловать» [9, C. 94]. Перед Верой встал сложный выбор:

«У бить чудовище» или «спасти ручного мягкого лягушонка» [9, C. 96]? Борьба
продолжается, Вера «ходила злая, нетерпеливая. Сердце замучилось. Любила и

ненавидела чудовище. Нет, ненавидела чудовище. Так и спать пошла, не решившись» [9,

C.96]. В конце концов, однажды утром исчезла и единственная оставшаяся лягушка.
Чудовище в банке тоже убито Верой. Экология болота в банке у Веры заканчивается, а в
природном болоте все продолжается. По мнению М. В. Михайловой, ближе всего к идеям
Достоевского у Зиновьевой-Аннибал были мысли о «той последней, невообразимой
свободе духа, к которой всегда будет устремлен человек, и о том «великом хаосе
свободы», в который ввергается мир, лишенный божеских установлений, и человек, не

совладавший с волей и не справившийся со свободой выбора» [12, C. 18].

Но не только исследование феномена детства сближает Зиновьеву-Аннибал с
Достоевским. Пиком ее творческой деятельности стали годы Первой русской революции,
когда Россия переживала драматические события, которым предшествовал проигрыш в
русско-японской войне. Многие воспринимали происходящее как преддверие
масштабной катастрофы, ждать которую уже недолго. Вопросы свободы и преодоления
индивидуализма оказываются в центре духовных поисков интеллигенции. Интенсивно
обсуждаются эти проблемы на «Башне» Вяч. Иванова. В 1906 году Зиновьева-Аннибал
написала и опубликовала несколько рассказов на эти острые темы. Готовя ее
посмертный сборник, Иванов объединил их под названием «Нет».

Героем рассказа «Помогите вы!» Зиновьева-Аннибал сделала психически больного
революционера, который полностью погрузился в свои галлюцинации. Он считает свои
фантазии единственной «реальностью». Сначала он воспринимает себя как террориста,
совершающего акты возмездия. Вполне возможно, что перед внутренним взором
писательницы возникал реальный человек – Иван Каляев, убивший Московского
губернатора Сергея Александровича. При убийстве, как известно, никто не пострадал.

10.25136/2409-8698.2025.1.72608 Litera, 2025 - 1

89



Но ее герою кажется, что при осуществленном им взрыве погиб не только враг, но
пострадали и невинные люди. Вот Его внутренний монолог: «Я был революционером.
Бросал бомбы. У бивал виновных и невинных. Над первыми я был судьею. А вторые так
себе попались... Это было весело и жутко... до того, что... до тошноты, до приторной

тошноты! Как кровь. Как кровь...» [9, C.176]. Известно, что в литературе образы безумцев
часто используются, чтобы показать их нормальность по сравнению с ненормальностью
установленного общественного порядка. Но Зиновьева-Аннибал действует не так. Ее
герой действительно безумен. Но его безумие – следствие перехода границ
человечности. У  Достоевского герои балансируют на грани. Его подпольный человек,
муж Кроткой, Федор Кармазов наслаждаются, мучая других. Они садисты. В Голядкине
же зафиксировано раздвоение личности. То же мы можем констатировать и в герое
Зиновьевой-Аннибал. Содеяно заставляет его и радоваться, и ужасаться! Именно
допустимость насилия приводит героя рассказа к безумию.

Герой рассказа «За решётку» «дублирует» Раскольникова. Перед нами опять террорист-
революционер, но уже попавший в тюрьму за свое преступление и ожидающий казни.
Однако реальным наказанием для него становится расщепление сознания, разрушение
личности. «Я убил. Меня убьют. Да, конечно, конечно. Но это ничего. Совершенно
ничего, потому что не в этом дело, а в свободе. <...> Это одно и то же для меня: убив, я
умер и воскрес новым, и вот таким... свободным. Сейчас всё разъясню … Свободен я
потому, что, во-первых, я ничего не чувствую, даже голода. И когда били – не
чувствовал, и даже приятно было, что голову насквозь сверлом сверлило, и без
мыслей... и смерти не боюсь, потому что я же сам другого убил. Этого никто не поймет,

кроме меня, какое тут упоение – умереть убившему» [9, C.180]. Точно сформулировал это
состояние Эткинд: «В центре внимания Достоевского – “внутренний человек”. Даже в
“Преступлении и наказании”, где идет речь об убийстве и следствии, главное – не

события, не поединок преступника со следователем, а борьба сил в душе героя» [13, C.

217]. И у заключенного в рассказе Зиновьевой-Аннибал происходит разрыв с миром
людей: теперь он отделен от них и тюремной решеткой, и тем, что он «убивец». Как
видим, писательница для рассказа выбрала название, имеющее символический и
метафорический характер.

В маниакальном, сбивчивом монологе героя ощущается растерянность. Ему необходимо
доказывать другим правильность своих идей потому, что он сам не уверен в их
абсолютной правильности. Он как бы слышит внутренний голос, который обвиняет его, и
хочет его опровергнуть. В его памяти всплывают носители других взглядов. И в первую
очередь его подруга: «Ты говорила, Маша: “великая Божья любовь, как колокол на
башне, зовет сердца. И просветятся все. Тогда и строить будет нечего (всякое же
строительство на крови строительствует, это мы с тобой и там ещё, за решеткой, давно
поняли и постановили), строить будет уже нечего: все уже на месте, и всё Божие.
Однако волею колокола все Божие...” Ты тогда смеялась, ласкаясь ко мне. Но любовь
бесплотна, не вмещается в костяную, грудную тюрьму человека. И во мне уже она
зрела, моя ненависть. Местью зрела. И вот накалилась местью и стала жадная,
ненасытная, огромная как гора, как гора огромная в маленькой человеческой груди, или

как вулкан, или как рысь. Как рысь упала с ветки на жертву, намеченную...» [9, C. 181,

182]. Этот диалог между героем и Машей похож на диалог между Раскольниковым и
Соней, потому что «в основе их один и тот же конфликт — между верой и неверием,
между христианской любовью и призрачной “свободой” горделивого сверхчеловеческого
отъединения от мира и его нравственных законов. Связывая идеал свободного человека
не с любовью, не с внутренним духовным просветлением человека, не с развитием и

10.25136/2409-8698.2025.1.72608 Litera, 2025 - 1

90



преобразованием его доброй воли, но с ненавистью, с бунтом против Творца, с местью
за то, что “мир не приятен сердцу человеческому”, герой Л. Д. Зиновьевой-Аннибал

очевидно противополагает свою “идею” христианской вере» [14, C. 116]. Насколько мысль
об объединении людей под властью Великого колокола христианской общности была
важна для Зиновьевой-Аннибал, свидетельствует то, что в конце жизни она работала

над драмой под этим названием[1].

Делая своего героя человеком, обеспокоенным мировым устройством, Зиновьева-
Аннибал опиралась, конечно, на образ Раскольникова, чьей главной целью является не
улучшение собственного положения или положения матери, сестры и других несчастных,
а стремление изменить существующий общественный строй. Он мечтает создать новую
форму человеческого общежития, но при этом мнит себя сверхчеловеком, устраивает
себе проверку, может ли он сравняться с великими мира сего… И другие герои
Достоевского размышляют «о необходимости коренного перелома в социальных и
нравственных судьбах человечества, об исчерпанности его прежних исторических путей,

о необходимости утверждения новых социальных и нравственных норм» [2, C.20]. Но
нравственность как раз и страдает там, где возникает призыв к насилию. Вот и герои
революций тоже хотят изменить мир, преступая через кровь, хотят быть «делателями»
истории. Они идут при этом разными путями: Опалин в повести «Лондон» ищет
вдохновения в восточной философии, героиня рассказа «Кошка», имеющего
многозначительный подзаголовок «Письмо о неблагополучии мироздания», отказывается
от революционных преобразований и жертвует свое имущество нуждающимся. Вера
героини в построение нового человеческого общества не зажигает ее сердце
революционным огнем. Она понимает ложность социалистических убеждений, грозящих
утратой индивидуальности, и то, что невозможно никакими идеологическими подходами
решить нравственные проблемы, спасти других от одиночества и страданий. «В лице
страдающего сплином скульптора-англичанина» Зиновьева-Аннибал, по словам Вяч.
Иванова, изобразила «болезненно-пессимистический уклон правого отрицания к мечте о

всемирном расплаве и окаменении» [16, С. 6]. Рассказ «Электричество» рисует как бы
молекулярную работу вселенского сочувствия в душе, не приемлющей самостной
отчуждённости и непроницаемости душ и вещей. Напомним, что Иванов не принимал
внерелигиозного характера революции, ибо для него коллективное сознание народа
пронизано религиозностью. И это убеждение разделяла с ним его жена. А о восприятии
ею идей Достоевского он высказался абсолютно категорично: «раскрывать идейное
содержание» рассказов Л.Д.Зиновьевой-Аннибал «соотечественникам, воспитавшимся
на Достоевском, — излишний труд и напрасный», потому что «свои мысли автор сам до
конца договаривает с лирическою непосредственностью и являет наглядными в

изображениях душевной жизни с пронзительною жизненною убедительностью» [16, С.7].

Библиография

1. Иванов Вяч. Достоевский: трагедия – миф – мистика. // Соб. соч.: в 4 т. Т. 4.
Брюссель, 1987. С. 483–588. 
2. Фридлендер Г. В борьбе идей. Достоевский и современном литетаруре // Достоевский
и мировая литература. Л., 1985. С. 9–91. 
3. Иванов Вяч. Новые маски // Соб. соч.: в 4 т. Т. 2. Брюссель, 1974. 852 c. 
4. Фридлендер Г. Ф. М. Достоевский и его наследие // Достоевский Ф. М. Соб. соч.: в 15
т. Т. 1. Л.: Наука. Ленинградское отделение, 1988. С. 5–30. 
5. Достоевский Ф. М. Записки из подполья // Соб. соч.: в 30 т. Т. 5. Л.: Наука.
Ленинградское отделение, 1973. C. 99–179. 

10.25136/2409-8698.2025.1.72608 Litera, 2025 - 1

91



6. Достоевский Ф. М. Бедные люди // Соб. соч.: в 30 т. Т. 1. Л.: Наука. Ленинградское
отделение, 1972. C. 13–108. 
7. Харитонова Е. В. Феномен детства в прозе Л. Д. Зиновьевой-Аннибал. Диссертация …
кандидата филологических наук. Волгоград, 2012. 201 с. 
8. Иванов Вячеслав, Зиновьева-Аннибал Л. Д., переписка: 1894–1903. Т. 2. М., 2009.
568 с. 
9. Зиновьева-Аннибал Л. Д. Тридцать три урода: роман, рассказы, эссе, пьесы. М., 1999.
495 с. 
10. Эпштейн М. Юкина Е. Образы детства // Новый мир 1979. № 12. С. 242–257. 
11. Михайлова М. В. Лица и маски русской женской культуры Серебряного века //
Гендерные исследования: Феминистская методология в социальных науках.
Харьков,1998. С.117-132. URL:http://az.lib.ru/p/petrowskaja_n_i/text_0030.shtml?
ysclid=lcqs63kcyl470918874 (дата обращения: 10.11.2024). 
12. Михайлова М. В. Страсти по Лидии // Зиновьева-Аннибал Л. Д. Тридцать три урода:
роман, рассказы, эссе, пьесы. М., 1999. С. 5–24. 
13. Эткинд Е. Г. Под микроскопом романа («Преступление и наказание) // «Внутренний
человек» и внешняя речь. М., 1998. 448 с. 
14. Баркер Е.Н. Дионисийский символ Серебряного века: творчество Л.Д. Зиновьевой-
Аннибал: дис. … канд. филол. наук. СПб., 2001. 238 с. 
15. Зиновьева-Аннибал. Л.Д. Драма «Великий Колокол» / предисл. А. Б. Шишкина,
подгот. текста Н. А. Яковлевой и А. Б. Шишкина // Вячеслав Иванов. Исследования и
материалы. Вып. 4 / ред.-сост. Е.А. Тахо Годи, А. Б. Шишкин. М., Водолей, 2024. С. 531–
571. 
16. Иванов Вяч. Предисловие к сборнику «Нет!» //Зиновьева-Аннибал Л. Д. Нет! СПб.,
1918. 110 с. 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Рецензируемая статья посвящена осмыслению творческого наследия Ф. М. Достоевского
в произведениях Л. Д. Зиновьевой-Аннибал. Актуальность работы определяется
интересом исследователей как к творчеству Ф. М. Достоевского, которое, с одной
стороны, «питалось русской и зарубежной литературой его предшественников и
современников», с другой стороны, «оказало и продолжает оказывать огромное влияние
на всю последующую литературу», так и к творческому наследию Лидии Дмитриевны
Зиновьевой-Аннибал, одной из наиболее ярких и самобытных фигур в русской
литературе 19-20 вв.: «как и большинство авторов и читателей, она находилась под
явным влиянием философских и нравственных идей Достоевского и его
предшественников в период идейных и духовных потрясений в обществе», но в то же
время «она и ее муж Вяч. Иванов суммировали свои индивидуальные творческие и
эстетические поиски в совместном жизненном порыве и творчестве». 
Теоретической основой научной работы послужили труды таких российских
исследователей, как Г. Фридлендер, Е. В. Харитонова, М. Эпштейн, Е. Юкина, М. В.
Михайлова, Е. Г. Эткинд, Е. Н Баркер. и др., охватывающие широкий круг вопросов по
творчеству Ф. М. Достоевского и Л. Д. Зиновьевой-Аннибал. Библиография насчитывает
16 источников, в том числе 8 литературных, соответствует специфике рассматриваемого
предмета, содержательным требованиям и находит отражение на страницах статьи. К
сожалению, автор(ы) совершенно не апеллируют к актуальным научным работам,

10.25136/2409-8698.2025.1.72608 Litera, 2025 - 1

92

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


изданным в последние 3 года, что не позволяет судить о реальной степени изученности
данной проблемы в современном научном сообществе. Методология исследования
продиктована комплексным подходом к изучаемому материалу: применяются
общенаучные методы анализа и синтеза, описательный и сравнительно-исторический
методы, интерпретативный анализ материала, историко-функциональный и
биографический методы, методы контент- и дискурс-анализа.
В ходе проведенного анализа теоретического материала и его практического
обоснования автор(ы) раскрывают ключевые принципы поэтики Достоевского (акцент на
«внутреннем человеке» и использование психологических форм описания), которые
составляют важную основу для творчества Зиновьевой-Аннибал в изображении
внутреннего мира ее героев: «Конечно, образы несчастных детей многочисленны в
литературе XIX века, но именно «комплекс» идей Достоевского был важен для
Зиновьевой-Аннибал», «Делая своего героя человеком, обеспокоенным мировым
устройством, Зиновьева-Аннибал опиралась, конечно, на образ Раскольникова, чьей
главной целью является не улучшение собственного положения или положения матери,
сестры и других несчастных, а стремление изменить существующий общественный
строй», «ближе всего к идеям Достоевского у Зиновьевой-Аннибал были мысли о «той
последней, невообразимой свободе духа, к которой всегда будет устремлен человек, и о
том «великом хаосе свободы», в который ввергается мир, лишенный божеских
установлений, и человек, не совладавший с волей и не справившийся со свободой
выбора».
Результаты, полученные в ходе работы, имеют теоретическую значимость и
практическую ценность: они вносят вклад в изучение творчества Л. Д. Зиновьевой-
Аннибал, а также могут применяться в последующих научных изысканиях по заявленной
проблематике и в вузовских курсах по теории литературы, стилистике художественной
речи, по проблемам русской прозы конца XIX - начала XX века и др.
Содержание работы соответствует названию. Стиль изложения материала отвечает
требованиям научного описания и характеризуется оригинальностью, логичностью и
доступностью. Статья имеет завершенный вид; она вполне самостоятельна, оригинальна,
будет интересна и полезна широкому кругу лиц и может быть рекомендована к
публикации в научном журнале «Litera».

10.25136/2409-8698.2025.1.72608 Litera, 2025 - 1

93


	Осмысление творческого наследия Ф. М. Достоевского в произведениях Л. Д. Зиновьевой-Аннибал

