
РЕЦЕНЗИИ	 877

2025   Vol. 25   No. 4   877–885

http://journals.rudn.ru/sociology

RUDN Journal of Sociology. ISSN 2313-2272 (Print), ISSN 2408-8897 (Online)

Вестник РУДН. Серия: СОЦИОЛОГИЯ

DOI: 10.22363/2313-2272-2025-25-4-877-885
EDN: MNVQUM

Гуманистическая интерпретация 
городского пространства в постмодернизме*

Ф.Д. Поляков

Российский университет дружбы народов,
ул. Миклухо-Маклая, 6, Москва, 117198, Россия

(e-mail: dieuxph@mail.ru)

Аннотация. Статья представляет собой рецензию на книгу Ричарда Сеннета «Умо-
зрение. Устройство и социальная жизнь городов» (М.: Новое литературное обозрение, 2024. 
328 с.). В статье предпринята попытка определить место книги в интеллектуальном контек-
сте социологии города конца ХХ века и показать, как Сеннет развивает гуманистическую 
линию урбанистики, переосмысляяя ее  через визуальную оптику. Отмечена значимость 
книги благодаря ее  оригинальной ключевой идее о  необходимости перехода от  анализа 
структур и  институтов к  исследованию зрительных практик, форм видимости и  мораль-
ных аспектов восприятия. В  то  же  время подчеркивается метафоричность аргументации 
и  ограниченность эмпирической базы рецензируемой книги, что сближает труд Сеннета 
с предметным полем и дискурсом философии культуры. Делается вывод, что книга пред-
ставляет собой важный этап в эволюции постмодернистского подхода в концептуализации 
городской повседневности и в развитии социологической рефлексии о взгляде как форме 
социального взаимодействия.

Ключевые слова: социология города; социология пространства; визуальная соци-
ология; гуманистическая урбанистика; повседневные практики; философия культуры; 
постмодернизм

Для цитирования: Поляков  Ф.Д. Гуманистическая интерпретация городского про-
странства в  постмодернизме  // Вестник Российского университета дружбы народов. Серия: 
Социология. 2025. Т. 25. № 4. С. 877–885. https://doi.org/10.22363/2313-2272-2025-25-4-877-885

Книга Ричарда Сеннета «Умо-зрение. Устройство и  социальная 
жизнь городов»  — это одна из  тех редких работ, в  которых город рас-
сматривается не как совокупность зданий и улиц, а как форма мышления 
и способ восприятия мира. Название «The Conscience of  the Eye» можно 
перевести как «совесть глаза», но гораздо ближе к содержанию книги ис-
пользованный в русском издании непрямой перевод данного термина — 

РЕЦЕНЗИИ

REVIEWS

*	© Поляков Ф.Д., 2025
Статья поступила в редакцию 15.05.2025. Статья принята к публикации 14.10.2025. 

http://journals.rudn.ru/sociology
mailto:dieuxph@mail.ru
https://doi.org/10.22363/2313-2272-2025-25-4-877-885


Polyakov F.D. RUDN Journal of Sociology, 2025, 25 (4), 877–885

878	 REVIEWS

«умо-зрение» или «мыслящее зрение», поскольку Сеннет объясняет, как 
зрительное восприятие становится инструментом осмысления и самопо-
нимания человека в городе. Он показывает, что архитектура и визуальные 
практики не  просто отражают общество, но  участвуют в  его простран-
ственном и  моральном конструировании. Соответственно, город  — это 
материальная форма мышления, а человеческое зрение — одновременно 
акт познания и  самосознания [8]. Иными словами, рецензируемая кни-
га не  о  морали в  узком смысле и  не  об  эстетике как вкусе, а  о  том, как 
человеческий ум  учится видеть «через» форму и  как эта форма влияет 
на структуру нашего сознания и восприятия.

Сеннет отмечает, что данная книга завершает его трилогию о городской 
культуре, начатую работой «Падение публичного человека» (1977) [5] и про-
долженную романом «Пале-Рояль» (1986) [13]. Если в первой книге Сеннет 
анализировал социальную природу публичности и  ее  упадок, а  во  второй 
размышлял о  сложности жизни в  современном городе, то  в  «Умо-зрении» 
он пытается объединить социальную критику и человеческие переживания, 
чтобы связать «вопросы архитектуры, городского планирования, скульпту-
ры в общественных пространствах и сцены, которые в этих пространствах 
происходят, в их соотношении с культурной жизнью» [6. С. 10]. Однако ин-
теллектуальные корни завершающей книги цикла можно обнаружить еще 
в 1970 году, когда вышла работа «Польза беспорядка» [14], где Сеннет впер-
вые поставил вопрос о вреде чрезмерного порядка в городской среде и о том, 
как архитектура может подавлять спонтанность социальных взаимодействий.

Следует отметить, что на русский язык книга Сеннета была переведе-
на достаточно поздно относительно своего первого издания в 1990 году — 
эпоху кризиса модернистских утопий и дебатов о конце публичного про-
странства (см., напр.: [1;  11]). Модернизм, обещавший всем нам жизнь 
в  рациональном и  справедливом городе, создал вместо него гомогенное 
и  эмоционально бедное пространство, где человек испытывает скорее 
изоляцию, чем свободу. Сеннет видит в этом не архитектурный, а антро-
пологический кризис — утрату способности видеть другого и принимать 
различия, и именно этот кризис он пытается осмыслить.

Книга разделена на  четыре части и  девять глав, которые рекон-
струируют путь от  страха к  искусству «открытости», от  попыток защи-
титься от мира — к умению быть в нем, от внутреннего — к внешнему, 
от дома — к улице, от нейтральности — к сочувствию. Каждая часть кни-
ги представляет собой не  просто исторический обзор или эстетический 
анализ, а  философско-социологическое размышление о  том, как формы 
видимого влияют на формы общественного и личного бытия. В этом пла-
не работа Сеннета тематически и идейно сближается с концепциями эко-
номики знаков и  пространства С.  Лэша и  Дж.  Урри  [12]  символической 
экономики Ш. Зукин [3].



Поляков Ф.Д. Вестник РУДН. Серия: Социология. 2025. Т. 25. № 4. С. 877–885

РЕЦЕНЗИИ	 879

Первая часть книги «Тени внутри» задает теоретическую основу ис-
следования, определяя зрение не  просто как способ восприятия, а  как 
сложный инструмент социальной организации. Автор представляет 
читателю генеалогию «страха открытости» ( fear of  exposure) и  объяс-
няет культурное формирование границы между внутренним и  внеш-
ним, утверждая, что в совокупности они породили архитектурные фор-
мы современного социального (городского) отчуждения. Свой анализ 
Сеннет начинает с устройства античных городов: жизнь древних греков 
и ветхозаветных людей не делилась на духовную и мирскую, посколь-
ку их  постоянно окружали посланные богами бедствия или знамения. 
Эта картина принципиальным образом отличается от  мировоззрения 
раннего христианства, в котором формируется представление о едином 
Боге и  непроницаемом внутреннем мире. Такое изменение описывает 
не только поле теологического, но и модель пространства, где внутрен-
нее понимается как спасенное, а внешнее — как опасное. Взяв за осно-
ву трактат Августина, Сеннет резюмирует: «начиная с  этого момента 
наша цивилизация старалась преодолевать духовную неукорененность 
не только вербально, но и визуально» [6. С. 14]. Так, в средневековом го-
роде церковь, расположенная в центре и отчетливо выделяющаяся среди 
хаотических улиц, воссоздает дихотомию сакрального и  профанного: 
порог церкви стирает социальные различия и одновременно закрепляет 
дистанцию; храм интерпретируется как «убежище» от  городской нео-
пределенности. С развитием протестантизма и промышленной револю-
ции эта дистанция усиливается, приобретая бытовой (повседневный) 
характер  [6.  С.  33–34]: религиозная метафора убежища превращается 
в буржуазный идеал дома, в котором возникает и гендерное разделение 
пространства: женщина хранит внутренний мир, а мужчина принадле-
жит улице (миру внешнему).

Тот же  принцип разделения Сеннет обнаруживает в  пространствах 
власти современных городов: он  используется в  архитектуре элитарных 
клубов и  административных зданий, но  теперь за  счет их  «пустоты», 
внешней понятности, четких линий и  геометрической симметрии. Идея 
убежища эволюционирует в стратегию нейтрализации — протестантская 
этика внутреннего контроля превращает внешнее пространство в  сте-
рильное «нигде». На примере «решетки» (модели застройки) Манхэттена 
Сеннет показывает, что планировка теперь обусловлена не  только ин-
женерной рациональностью, но и формой социального порядка, стираю-
щей индивидуальность и  историю: «решетка используется и  сейчас как 
способ сделать окружающую среду нейтральной  — это протестантский 
символ нейтрального города» [6. С. 64]. Городская пространственная ре-
шетка напоминает веберовскую «железную клетку», где рациональность 
служит контролю: отсутствие центра, одинаковые кварталы и вертикаль-



Polyakov F.D. RUDN Journal of Sociology, 2025, 25 (4), 877–885

880	 REVIEWS

ная геометрия небоскребов создают город без свойств, где нейтральность 
превращается в форму власти.

Таким образом, первая часть книги позволяет вписать анализ города 
в более широкий социологический дискурс о пространстве как продукте 
социальных отношений. Генеалогия страха открытости — это, по сути, 
вариация идеи А. Лефевра о том, что пространство не предшествует об-
ществу, а создается им и отражает его противоречия [4], или же теоре-
тических построений социологии пространства П.  Бурдье  [2]. Однако 
Сеннет выходит за рамки структурных и экономических интерпретаций 
городского пространства, предлагая рассматривать город через оптику 
чувственного и морального опыта. Его критика урбанистического раци-
онализма оригинальна тем, что соединяет анализ архитектуры, этиче-
ские соображения и  особенности восприятия, дополняя их  гуманисти-
ческой перспективой с позиции наблюдателя.

Вторая часть книги «Глаз ищет единства» продолжает реконстру-
ировать историческую логику эволюции городов, но  переносит акцент 
со  страха открытости на  стремление к  гармонии и  целостности, кото-
рые становятся новой формой социальной изоляции. Согласно Сеннету, 
XVIII  век формирует образ рационального наблюдателя, для которого 
внутренний мир выступает как своего рода «окно» во  внешний: «гений 
Просвещения по-настоящему проявился в  тех изобретениях, которые 
стремились объединять, а  не  разделять»  [6.  С.  97]. В  качестве примера 
Сеннет приводит изобретения «аха»  — скрытого рва, создающего ил-
люзию непрерывного ландшафта. Эта иллюзия становится метафорой 
рационального обмана, в  котором человек наслаждается не  природой, 
а  контролем над ней. Иллюзия непрерывности и  прозрачности выража-
ют принципы новой морали, допускающей свободу только как видимый 
порядок. Так, еще одно изобретение эпохи Просвещения  — это этикет: 
по сути, вежливость выполняет дисциплинирующую функцию, скрывая 
различия и  позволяя общаться, невзирая на  идентичность, но  исключая 
глубину взаимодействия, т.е. это искусство общения без участия в  нем, 
новая форма социальной дистанции под маской вежливости.

В этом контексте Сеннет различает цивилизацию и  культуру: пер-
вая основана на  внешней вежливости, вторая требует внутренней рабо-
ты. Исторически города «считались местами, более подходящими ци-
вилизации, нежели культуре»  [6.  С.  117],  — фасады городских зданий 
становятся визуальной метафорой вежливости, симметрия заменяет под-
линную интеграцию, а  знаменитые площади Просвещения создают зри-
тельный порядок, не  обеспечивая человеческого единства. Архитектура 
Просвещения не только эстетизирует порядок, но и превращает его в нор-
му поведения. Кульминацией этой логики становится модернистская ар-
хитектура ХХ  века: герметичные и  прозрачные стеклянные здания соз-



Поляков Ф.Д. Вестник РУДН. Серия: Социология. 2025. Т. 25. № 4. С. 877–885

РЕЦЕНЗИИ	 881

дают видимость открытости, которая заменяет реальное социальное 
взаимодействие горожан [6. С. 145–146]. В результате возникает прозрач-
ность без открытости — чем совершеннее форма, тем сильнее отчужде-
ние ее обитателей: в небоскребах и офисах человек видит мир, но не всту-
пает с  ним в  контакт, и  визуальная доступность становится социальной 
изоляцией. Здесь веберовская «железная клетка» получает реальное во-
площение  — в  стеклянной коробке, где человек видит все, но  не  может 
соприкоснуться ни с чем из увиденного.

Иными словами, во второй части книги Сеннет развивает методоло-
гический тезис о том, что пространственные формы городской организа-
ции жизни  — это не  только выражение эстетических идеалов, но  и  ин-
струменты социальной дисциплины. Идея целостности, возникшая 
в  эпоху Просвещения, превращается в  технологию исключения, в  архи-
тектуру, которая создает одиночество под видом единства. Такая позиция 
сближает концепцию Сеннета с идеей «дисциплинарного пространства» 
М. Фуко, в  котором власть действует через организацию взгляда и пре-
вращает открытое пространство в  форму надзора  [10]. Сеннет дополня-
ет эту оптику моральным измерением, поскольку дисциплина зрения для 
него — не только политическая, но и этическая проблема, поэтому Фуко 
исследует власть, действующую через тело, а Сеннет обращается к  вла-
сти, встроенной в чувства.

В третьей части книги «Человечный город» Сеннет переходит от кри-
тики рационализированного и изолирующего пространства к поиску спо-
собов вернуть городу человеческое измерение, сосредоточившись на  «ис-
кусстве открытости» (art of  exposure)  — принятии неопределенности 
и взаимодействии с инаковостью без их подавления. Открытость трактует-
ся не как уязвимость, а как форма присутствия: «связь между зрительным 
и социальным ярче всего обозначается в переживании границ; тем не менее, 
речь не идет об этосе слабости» [6. С. 267]. Хотя по логике Сеннета страх 
открытости и идеал прозрачности породили нейтральную среду города, те-
перь он стремится понять и показать, как город может объединять людей 
через их различия. Пытаясь объяснить возможность и истоки взаимности при 
множестве различий, Сеннет обращается к двум конструкциям — «эмигран-
та» у Х. Арендт и «чужака» у Дж. Болдуина [6. C. 181, 194]. Эмигрант стано-
вится образом «нового горожанина», который говорит не  от  имени иден-
тичности, а в ответ на ситуацию. Чужак уже находится внутри сообщества, 
но остается в нем ни на кого не похожим, поэтому напоминает обществу 
о его границах и удерживает его открытым.

Таким образом, «между» рациональной дистанцией и  эмоциональ-
ной вовлеченностью Сеннет видит гуманистический идеал общения, ос-
нованный на  соединении обезличенности и  эмпатии, и  пространственное 
выражение этого идеала. Сеннет противопоставляет два типа городского 



Polyakov F.D. RUDN Journal of Sociology, 2025, 25 (4), 877–885

882	 REVIEWS

опыта — «изобретение» (invention) и «открытие» (discovery) как связанные, 
соответственно, с рациональным замыслом и случайностью: «если попро-
бовать найти паре “изобретение–открытие” градостроительную аналогию, 
то это будут улицы, созданные в рамках плана, и улицы, возникшие сти-
хийно»  [6.  С.  198]. Сеннет приводит в  качестве примера градостроителей 
Возрождения, перспектива планировки которых заставляла взгляд перехо-
дить от одной точки к другой, порождая у горожанина чувство поиска и на-
поминая ему об ограниченности любой позиции. Этот эффект встречается 
и в современном городе — Сеннет рассматривает 14-ю улицу Нью-Йорка, 
показывая подлинную уличную жизнь, которая возникает там, где порядок 
встречается с хаосом.

Продолжая эту мысль, Сеннет обращается к  проблеме времени 
и  показывает, что современный город утратил связь с  прошлым, стре-
мясь к вечной новизне, и потому лишился настоящего. Модернизм, будь 
то утопии Ле Корбюзье или ностальгия архитекторов по старым формам, 
неизменно отрицает временность, просто утопии скорее стирают ее сле-
ды, а ностальгия заставляет их механически их копировать. Сеннет про-
тивопоставляет модернизму творчество художника Ф.  Леже, видя в  его 
искусстве уважение к фрагментам и следам, хранящим отпечатки исполь-
зования. Тем самым настоящее соединяется с  прожитым  [6.  229–230], 
и  появляется понятие «нарративного пространства», которое не  замора-
живает время, а впускает его.

В третьей части книги размышления Сеннета о «человеческом городе» 
во  много пересекаются с  исследованиями повседневности, которые актив-
но развивались во второй половине ХХ века. Однако, например, в отличие 
от  М.  де  Серто  [7]  и  Д.  Харви  [11], которые рассматривали повседневные 
практики через телесность, движения и  пространство, Сеннет задает этим 
практикам зрительное измерение. Его «искусство открытости» — это, пре-
жде всего, способность видеть различия и сосуществовать с ними, а не рас-
творять их в анонимности потока.

Четвертая часть книги «Искусство открытости» — философский итог 
исследования. Если ранее Сеннет рассматривал город как пространство 
страха, контроля и рационализированной изоляции, то теперь ищет спо-
собы вернуть архитектуре и человеку способность быть открытыми миру. 
В центре внимания оказывается идея «искусства открытых форм» — до-
пускающих изменение, несовершенство и соучастие. Такие формы Сеннет 
противопоставляет модернистскому стремлению к  завершенности 
по аналогии с «противопоставлением мирского и священного» [6. С. 267]. 
На смену неподвижной цельности приходит принцип «мутации» — посте-
пенного смешения и адаптации (в уличном искусстве, граффити, времен-
ных инсталляциях, архитектуре, оставляющей следы человеческого при-
сутствия). Эти практики возвращают городу способность быть видимым 



Поляков Ф.Д. Вестник РУДН. Серия: Социология. 2025. Т. 25. № 4. С. 877–885

РЕЦЕНЗИИ	 883

и  чувственным, пробуждая внимание и  эмпатию  [6.  С.  275–276]. Даже 
в самых кратких визуальных жестах, вроде парижского рисунка на стене 
или нью-йоркского «тега», Сеннет видит открытость как умение замечать 
другого и  интерпретирует искусство модернизма и  деконструктивизма 
как попытку превратить форму в процесс. Для него это новый тип этики, 
основанный на отказе от господства над материалом и готовности взаи-
модействовать с ним.

В заключение Сеннет обращается к античному понятию «sophrosyne», 
означающему чувства меры и  самообладания  [6.  С.  310], и  противопо-
ставляет этот идеал христианской интровертности и модернистской без-
мерности. Примеры искомой идеальной гармонии он  находит в  творче-
стве М. Ротко и Дж. Баланчина. В часовне Ротко (Rothko Chapel в городе 
Хьюстон в штате Техас, США), интерьер которой служит культовым за-
дачам и одновременно выступает произведением современного искусства, 
свет колеблется между присутствием и  пустотой, а  балеты Баланчина 
(особый тип бессюжетных постановок, в которых главное — не содержа-
ние и переживание героев, а танцевальные образы, стилистически соот-
ветствующие музыке) показывают движение как своего рода дисципли-
ну, живущую изменением. По мнению Сеннета, в такой же логике должен 
формироваться и  развиваться современный гуманный город, в  котором 
устойчивость связана не с завершенностью, а со способностью к постоян-
ной трансформации.

Таким образом, в  рецензируемой книге Сеннет предстает не  толь-
ко как культурный теоретик и  историк архитектуры, но  и  как философ 
и социолог, стремящийся переосмыслить город через зрение как особую 
форму социального опыта, где соединяются телесное, моральное и эсте-
тическое. Предлагаемая оригинальная оптика восприятия городского 
пространства помогает понять, как архитектура и  порядок видимости 
формируют модели общественных отношений, т.е. развивает социологи-
ческое воображение применительно к городу как объекту анализа.

Безусловно, сильная сторона книги — концептуализация познающе-
го взгляда: Сеннет убедительно обосновывает свою трактовку истории 
архитектуры как историю социальных эмоций  — от  страха раскрытия 
до поиска открытости, т.е. заявленная в названии книги идея умо-зрения 
сближает визуальность с этикой. Город у Сеннета становится сценой вза-
имности, где форма конституирует, поддерживает и  продолжает отно-
шения. Тем самым Сеннет развивает традицию, оформленную в  рамках 
социологической версии постмодернизма, но  переносит акцент с  объек-
тивного на  визуальное и  чувственное измерение общественной жизни 
в ее городском выражении. Однако этот визуально-гуманистический ра-
курс является и слабостью книги. Сеннет приводит огромное множество 
примеров в подтверждение своих концептуальных построений — от ан-



Polyakov F.D. RUDN Journal of Sociology, 2025, 25 (4), 877–885

884	 REVIEWS

тичной архитектуры до модернистских небоскребов, от классической жи-
вописи до  уличных граффити, но  его анализ все равно остается скорее 
философским, чем эмпирическим  — город остается больше метафорой 
(набором интересных зарисовок), чем полноценным объектом исследова-
ния: художественные и архитектурные образы скорее претендуют на роль 
аргументов, чем действительно подтверждают авторские высказывания, 
поскольку за визуальными отсылками не стоит или теряется социологи-
ческая конкретность, а связность примеров обосновывается интуициями, 
а не эмпирическими подтверждениями.

Тем не  менее, нельзя не  признать ценность рецензируемой книги 
для развития предметного поля, категориального аппарата и  теоретико-
методологического фундамента социологии города, пусть эта ценность 
и  состоит не  столько в фактической доказательности, сколько в концеп-
туальной смелости. Сеннет предлагает понимать город как оптическую 
мораль, как пространство, в  котором форма и  восприятие формируют 
и закрепляют наше поведение. Сеннет вводит визуальное измерение в со-
циологию повседневности в  контексте социологии города и  показывает, 
что видеть  — означает быть вовлеченным, и  взгляд может стать актом 
участия (что особенно актуально для современных мегаполисов и огром-
ных городских агломераций), благодаря чему книга возвращает урбани-
стике (в ее социологической версии) гуманистическую глубину, заставляя 
концептуально и эмпирически задаваться вопросом, как именно нынеш-
нее городское пространство учит нас «видеть» друг друга.

Библиографический список
1.	 Бауман З. Текучая современность. СПб., 2008.
2.	 Бурдье П. Социология социального пространства. СПб., 2007.
3.	 Зукин Ш. Культуры городов. М., 2016.
4.	 Лефевр Α. Производство пространства. М., 2015.
5.	 Сеннет Р. Падение публичного человека. М., 2002.
6.	 Сеннет Р. Умо-зрение: устройство и социальная жизнь городов. М., 2024.
7.	 Серто М. Изобретение повседневности. 1. Искусство делать. СПб., 2013.
8.	 Троцук И.  Нарративность визуального, или о  пользе несоциологического чтения  // 

Социологическое обозрение. 2014. Т. 13. № 1.
9.	 Троцук  И.В.  Справедливость как критерий оценки «качества» городского простран-

ства (и счастливости его жителей) // Вестник РУДН. Серия: Социология. 2020. Т. 20. 
№ 3.

10.	 Фуко М. Надзирать и наказывать. Рождение тюрьмы. M., 1999.
11.	 Харви Д. Социальная справедливость и город. М., 2018.
12.	 Lash S., Urry J. Economies of Signs and Space. L., 1994.
13.	 Sennett R. Palais Royal. A Novel. N.Y., 1994.
14.	 Sennett R. The Uses of Disorder: Personal Identity & City Life. N.Y., 1970.

http://sociologica.hse.ru/2014-13-1/121718859.html


Поляков Ф.Д. Вестник РУДН. Серия: Социология. 2025. Т. 25. № 4. С. 877–885

DOI: 10.22363/2313-2272-2025-25-4-877-885
EDN: MNVQUM

Humanistic interpretation  
of urban space in postmodernism*

F.D. Polyakov

RUDN University,
Miklukho-Maklaya St., 6, Moscow, 117198, Russia

(e-mail: dieuxph@mail.ru)

Abstract. The article is  a  review of  Richard Sennett’s The Conscience of  the Eye: The 
Design and Social Life of  Cities (Moscow: New Literary Observer,  2024. 328 p.), which aims 
at identifying the place of Sennett’s book in the intellectual context of urban sociology in the late 
20th century and showing how Sennett develops the humanistic line of urban studies by rethinking 
this line through the visual approach. The author emphasizes the significance of the book due to its 
original central idea — a shift from the analysis of structures and institutions to the study of visual 
practices, forms of visibility, and moral aspects of perception. At the same time, the author notes 
the metaphorical nature of Sennett’s argumentation and the limited empirical basis of his research 
as close to philosophy of culture. However, the book is presented in the article as an important stage 
in the evolution of a postmodernist approach to the study of urban everyday life and a sociological 
reflection on visuality as a form of social interaction.

Key words: urban sociology; sociology of space; visual sociology; humanistic urban studies; 
everyday practices; philosophy of culture; postmodernism

For citation: Polyakov  F.D. Humanistic interpretation of  urban space in  post-
modernism. RUDN Journal of  Sociology.  2025; 25  (4): 877–885. (In  Russ.). 
https://doi.org/10.22363/2313-2272-2025-25-4-877-885

*	© F.D. Polyakov, 2025
The article was submitted on 15.05.2025. The article was accepted on 14.10.2025. 

https://doi.org/10.22363/2313-2272-2025-25-4-877-885

