
510	 SOURCE STUDIES AND HISTORIOGRAPHICAL STUDIES

2025   Vol. 17   No. 4   510–520

http://journals.rudn.ru/world-history

RUDN Journal of World History
ISSN 2312-8127 (Print), ISSN 2312-833X (Online)

Вестник Российского университета дружбы народов.  
Серия: ВСЕОБЩАЯ ИСТОРИЯ

DOI: 10.22363/2312-8127-2025-17-4-510-520
EDN: JOUETG

Научная статья / Research article

Вклад Ю.Н. Рериха в историю монголоведения

А.М. Шустова 

Институт востоковедения РАН, Москва, Российская Федерация
✉ ashustova@ivran.ru

Аннотация. Впервые выполнен анализ работ тибетолога и историка Востока Ю.Н. Рериха 
(1902–1960), посвященных истории монголоведения. Актуализируются результаты его 
исследований тибетских и  монгольских хроник, посвященных деятельности буддий-
ского ученого Чойджи-одсера. Рерих установил год рождения Чойджи-одсера  (1214) 
и подтвердил высказанное ранее мнение российского монголоведа Б.Я. Владимирцова 
и  французского востоковеда П.  Пеллио о  том, что Чойджи-одсер не  создавал новое 
монгольское письмо. Тем не менее Чойджи-одсер проделал большую грамматическую 
и  филологическую работу, переводя буддийские тексты на  монгольский язык. Рерих 
считал его работу новаторской, а  вклад этого ученого в  развитие монгольского языка 
и  монгольско-тибетских культурных связей значительным и  придавал важность труду 
Чойджи-одсера в качестве автора и переводчика. Проанализированы работы Рериха, по-
священные развитию тибетско-монгольских и монгольско-тибетских межязыковых свя-
зей. Установлено, что Рерих определил исторические этапы формирования монгольского 
литературного языка, его тесную связь с переводческой работой тибетских буддийских 
текстов, а также проследил как изменялся состав заимствованных тибетских слов в мон-
гольском языке. Сделан вывод об актуальности и значимости трудов Ю.Н. Рериха для 
монголоведения: современные ученые не только изучают, но и используют их в своей 
научной работе. Отмечена высокая оценка в  Монголии при работе над составлением 
тибетско-монгольских словарей Тибетско-русско-английского словаря Ю.Н. Рериха.

Ключевые слова: Монголия, Чойджи-одсер, монгольско-тибетские культурные связи, 
монгольский буддизм, исторические хроники, Тибет

Заявление о конфликте интересов. Автор заявляeт об отсутствии конфликта интересов.

История статьи: поступила в редакцию 01.02.2024; принята к публикации 25.05.2025.

Для цитирования: Шустова  А.М.  Вклад  Ю.Н. Рериха в  историю монголоведения  // 
Вестник Российского университета дружбы народов. Серия: Всеобщая история. 2025. 
Т.  17. №  4. С.  510–520. https://doi.org/10.22363/2312-8127-2025-17-4-510-520 EDN: 
JOUETG

ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ И ИСТОРИОГРАФИЯ
SOURCE STUDIES AND HISTORIOGRAPHICAL STUDIES

© Шустова А.М., 2025
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode

https://orcid.org/0000-0002-7130-1762
mailto:ashustova@ivran.ru
https://doi.org/10.22363/2312-8127-2025-17-4-510-520


Шустова А.М. Вестник РУДН. Серия: Всеобщая история. 2025. Т. 17. № 4. С. 510–520

ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ И ИСТОРИОГРАФИЯ	 511

ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ И ИСТОРИОГРАФИЯ
SOURCE STUDIES AND HISTORIOGRAPHICAL STUDIES

George N. Roerich’s contribution to the history of Mongolian studies

Alla M. Shustova 

Institute of Oriental Studies Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation
✉ ashustova@ivran.ru

Abstract. The study is  the first to  analyze the works of Tibetologist and historian of  the 
East  Yu.N.  Roerich (1902–1960), dedicated to  the history of  the development of  the 
Mongolian Studies. The results of  his research into Tibetan and Mongolian chronicles 
dedicated to  the activities of  the Buddhist scholar Choydzhi-odser are updated. Roerich 
established the year of  birth of  Choydzhi-odser  (1214) and confirmed the previously 
expressed opinion of  the Russian Mongolian scholar B.Ya.  Vladimirtsov and the French 
orientalist P. Pelliot that Choydzhi-odser did not create a new Mongolian script. However, 
Choydzhi-odser did a great deal of grammatical and philological work in translating Buddhist 
texts into Mongolian. Roerich considered his work innovative, and the contribution of this 
scholar to  the development of  the Mongolian language and Mongolian-Tibetan cultural 
ties was significant. He  attached great importance to  Choiji-odser’s work as  an  author 
and translator. In  the study analyzes Roerich’s works devoted to  the development of  the 
Tibetan-Mongolian and Mongolian-Tibetan interlingual connections. It has been established 
that Roerich traced the stages of  formation of  the Mongolian literary language, its close 
connection with the translation work of  Tibetan Buddhist texts, and also traced how the 
composition of  borrowed Tibetan words in  the Mongolian language changed. For the 
development of Mongolian studies, the works of Yu.N. Roerich are relevant and significant. 
Modern Mongolian scientists not only study them, but also use them in their scientific work. 
Roerich’s Tibetan-Russian-English dictionary was highly appreciated in  Mongolia for his 
work on compiling Tibetan-Mongolian dictionaries.

Keywords: Mongolia, Choydzhi-odser, Mongolian-Tibetan cultural connections, Mongolian 
Buddhism, historical chronicles, Tibet

Conflicts of interest. The author declares no conflicts of interest.

Article history: Received: 01.02.2024. Accepted: 25.05.2025.

For citation: Shustova AM. George N.  Roerich’s Contribution to  the history 
of  Mongolian Studies. RUDN Journal of  World History. 2025;17(4):510–520. (In  Russ.). 
https://doi.org/10.22363/2312-8127-2025-17-4-510-520 EDN: JOUETG

Введение

Для Ю.Н. Рериха монгольский язык стал первым из порядка десяти вос-
точных языков, которые ему приходилось изучать в течение жизни. Еще бу-
дучи юношей, он стал брать уроки монгольского языка у известного петер-
бургского монголоведа А.Д. Руднева.

Впервые в  Монголию  Ю.Н.  Рерих приехал в  1926  г. в  рамках 
Центрально-Азиатской экспедиции Н.К. Рериха. В Улан-Баторе ему пред-
ставилась хорошая возможность продолжить изучение монгольского 

https://orcid.org/0000-0002-7130-1762
mailto:ashustova@ivran.ru
http://B.Ya
https://doi.org/10.22363/2312-8127-2025-17-4-510-520


Shustova AM. RUDN Journal of World History, 2025;17(4):510–520

512	 SOURCE STUDIES AND HISTORIOGRAPHICAL STUDIES

языка у  его носителей. Молодой монгол Бат-Очирын Содов стал давать 
уроки монгольского для Юрия.

Рерих использовал любую возможность, чтобы усовершенствовать язык, 
по возвращению на родину, практиковался со своим монгольским аспиран-
том Ш. Бирой. В итоге знания были таковы, что Ю.Н. Рерих смог зачитать 
свой доклад на  Первом Международном конгрессе монголоведов в  1959  г. 
на превосходном монгольском языке.

Рерих в своей научной деятельности особое внимание уделял изучению 
исторических хроник. Его заинтересовала история происхождения монголь-
ской письменности. Монголы стали плотно соприкасаться с  буддийской 
культурой через уйгурское, а также тангутское посредство. Тесные культур-
ные контакты с буддизмом на северной границе Тибета привели к тому, что 
монгольские кочевники стали частью большого мира тибетского буддизма. 
По свидетельству Рериха, о сильном влиянии уйгурской культуры на монго-
лов свидетельствует тот факт, что даже в XVII в. они, переписывая буддий-
ские тексты, все еще использовали уйгурский язык XIV в.

Исследование деятельности буддийского ученого Чойджи-одсера

Ю.Н.  Рерих попытался сделать анализ исторических этапов в  разви-
тии монгольского письма, результаты которого были отражены им в статье 
«Kun-mkhyen Chos-kyi hod-zer and the origin of the Mongol alphabet», опубли-
кованной в научном журнале Королевского Азиатского общества Бенгалии 
в 1945 г. [1].

В тибетских и монгольских хрониках утверждается, что в создании мон-
гольской письменности приняли участие двое лам из буддийских монастырей 
школы Сакья. Это Сакья-пандита, или Сакья Панчен Сапанг (1182–1251 гг.) 
и  Чойджи-одсер1. В  тибетских источниках он  известен под именем Чойку-
одсера, но в монгольских текстах его обычно называют Чойджи-одсером или 
Номун-герелом.

О Сакья-пандите известно достаточно много. Он — известный буддий-
ский учитель и  исторический деятель. Хорошо знал санскрит и  философ-
ские учения буддизма. Много сделал для возвышения тибетского монастыря 
и буддийской школы Сакья. Способствовал сближению Тибета и Монголии 
как в политическом, так и религиозном плане2.

Рерих в  [1], используя хроники «Синего дептера» (Deb-ther sngon-po), 
который он  перевел с  тибетского на  английский язык  [4], дает краткое 
описание прибытия Сакья-пандиты ко  двору монгольского хана Годана. 
Согласно этому источнику, слухи об  учености Сакья-пандиты дошли 

1 Ю.Н. Рерих в своей русскоязычной статье [2] транскрибирует это имя как Чо-кьи о-сэр.
2 О Сакья-пандите см. [3. C. 225].



Шустова А.М. Вестник РУДН. Серия: Всеобщая история. 2025. Т. 17. № 4. С. 510–520

ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ И ИСТОРИОГРАФИЯ	 513

до  монголов. Узнав о  большой учености Сакья-пандиты, Годан снарядил 
посольство в монастырь Сакья с приглашением посетить его в Ланьчжоу. 
Прославленный лама принял приглашение, в  котором увидел возмож-
ность расширить влияние своей школы и монастыря. В 1244 г. с большой 
делегацией он  выехал в  ставку Годана в  сопровождении своих племянни-
ков Пакпы-лотро и Чакпы. Как обнаружил Рерих, существовало несколько 
тибетских версий3, утверждавших, что Сакья-пандита, находясь в  ставке 
Годана, создал новое монгольское письмо (yi-ge gsar-pa). Он также отмечал, 
что похожий рассказ можно найти и в монгольской книге «Jirüken-u tolta-
yin tayilburi»4. Ученый сделал сравнение этих версий, и пришел к выводу, 
что все они восходят к общему источнику.

Однако на  основании других авторитетных источников5, как далее об-
наружил Рерих, все же  нельзя однозначно сделать заключение о  создании 
Сакья-пандитой нового монгольского письма. На самом деле, Сакья-пандита 
не  создавал новое письмо монголам, а использовал уйгурский алфавит, ко-
торый уже был в  распоряжении монголов для деловой переписки, а  также 
для переводов тибетских буддийских текстов на монгольский язык. Он лишь 
усовершенствовал уже существующее письмо. Несмотря на  то,  что Сакья-
пандита не  изобретал новой монгольской письменности, его деятельность 
при дворе хана Годана была признана монголами успешной.

Еще одним создателем монгольского письма тибетские и  монгольские 
хроники XVIII и  XIX  вв. называют сакьяпинского ламу Чойджи-одсера. 
Если с Сакья-пандитой в этой истории было все более-менее ясно, то по по-
воду причастности Чойджи-одсера имелись вопросы. Дело в том, что и в бо-
лее ранних источниках есть упоминание о Чойджи-одсере, но не говорится, 
что он был как-то связан с разработкой нового монгольского письма. Чтобы 
разрешить проблему Рерих проанализировал следующие тексты: сочинение 
XVIII  в. Лондол-ламы Агвана Лубсана bsTan-paħi sbyinodag byuṅ-tshul-gyi 
miṅ-gi graṅs, «Jirüken-u tolta-yin tayilburi» [5. C. 364], то же в [7. C. 193–194], 
и «Историю» Саранг Сечина, составленную в 1662 г. [6. S. 120].

В этих источниках деятельность Чойджи-одсера рассматривается в свя-
зи с правлением юаньского императора Кулуга (1307–1311). В монгольском со-
чинении «Jirüken-u tolta-yin tayilburi», как его цитирует Рерих, сказано, «что 
император Кайсан Кулуг-каран поручил сакьяскому ламе Чойджи-одсеру пе-
реводить буддийские священные книги на монгольский язык, и что Чойджи-
одсер вместо того, чтобы воспользоваться официальным монгольским 

3 Thu-kwan grub-mthah, написанная в  1801  г. Тхуваном Лобсанг Чойкьинимой (1737–1802), 
глава о «Распространении Учения в Монголии, Лиюле и Шамбале», л. 3а; “Hor-čhos-’byung”, 
ed. G. Huth, pp. 83 ff. (тиб. текст).
4 Опубликована в [5. C. 360–379]. История о новом письме находится в [5. C. 362].
5 См. «Синий дебтер» (Deb-ther sngon-po), Книга IV (Nga, л. 4b); «rGyalrabs» Пятого Далай-
ламы (л. 56а); Саранг Сечин [6. S. 110–113]. 



Shustova AM. RUDN Journal of World History, 2025;17(4):510–520

514	 SOURCE STUDIES AND HISTORIOGRAPHICAL STUDIES

письмом, или хор-йиг (dürbeljin üsüg), использовал письмо, разработанное 
Сакья-пандитой, и прибавил к нему несколько конечных букв (segül-tü üsüg). 
Он использовал это письмо при переводе буддийского священного писания 
на монгольский» [8. C. 167].

Однако, как установил Рерих, большинство авторов-составителей тибет-
ских хроник XVIII и XIX вв. деятельность Чойджи-одсера относят на более 
ранние сроки — в правление предшественника императора Кулуга — Темура 
Ульджейту (сына Чинкима, 1265–10 февраля 1307).

Рерих замечал: «В книге „Hor-čhos-ħbyuṅg“ сказано, что Чойджи-одсер 
был придворным ламой (mčhod-gnas) императора Ульджейту и  позднее за-
нимал ту же должность в правление императора Кулуга. В этот последний 
период Чойджи-одсер разработал письмо из 98 знаков на основе письма, соз-
данного Сакья-пандитой. Этот текст дает также некоторые биографические 
данные о  Чойджи-одсере, основанные, очевидно, на  рассказе, имеющемся 
в „Синем дебтере“» [8. C. 167–168].

В результате анализа тибетских и  монгольских текстов Рерих пришел 
к  выводу о  том, что все они относят деятельность Чойджи-одсера в  нача-
ло XIV  в. Однако при анализе биографической справки о  Чойджи-одсере, 
которую можно найти в  «Синем дебтере», упоминается источник, кото-
рый, по  мнению Рериха, является наиболее достоверным в  вопросе дати-
ровки годов жизни Чойджи-одсера. Это чрезвычайно редкий манускрипт 
содержит жизнеописание-намтар Чойджи-одсера и  написан его учеником 
Кунпангжангом. Этот более ранний тибетский источник относит годы жиз-
ни Чойджи-одсера к XIII в. В нем говорится, что Чойджи-одсер был совре-
менником Пагба-ламы, племянника Сакья-пандиты.

Согласно «Синему дебтеру», Чойджи-одсер родился в 1214 г. и был сы-
ном известного в свое время буддийского наставника Сердингпа Жонну-ода. 
Имя Чойджи-одсер он получил при поступлении в монахи, а в молодости его 
звали Дагмэ-дорджэ. Пакба-лама называл его Чойку-одсер. Умер Чойджи-
одсер, по  тибетским источникам, в  1292  г. Однако при описании жизни 
Чойджи-одсера более ранние источники («Синий дебтер») не  упоминают 
о создании им нового монгольского письма.

На основании своего исследования Рерих пришел к  заключению: «что 
Чойджи-одсер, как и  его предшественник Сакья-пандита, не  создал новое 
письмо, но  просто использовал существовавшее уйгурское письмо вместо 
официального монгольского, хор-йига, созданного Пагба-ламой6. Чойджи-
одсер, вероятно, проделал огромную филологическую и  грамматическую 
работу, позволившую ему перевести тибетские буддийские тексты на  мон-
гольский язык, и в этой области его влияние было значительным» [8. C. 169]. 

6 Владимирцов Б. Монгольский сборник рассказов из Панчатантры. Л., 1921. C. 47. Примеч. 1. 
Прим. Ю.Н. Рериха.



Шустова А.М. Вестник РУДН. Серия: Всеобщая история. 2025. Т. 17. № 4. С. 510–520

ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ И ИСТОРИОГРАФИЯ	 515

Таким образом, исследование Рериха подтвердило высказанное ранее мнение 
российского монголоведа Б.Я.  Владимирцова и  французского востоковеда 
П. Пеллио о том, что Чойджи-одсер не создавал новое монгольское письмо.

Что касается годов жизни Чойджи-одсера, то  Рерих писал, «что нет 
причин подвергать сомнению год рождения Чойджи-одсера  (1214), указан-
ный в «Синем дебтере» и связанный с точно установленной датой отбытия 
Кхаче-панчена в Кашмир. Дальнейшие исследования, несомненно, помогут 
уточнить дату смерти Чойджи-одсера» [8. C. 170]. Рерих склонялся к мнению, 
что датой его смерти, согласно тибетским источникам [9. C. 57], надо считать 
1292 г.

Несмотря на то, что Чойджи-одсер не создал новое монгольское письмо, 
Рерих считал его работу новаторской, а его вклад в развитие монгольского 
буддизма и монгольско-тибетских культурных связей значительным. Рерих 
придавал большое значение труду Чойджи-одсера в  качестве автора и  пе-
реводчика. Его переводы на  монгольский «Панчаракши» (gZungs-gra-lnga) 
и  «Бодхичарьяватары» Шантидевы, а  также Саддхармапундарикасутры во-
шли в сокровищницу монгольской буддийской мысли. «Бодхичарьяватара» 
Шантидевы в  переводе Чойджи-одсера была издана Б.Я.  Владимирцовым 
в  серии Bibliotheca Buddhica. Чойджи-одсер также считается автором 
«Jirüken-ü tolta-yin tayilburi», и,  как замечал Рерих, «вероятно, этим объяс-
няется сообщение источников об  усовершенствовании им  монгольского 
письма» [10. C. 149].

Исследование тибетско-монгольских и монгольско-тибетских 
межязыковых связей

Рассматривая вклад Ю.Н. Рериха в монголоведение, следует отметить его 
работы, касающиеся проблемы межязыковых связей монгольского и  тибет-
ского языков [11–14]. Рерих относил первые монгольские контакты с Тибетом 
к XIII в. Первые переводы на монгольский с тибетского отличались тем, что 
заимствование из санскрита сводилось к минимуму. Тибетские буддийские 
философские и  религиозные термины на  монгольский язык переводились, 
а не включались в текст как заимствованные слова. В таком подходе к пере-
воду сыграла свою роль традиция, заложенная ранними тибетскими пере-
водчиками, которые приняли за  правило именно перевод, а  не  заимствова-
ние иностранных слов.

Во второй половине XVI в., как отмечал Рерих, работа по переводу полу-
чила новый импульс, связанный с постройкой в Монголии большого мона-
стырского комплекса Эрдени-дзу.

Далее в  истории монгольской языка и  литературы Рерих отмечает пе-
риод, относящийся к  XVII  в., когда в  южной Монголии произошло вели-
кое, на  его взгляд, литературное возрождение и  на  монгольский язык был 



Shustova AM. RUDN Journal of World History, 2025;17(4):510–520

516	 SOURCE STUDIES AND HISTORIOGRAPHICAL STUDIES

переведен тибетский Канджур (1624), а в XVIII в. появилось его исправлен-
ное ксилографическое издание  (1720). Благодаря длительной переводческой 
практике сложилась классическая форма монгольского языка. Нужно отме-
тить, что, как и в тибетской культуре, монгольский литературный язык весь-
ма отличался от монгольского разговорного, который, к тому же разветвлял-
ся на множество диалектов, говоров и даже жаргонов.

Следующий исторический этап, по  Рериху, был связан с  бурным рас-
пространением монашества в Монголии во второй половине XVIII и в XIX в. 
Монгольские монахи начали массово отправляться учиться в  тибетские 
монастыри. Возник особый монгольский монастырский говор, или жаргон. 
Рерих замечал: «с распространением знания тибетского языка, в  монголь-
ский вошли отдельные слова и даже целые выражения, используемые в по-
вседневной речи, и  это дошло до  такой степени, что человеку, знающему 
разговорный монгольский, было трудно понять своего собеседника, говоря-
щего на монастырском жаргоне, базирующемся на тибетских заимствовани-
ях. Предложение может полностью состоять из тибетских слов, склоняемых 
и спрягаемых по-монгольски» [14. C. 76].

Рерих установил, что монгольское произношение тибетских слов опи-
ралось на тибетский диалект восточно-тибетской области Кхам, в котором 
наблюдался переход велярных согласных в палатальные. Кроме того, Рерих 
заметил, что произношение тибетских слов в северной Монголии отличалось 
от произношения на юге Монголии главным образом в переходе тибетских 
консонантных дифтонгов. Он объяснял это особенностью распространения 
буддизма в Монголии в XVI–XVII вв., который проникал, с одной стороны, 
из Джунгарии, а, с другой, — из южной Монголии и Амдо.

Заимствованные тибетские слова, по  его мнению, можно разделить 
на  два класса, а  именно: вошедшие в  монгольскую речь собственно заим-
ствованные слова и часто встречаемые в эпистолярном жанре тибетские вы-
ражения, которые переведены на монгольский язык.

На развитие монгольского языка также повлияло установление в  кон-
це XVII в. отношений между маньчжурским императором и монгольскими 
ханами. Возник особый эпистолярный стиль, в котором помимо тибетского 
начало прослеживаться китайское и маньчжурское влияние. Рерих замечал: 
«В монастырях и при дворах высоких церковных сановников влияние клас-
сического тибетского языка было преобладающим, и  многие стандартные 
выражения, используемые в письмах, это просто перевод существующих ти-
бетских почтительных выражений. В документах царских владений влияние 
маньчжурского и китайского было значительным на протяжении всего пери-
ода маньчжурского господства» [14. C. 76].

Таким образом, Рерих проследил исторические этапы формирования 
монгольского литературного языка, его тесную связь с переводческой рабо-
той тибетских буддийских текстов.



Шустова А.М. Вестник РУДН. Серия: Всеобщая история. 2025. Т. 17. № 4. С. 510–520

ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ И ИСТОРИОГРАФИЯ	 517

Ю.Н. Рерих в  статье «Тибетские заимствованные слова в монгольском 
языке»  [14] привел множество примеров проникновения тибетских слов 
в монгольский язык, а также рассмотрел особенности их произношения.

Свое исследование межязыковых связей Рерих дополнил исследова-
нием монгольских слов в  тибетском языке. Этой теме Рерих посвятил до-
клад «Монгольские заимствования в тибетском языке» («Тувэд хэлэнд орсон 
Монгол уг») [13], с которым выступил на Первом Международном конгрессе 
монголоведов, состоявшемся в Улан-Баторе в 1959 г., причем, как уже упоми-
налось, читал он его на монгольском языке.

Л.  Хурэлбатар отметил: «На Первом Международном съез-
де монголоведов-филологов, состоявшемся в  1959  году в  Улан-Баторе, 
Ю.Н.  Рерих сделал интересный доклад под названием „Монгольские заим-
ствования в тибетском языке“». В одноименной статье Рерихом изучены мон-
гольские слова, перешедшие в тибетский язык, и факт этого заимствования 
ученый связывал с  периодом усиленного монгольского влияния в  Тибете. 
Произношение таких слов в  тибетском языке соответствует монгольской 
фонетике того времени, и это играет важную роль в реконструкции старого 
произношения. Например, встречающиеся в оригинальных тибетских сочи-
нениях XIV и XV вв. слова „хаан“ (хан), „мэргэн“ (ученый) и другие, обозна-
чающие чины и звания, часто отражают орфографию „Сокровенного сказа-
ния“ и памятников квадратного письма. А монгольское слово, обозначающее 

„врач“ и некоторые другие почти полностью вытеснили собственные тибет-
ские слова» [15. C. 405].

Рассматривая вклад Ю.Н. Рериха в историю монголоведения, обязатель-
но надо упомянуть его тибетско-русско-английский словарь с санскритски-
ми параллелями [16]. Он явился первым многоязычным словарем тибетского 
языка подобного рода, причем его объем достаточно большой — около ста 
печатных листов.

Составлением словаря Рерих стал заниматься еще вначале своей на-
учной карьеры в 1924 г. Основная работа над ним была завершена к 1935 г., 
но  Рерих продолжал и  дальше пополнять его словник. Словарь был подго-
товлен к  публикации его учениками, тибетологами Ю.М.  Парфионовичем 
и В.С. Дылыковой, уже после смерти ученого. Они же подготовили русский 
словник. Словарь издан в одиннадцати выпусках с 1983 по 1993 гг. [16].

Тибетско-русско-английский словарь Рериха высоко оценили 
в  Монголии при работе над составлением тибетско-монгольских словарей. 
Монгольский тибетолог Д.  Бурнээ отметила, что словарные статьи Рериха 
носят научный характер, отличаются краткостью и точностью в пояснении. 
Кроме того, они отвечают правилам современной лексикографии. В словнике 
имеется немало заимствований из монгольского языка.

Д. Бурнээ писала: «Мы при составлении нашего словаря взяли из слова-
ря Рериха те пояснения, которые отсутствовали в других словарях. А таких 



Shustova AM. RUDN Journal of World History, 2025;17(4):510–520

518	 SOURCE STUDIES AND HISTORIOGRAPHICAL STUDIES

пояснений было немало. Так, например, только в словаре Рериха мы можем 
встретить грамматические пояснения и примеры к ним. <…> Если в наших 
традиционных тибетско-монгольских словарях явственно чувствуется ав-
торское преклонение перед Буддой, подчас узко религиозное мировоззрение 
автора, то в словаре Рериха присутствует именно научный взгляд на те или 
иные понятия. Например, в наших словарях авторы-приверженцы буддизма 
собственное имя Гаравванчуг поясняют как „злой дьявол“ (монг. „чивэлт шу-
ламс“). Рерих же,  будучи глубоким знатоком буддизма, даёт научный ком-
ментарий: „Эпитет Камадевы, бога любви“» [17. C. 408].

Заключение

Для развития монголоведения и,  в  частности, истории монгольского 
языкознания работы Ю.Н. Рериха актуальны и значимы по настоящее время. 
Современные монголоведы не только изучают, но и используют их в своей 
научной работе.

Для установления событий биографии и вклада в развитие монгольской 
письменности выдающихся ученых лам Сакья-пандита и  Чойджи-одсера 
Ю.Н.  Рерих проанализировал монгольские и  тибетские исторические хро-
ники. Благодаря кропотливой исследовательской работе ему удалось устано-
вить дату рождения Чойджи-одсера и подтвердить предполагаемую дату его 
смерти. Рерих также установил, что в своей переводческой работе Чойджи-
одсер использовал хорошо известный ему уйгурский алфавит и не создавал 
новое монгольское письмо. Вклад Чойджи-одсера в  историю развития буд-
дизма в Монголии Ю.Н. Рерих в своей статье «Монголо-тибетские отноше-
ния в  XIII и  XIV  вв.» характеризует как значительный, благодаря тем тек-
стам, которые Чойджи-одсер сделал достоянием монгольского буддизма.

Значимость результатов исследований Ю.Н. Рериха в истории монголо-
ведения признана ведущими монгольскими учеными.

Список литературы
1.	Roerich  G.N.  Kun-mkhyen Chos-kyi hod-zer and the original of  the Mongol alphabet  // 

Journal of the Royal Asiatic Society of Bengal Letters. 1945. Vol. 11. P. 52–58.
2.	Рерих  Ю.Н.  Монголо-тибетские отношения в  XIII и  XIV  вв  // Филология и  исто-

рия монгольских народов: памяти акад. Б.Я. Владимирцова. М. : Изд-во вост. лит., 
1958. C. 333–346.

3.	Цендина  А.Д., Андросов  В.П.  Сакья-пандита  // Большая российская энциклопедия: 
в 35 томах / гл. ред. Ю.С. Осипов. М., 2015. Т. 29. C. 199–200. EDN: VXTEVB

4.	Гой-лоцава Шоннупэл. Синяя летопись = Deb-ther sNgon-po: история буддизма 
в Тибете / пер. с тибет. Ю.Н. Рериха ; пер. с англ. О.В. Альбедиля, Е.Ю. Харьковой. 
СПб. : Евразия, 2001.

5.	Позднеев А.М. Монгольская хрестоматия для первоначального преподавания. СПб. : 
тип. Акад. наук, 1900. C. 360–379.



Шустова А.М. Вестник РУДН. Серия: Всеобщая история. 2025. Т. 17. № 4. С. 510–520

ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ И ИСТОРИОГРАФИЯ	 519

6.	Schmidt I.J. Geschichte der Ost-Mongolen und ihres Fürstenhauses verfasst von Ssanang 
Ssetsen Chungtaidschi der Ordus. Saint Petersburg, 1829.

7.	Лекции по  истории монгольской литературы, читанные ординарным профессором 
С.-Петербургского университета А.М. Позднеевым в 1895/96 акад. году. Т.I. / записал 
и издал студент Х.П. Кристи. СПб. : Литогр. И. Трофимова, 1896. C. 193–194.

8.	Рерих Ю.Н. Кункхьен Чойджи-одсер и происхождение монгольской письменности // 
Тибет и  Центральная Азия: статьи, лекции, переводы  / науч. ред. М.И.  Воробьева-
Десятовская. Самара : Агни, 1999. C. 164–172.

9.	Dās  B.S.C. Life of  Sum-Pa Khan-Po, also styled Yeśes-Dpal-hbyor, the author of  the 
Rehumig (chronological table.) // Journal of the Asiatic Society of Bengal. 1889. Vol. 58. № 
II. 37–84.

10.	Рерих Ю.Н. Монголо-тибетские отношения в XIII и XIV вв // Тибет и Центральная 
Азия. Статьи, лекции, переводы / науч. ред. М.И. Воробьева-Десятовская. Самара : 
Агни, 1999. C. 140–152.

11.	Roerich  G.N.  Tibetan loan-words in  Mongolian  // Liebenthal Festschrift (Sino-Indian 
studies). 1957. Vol. 5. № 3/4. P. 174–180.

12.	Roerich  G.N.  Tibetan loan-words in  Mongolian  // Избранные труды. М. : Наука, 
1967. C. 248–254.

13.	Рерих  Ю.Н.  Монгольские заимствования в  тибетском языке  // Олон улсын монгол 
хэл бичгийн эрдэмтний анхдугаар их хурал. 2. Улан-Батор, 1961. Т. 2. C. 278–286.

14.	Рерих Ю.Н. Тибетские заимствованные слова в монгольском языке // Буддизм и куль-
турное единство Азии. М. : МЦР, 2002. C. 75–81.

15.	Хурэлбатар Л. Вклад Ю.Н. Рериха в монголоведение // Рерихи и Монголия : сб. ст. / 
отв. ред. Ш. Бира. Улан-Батор : Бемби сан, 2008. C. 404–406.

16.	Рерих  Ю.Н.  Тибетско-русско-английский словарь с  санскритскими параллелями  / 
под общ. ред. Ю. Парфионовича, В. Дылыковой. Вып. 1–11. М. : Наука, 1983–1993.

17.	Бурнээ Д. Ю.Н. Рерих и тибетско-монгольская лексикография // Рерихи и Монголия : 
сб. ст. / отв. ред. Ш. Бира. Улан-Батор : Бемби сан, 2008. C. 406–409.

References
1.	Roerich GN. Kun-mkhyen Chos-kyi hod-zer and the original of  the Mongol alphabet. 

Journal of the Royal Asiatic Society of Bengal Letters. 1945(11):52–58.
2.	Roerich YuN. Mongol-Tibetan relations in  the XIII and XIV  centuries. Philology and 

history of the Mongolian peoples: in memory of Academician B.Ya. Vladimirtsova. Moscow: 
Izd-vo vost. lit. publ.; 1958:333–346. (In Russ.).

3.	Tsendina AD,  Androsov VP. Sakya-pandita. In: Osipov YuS, ed. Great Russian 
Encyclopedia: in 35 volumes. Moscow; 2015;(29):199–200. (In Russ.). EDN: VXTEVB

4.	‘Gos lo-tsa-ba gZhon-nu-dpal. The Blue Annals Deb-ther sNgon-po. The History 
of Buddhism in Tibet, VI-XV cc. Roerich GM,  translated from Tibetan. Calcutta: Motilal 
banarsidass; 1949.

5.	Pozdneev AM. Mongolian anthology for initial teaching. Saint Petersburg: Printing house 
of the Academy of Sciences; 1900:360–379. (In Russ.).

6.	Schmidt IJ. Geschichte der Ost-Mongolen und ihres Fürstenhauses verfasst von Ssanang 
Ssetsen Chungtaidschi der Ordus. Saint Petersburg; 1829.

7.	Christie HP,  recorded and published. Lectures on  the history of Mongolian literature, 
given by  ordinary professor of  St.  Petersburg University  A.M.  Pozdneev in  1895/96 
academician year. Vol. I.  Saint Petersburg: Litogr. I.  Trofimova; 1896:193–194. 
(In Russ.).

8.	Roerich GN. Kunkhyen Choji-odser and the origin of Mongolian writing. In: Roerich G. In: 
Vorob’ova-Desyatovskaya MI, ed. Tibet and Central Asia: Articles, Lectures, Translations. 
Samara: Agni; 1999:164–172. (In Russ.).

http://B.Ya


Shustova AM. RUDN Journal of World History, 2025;17(4):510–520

9.	Dās BSC. Life of  Sum-Pa Khan-Po, also styled Yeśes-Dpal-hbyor, the author of  the 
Rehumig (chronological table.). Journal of the Asiatic Society of Bengal. 1889;58(II), 37–84.

10.	Roerich YuN. Mongol-Tibetan relations in the XIII and XIV centuries. In: Roerich G. In: 
Vorob’ova-Desyatovskaya MI, ed. Tibet and Central Asia: Articles, Lectures, Translations. 
Samara: Agni; 1999:140–152. (In Russ.).

11.	Roerich GN. Tibetan loan-words in Mongolian. Liebenthal Festschrift (Sino-Indian studies). 
1957;5(3/4):174–180.

12.	Roerich GN. Selected Works. Moscow: Nauka publ.; 1967:248–254. (In Russ.).
13.	Roerich GN. Mongolian Loan words in Tibetan language. Olon ulsyn mongol hel bichgijn 

erdemtnij anhdugaar ih hural. 2. Ulan-Bator, 1961:278–286. (In Mong.).
14.	Roerich GN. Tibetan Loan words in Mongolian language. In: Roerich GN. Buddhism and 

Cultural Unity of Asia. Moscow: MCR, 2002:75–81. (In Russ.).
15.	Khurelbatar L.  Contribution of  Yu.N.  Roerich in  Mongolian studies. In: Bira Sh,  ed. 

Roerichs and Mongolia: collection of  articles. Ulaanbaatar: Bambi san; 2008: 404–406. 
(In Russ.).

16.	Roerich  G; Parfionovich Yu,  Dylykova V,  eds. Tibetan-Russian-English Dictionary with 
Sanskrit Parallels. Moscow: Nauka publ.; 1983–1993;(1–11). (In Russ.).

17.	Burnee D. Yu.N. Roerich and Tibetan-Mongolian lexicography. In: Bira Sh, ed. Roerichs 
and Mongolia: collection of articles. Ulaanbaatar: Bambi san; 2008:406–409. (In Russ.).

Информация об авторе:
Шустова Алла Михайловна — кандидат философских наук, старший научный сотрудник 
Центра Индийских исследований, Институт востоковедения РАН, Российская Федерация, 
107031, Москва, ул. Рождественка, д. 12, e-mail: ashustova@ivran.ru ORCID: 0000-0002-
7130-1762. SPIN-код: 9589-1579.

Information about the author:
Alla M. Shustova — PhD (Philosophy), Senior Research Fellow of Center of  Indian studies, 
Institute of Oriental Studies Russian Academy of Sciences, 12 Rozhdestvenka St., Moscow, 
107031, Russian Federation, e-mail:  ashustova@ivran.ru ORCID:  0000-0002-7130-1762. 
SPIN-code: 9589-1579.

mailto:ashustova@ivran.ru
https://orcid.org/0000-0002-7130-1762
https://orcid.org/0000-0002-7130-1762
mailto:ashustova@ivran.ru
https://orcid.org/0000-0002-7130-1762

