
Теория, стратегии

19

Научное мнение. 2025. № 7–8. С. 19–24.
Nauchnoe mnenie. 2025. № 7–8. Р. 19–24.
Научная статья
УДК 1 (091)
DOI: https://doi.org/10.25807/22224378_2025_7–8_19

ФЕНОМЕН СОВЕСТИ  
В ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ПРАВОСУДНОЙ ТРАДИЦИИ

Анатолий Николаевич Яшин
Мурманский арктический университет, г. Мурманск, Россия
Yashin58@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-0374-705X

Аннотация. В статье рассматривается многовековая дилемма: какими преимуществен-
но категориями, понятиями и смыслами должен руководствоваться субъект правопри-
менения, в частности судья при осуществлении правосудия. На первый взгляд, ответ 
очевиден — законом. Но так ли все однозначно в этой констатации ответа? Осознавая 
глубину и сложность проблемы, законодатель относительно недавно вводит в юридиче-
ский оборот, в статью 17 российского Уголовно-процессуального кодекса, нравственную 
категорию «совесть», подчеркивая тем самым ее значимость и необходимость при оцен-
ке доказательств, а в конечном итоге, для определения виновности или невиновности 
человека в его деянии. Автор статьи в историко-философском контексте излагает соб-
ственную позицию по проблеме взаимоотношения закона и совести в традиции отече-
ственного правосудия, основываясь при этом на философско-правовых воззрениях, как 
российских мыслителей, так и западных классиков философии, делая определенный вы-
вод о необходимости нравственно-правовой связки, паритетных начал закона и совести 
в оценке юридического факта (деяния), установления виновности-невиновности лица, 
назначения наказания или освобождения от такового.

Ключевые слова: государство, закон, суд, правосудие, традиция, совесть, правда, стра-
дание, покаяние, милосердие, прощение

Original article

THE PHENOMENON OF CONSCIENCE  
IN THE DOMESTIC JUDICIAL TRADITION

Anatoly N. Yashin
Murmansk Arctic University, Murmansk, Russia
Yashin58@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-0374-705X

Abstract. This article examines a centuries-old dilemma: what categories, concepts and 
meanings should be primarily used by a subject of law enforcement, in particular, a judge, 
when administering justice. At first glance, the answer is obvious – the law. But is everything 
so clear in this statement of the answer? Realising the depth and complexity of the problem, 
the legislator relatively recently introduced into legal circulation, in Article 17 of the Rus-
sian Criminal Procedure Code, the moral category of “conscience”, thereby emphasising its 
importance and necessity in assessing evidence, and ultimately, in determining the guilt or 
innocence of a person in his act. In a historical and philosophical context, the author of the 
article sets out his own position on the problem of the relationship between law and con-

©  Яшин А. Н., 2025



20

Научное мнение № 7–8 (2025)

science in the tradition of domestic justice, based on the philosophical and legal views of 
both Russian thinkers and Western classics of philosophy, making a certain conclusion about 
the need for a moral and legal link, the parity of the principles of law and conscience in as-
sessing a legal fact (act), establishing the guilt or innocence of a person, imposing a punish-
ment or exemption from it.

Keywords: state, law, court, justice, tradition, conscience, truth, suffering, repentance, mercy, 
forgiveness

Философы разных эпох и цивилизаций 
пытались ответить на вопрос о соотношении 
совести и закона. Античные мыслители по-
лагали, что требования закона должны соот-
ветствовать требованиям совести. Например, 
в соответствии со взглядами Платона, зако-
нодатель для управления должен применять 
два метода, а именно: убеждение и силу [1, с. 
315]. Мыслитель критикует тех, кто использу-
ет только второй метод. Закон, по его мнению, 
должен иметь не только силовую, но и мораль-
ную санкцию. Аристотель также пытался со-
вместить правовые и моральные категории. 
Справедливость как основу права он рассма-
тривал через призму сочувствия, которое яв-
ляется моральным чувством: справедливый 
человек — это, прежде всего, человек сочув-
ственного суждения, который при следовании 
законным предписаниям должен учитывать 
конкретные обстоятельства, принимая реше-
ние [2, с. 101]. Цицерон предпочитал неписа-
ные законы, возникшие раньше любого писа-
ного законодательства, так как «наши юристы 
часто разделяют правовую доктрину, которая, 
по сути, проста, на бесконечное множество 
технических различий» [3, с. 148].  Он неод-
нократно упоминает в своих работах мысль о 
неразрывной связи понятия «справедливость» 
с римскими законами [3, с. 149]. 

До эпохи Нового времени всех мыслите-
лей объединяет понимание морали как осно-
вы права. Совесть они считали естественным 
источником правовых норм. Новое время 
принесло с собой идею раздельного суще-
ствования права и совести, их независимо-
сти друг от друга. Христианская традиция 
поддерживала идею о божественном проис-
хождении морали. Естественным следствием 
такой позиции была претензия морали на ру-
ководящее положение по отношению к праву. 

Но одна из характерных особенностей пери-
ода Возрождения и Нового времени заклю-
чалась в постепенной секуляризации жизни 
человека. Руководящую роль в обосновании 
права стала играть государственная воля. 

Возрождение и Новое время — это период 
становления наций, для оформления которых 
требовались национальные законодатель-
ства, построенные не столько на моральных 
принципах, сколько на государственных ин-
тересах. Н. Макиавелли утверждал, что по-
литики вынуждены делать зло ради благих 
целей [4, с. 156]. По мнению Т. Гоббса, закон 
основывается на силе, а его толкователями 
могут быть только те, кого назначает власть 
[5, с. 238].

В представлениях о соотношении права 
и совести возобладал взгляд, который позже 
был назван правовым позитивизмом. Такой 
взгляд освобождает законодателя от необхо-
димости оглядываться на моральные нормы 
при принятии нормативных актов. У законо-
дателя остается единственный руководящий 
принцип — понимание им рациональной це-
лесообразности принимаемых актов. Но со-
весть не является рациональным явлением. 
Она действует не по стандартам логики, но 
интуитивно. Для позитивистского мышле-
ния явления, не поддающиеся однозначной 
верификации, неприемлемы. Поэтому по-
зитивистски настроенные философы стали 
пропагандировать свободу рационально обо-
снованного права от ненадежных моральных 
суждений, прежде всего от совести.

В результате действия этих двух взаимос-
вязанных факторов — развития секуляриза-
ции и популяризации позитивизма, сложилась 
современная ситуация соотношения пра-
ва и совести. Ее главная характеристика —  
сепаратное существование этих сфер духов-



Теория, стратегии

21

ной жизни человека. В XX в. такое положе-
ние дел казалось вполне нормальным. Внеш-
няя сторона жизни человека, его отношения в 
обществе регулировались обязательными для 
всех, одинаковыми и рационально обоснован-
ными нормами поведения, выраженными в 
праве. Его внутренняя жизнь регулировалась 
индивидуальными представлениями, которые 
зависели от культурных и личных особенно-
стей, от воспитания. Эти представления зна-
чительно проигрывают правовым нормам: 
они не могут быть унифицированы, имеют 
бесписьменный характер, воспринимаются 
человеком интуитивно и поэтому являются 
ненадежными и подозрительными, следова-
тельно, могут распространяться исключи-
тельно на личную сферу жизни человека. 

Сейчас, в XXI в., начинает приходить по-
нимание того, что такое положение не явля-
ется нормальным. Во-первых, в настоящее 
время растет популярность идеи о том, что 
человека нельзя рассматривать как исключи-
тельно рациональное существо. Человек от-
личается от компьютера именно тем, что он 
испытывает эмоции, переживает различные 
чувства, верит. Его нельзя втиснуть в узкие 
рамки рациональности. В том числе совесть 
часто помогает ему принять правильное ре-
шение в сложной ситуации. Это означает, что 
наличие совести должно учитываться во вза-
имоотношениях с человеком.

Во-вторых, право без моральной санкции 
лишается своего авторитета. Оно превращает-
ся во внешнюю силу, которой человек должен 
подчиняться только потому, что это сила. Но 
такое право уподобляется законам природы, 
действующим также без моральной санкции. 
Если одно животное съело другое животное, 
то это действие нельзя оценивать с моральной 
точки зрения, так как это простое проявление 
природных законов жизни этих животных. Но 
это невозможно сказать в отношении ситуа-
ции, при которой один человек съел другого. 
Притом, что один из этих людей удовлетворил 
свою природную потребность — утолил голод, 
его поступок не только получает осуждение со 
стороны общественного закона, но также и со 
стороны моральных представлений тех людей, 
которые о нем узнали. 

Одна из главных характеристик человека 
заключается в том, что он является оцени-
вающим существом. Человек всегда оцени-
вает то, с чем он имеет дело. Он делает это 
двумя способами: формально — с точки зре-
ния права и содержательно — с точки зре-
ния своей совести. Если в ходе этой оценки 
форма (право) не будет соответствовать со-
держанию (совесть), то в человеке возникает 
духовный разлад. 

Когда человек сравнивает право и со-
весть, то наблюдаются две интересные осо-
бенности:

1) при таком сравнении критериями оцен-
ки являются требования совести, а право — 
объектом оценки, но не наоборот;

2) победа всегда будет принадлежать сове-
сти, но не праву.

Эти особенности вызваны тем, что со-
весть представляет собой внутреннюю уве-
ренность человека в том, что есть добро и 
зло (по выражению И. Канта, «внутренний 
суд в человеке») [6, с. 189], а право — это 
лишь внешняя декларация об этом других 
людей. Поэтому, хотят того правовые пози-
тивисты или нет, человек всегда делал оцен-
ку права с помощью своей совести и будет 
ее делать в будущем. Надо признать данную 
ситуацию как проявление нормального чело-
веческого качества и учитывать ее в решении 
проблем тех людей, которые применяют пра-
во на практике.

Плодотворный опыт размышления над 
рассматриваемой нами проблемой содержит-
ся в русской философии конца XIX — нача-
ла XX в. Он может быть очень полезным для 
понимания современного состояния пробле-
мы. В это время в России сформировалась на-
учная школа юридического позитивизма. Ее 
представители, например, Николай Коркунов 
и Габриель Шершеневич, считали ненужным 
подвергать право моральной оценке. Они ото-
ждествляли право и закон, а его единствен-
ный источник видели в воле государства. 

Результатом появления такого взгляда ста-
ла ожесточенная полемика между позитиви-
стами и представителями русской религиоз-
ной философии. Многие русские философы 
этого периода критически относились к фор-



22

Научное мнение № 7–8 (2025)

мальностям позитивного права, а проблему 
гражданского общества связывали с этниче-
ской и религиозной особенностью, культурой 
отечественного духа. К концу XIX в. критика 
государства и права стала обычным явлени-
ем. Иногда она принимала крайние формы.  
В частности, с нравственной критикой госу-
дарства и права, провозглашая антиправовой 
морализм, выступал великий русский писа-
тель Лев Толстой.

Представители русской философской 
мысли II пол. XIX — нач. XX в., приняв мно-
гие идеи западноевропейской философии, 
осмысливавшие природу совести, наполни-
ли эту аксиологическую проблему новым 
смыслом и содержанием. Данные новации 
обусловливались особенностью русского, 
преимущественно религиозно-философско-
го, обостренно «совестливого» сознания от-
носительно восприятия и оценки действи-
тельности

Так, например, для А. С. Хомякова закон, 
созданный государством, это всего лишь 
«внешний» закон, а сущностным, истинным 
является «внутренний» закон — совесть. 
Он отмечает, что именно внутренний закон 
(совесть) более нетерпим к преступлению, 
нежели внешний [7, c. 240]. С Хомяковым 
солидарен в этом вопросе Н. О. Лосский, 
утверждавший, что истинное наказание для 
преступника — это угрызения совести [8,  
с. 179], а И. А. Ильин находил в совести глав-
ный источник справедливости [9, c. 181].

Но ярче всего размышления о соотноше-
нии права и совести представлены в философ-
ском творчестве двух русских мыслителей —  
Ф. М. Достоевского и В. С. Соловьева. Так, в 
творчестве Ф. М. Достоевского рассматрива-
ется феномен совести в соотношении с пра-
вом, исследуются муки совести и покаяние 
преступника-грешника на глубине, ранее не-
доступной для философско-правовой мысли. 
Не принимая этику чистого разума, писатель 
утверждает, что законы разума не способны в 
должной мере влиять на социальное поведение 
человека, исходя из их императивных государ-
ственных предписаний. Самый справедливый 
суд, по Достоевскому, это суд собственной 
совести преступника — нравственная ответ-

ственность за преступление-грех [10, с. 43]. 
И страдание непременно должно быть —  
только через страдание происходит истин-
ное очищение, покаяние, правосудие, вне за-
висимости от постановления светского суда: 
«Страдать хочу и страданием очищусь! Ведь, 
может быть, и очищусь, господа, а?» — вопро-
шал Дмитрий Карамазов [11, с. 456].

Проблема совести, вины и стыда была глу-
боко разработана в творчестве В. С. Соло-
вьева, утверждавшего, что человек должен 
жить, повинуясь чувству долга и по совести. 
Будучи «определенным минимумом нрав-
ственности», право, по Соловьеву, должно 
соотноситься с моральными установками, а 
по сему, утверждает мыслитель, любое пре-
ступление — это не столько игнорирование 
формальных предписаний правовой нормы, 
сколько нарушение нравственной правды, 
прежде всего в отношении личности преступ-
ника. При этом совесть является тем одухот-
воренным законом, который позволяет субъ-
екту быть законопослушным без внешнего 
формального предписания, иными словами, 
закон есть рациональное внешнее принужде-
ние, а совесть — внутренне-иррациональное 
побуждение, не требующее внешнего регуля-
тора [12, с. 216].

В пореформенной России II пол. XIX в. 
правоприменение доказывало верность ут-
верждений мыслителей о необходимости 
симбиоза закона и совести. Так, выдаю-
щийся русский юрист А. Ф. Кони в иерар-
хии ценностей правосудия называл совесть, 
а его научная работа «Нравственные нача-
ла в уголовном процессе» по-прежнему ак-
туальна и востребована судейским сообще-
ством. В частности, он пишет, что «вывод о 
виновности является результатом сложной 
внутренней работы судьи, не стесненного 
в определении силы доказательства ничем, 
кроме указаний разума и голоса совести» [13,  
с. 38]. А в другой своей книге «Отцы и дети 
судебной реформы» он также решающее зна-
чение придает совести в правосудии: «Ни в 
одной деятельности не приходится так часто 
тревожить свою совесть, то призывая ее в су-
дьи, то требуя от нее указаний, то отыскивая 
в ней одной поддержки» [14, с. 341].



Теория, стратегии

23

Примером того, как совесть служит ос-
новой законного и справедливого решения, 
можно назвать процесс с участием корифея 
русской адвокатуры Ф. Н. Плевако. Он защи-
щал в судебном процессе священника, совер-
шившего уголовное преступление небольшой 
тяжести, но покаявшегося. Завершая свою за-
щитительную речь, адвокат обратился к при-
сяжным заседателям со следующими словами: 
«Господа присяжные заседатели! Перед вами 
сидит человек, который тридцать лет отпускал 
вам на исповеди грехи ваши. Теперь он ждет 
от вас: отпустите ли вы его грехи» [15, с. 354]. 
Присяжные вынести вердикт — оправдать, 
продемонстрировав тем самым свое решение 
«по совести». И вряд ли кто упрекнет их в не-
справедливости и противозаконности.

Словосочетание «правосудие по совести» 
вполне допустимо в юридическом обороте, 
но при условии, что итоговым судебным по-
становлением не нарушаются закон и прин-
ципы судопроизводства. Это прежде всего. 
Но важно учитывать еще — имело ли место 
покаяние преступника, чтобы у судьи, при-
сяжных заседателей были моральные ос-
нования проявить милосердие, прощение; 
чтобы они увидели перед собой не просто 
преступника, подсудимого, а оступившегося 
человека, согрешившую личность, способ-
ную на духовное очищение. Здесь совесть 
поможет преступнику осознать свой грех, 
а судьям определить наказание или освобо-
дить от такового.  

Подводя итог рассмотрению проблемы 
соотношения права и совести, можно кон-
статировать, что по этой проблеме накоплен 
большой теоретический и практический опыт 
ее решения. Но, несмотря на это, до оконча-
тельного решения проблемы очень далеко. 
Совесть пытались определить многие мыс-
лители. Но надо констатировать, что до сих 
пор так и не появилось общепринятой, в том 
числе юридической, дефиниции этого поня-
тия. Вероятно, это пока невыполнимая задача. 

Причина этого, на наш взгляд, нерациональ-
ный характер самого понятия, которое не мо-
жет быть до конца верифицировано. Даже в 
рациональных определениях совести отража-
ются интуитивные характеристики.

Полагаем, что под совестью следует пони-
мать внутренний нравственный закон, уста-
новленный личностью для принятия реше-
ний без внешнего побуждения и императива, 
на основе собственного понимания добра и 
зла, правды и неправды, справедливости и 
несправедливости. Из этого определения вы-
текает возможность относительно справед-
ливого правосудия, поскольку вершит его не 
безгрешный человек, по своей нравственной 
установке понимающий смысл и значение 
совести. Из этого следует, что рассматривае-
мую нами проблему каждый человек должен 
решать самостоятельно. 

Никто не может сформулировать универ-
сальные рецепты по «правильному» исполь-
зованию совести в практике применения пра-
ва. Он может опереться при этом только на 
опыт размышления и дела других людей, но 
какой опыт, каких людей и в какой мере он 
это сделает, каждый решает самостоятельно.

Это трудная задача: человек должен совме-
стить рациональное право и иррациональную 
совесть. Современный человек привык поль-
зоваться высокотехнологическим оборудова-
нием, доверять машине в принятии многих 
решений вместо себя. Поэтому при выборе 
между правом и совестью он чаще всего вы-
бирает право, укладывающееся в машинный 
алгоритм. Но он должен помнить, что, мысля 
механистически, он будет принимать механи-
стические решения и совершать механисти-
ческие действия. Человеческая сущность бо-
гаче. Она не ограничивается использованием 
выработанных алгоритмов. Используя опыт 
русской философии, которая рассматривает 
право как минимум нравственности, необхо-
димо руководствоваться не только правовы-
ми нормами, но также слушать голос совести.    

Список источников

1. Платон. Законы / общ. ред. А. Ф. Лосева и др.; пер. с древнегреч. А. Н. Егунова и др. 
М.: Мысль, 1999. 830 с. 



24

Научное мнение № 7–8 (2025)

2. Аристотель. Никомахова этика // Сочинения: в 4 т. / ред. и авт. вступ. ст. А. И. Доватур 
и Ф. Х. Кессиди. М.: Мысль, 1983. Т. 4.  830 с. 

3. Цицерон М. Т. О государстве. О законах. М.: Академический проект, 2016. 253 с.
4. Макиавелли Н. Государь. Рассуждения о первой декаде Тита Ливия. М.: Попури, 2013. 

672 с.
5. Гоббс Т. Левиафан или материя, форма и власть государства церковного и гражданского /  

предисл. и ред. А. Ческиса. М.: Соцэкгиз, 1936. 503 с.
6. Кант И. Метафизика нравов // Сочинения: в 6 т. М.: Мысль, 1965. Т. 4. 478 с.
7. Хомяков А. С. Сочинения: в 2 т. М.: Медиум, 1994. Т. 1. 589 с.
8. Лосский Н. О. Бог и мировое зло. М.: Республика, 1994. 432 с.
9. Ильин И. А. Путь к очевидности.  М.: Республика, 1993. 431 с.
10. Достоевский Ф. М. Записки из мертвого дома // Полн. собр. соч.: в 30 т. Л.: Наука, 1972. 

Т. 4. 326 c.
11. Достоевский Ф. М. Братья Карамазовы // Полн. собр. соч.: в 30 т. Л.: Наука, 1976.  

Т. 14. 507 c.
12. Соловьев В. С. Чтения о богочеловечестве. Духовные основы жизни. Оправдание до-

бра. М.: Харвест, 1999. 912 с.
13. Кони А. Ф. Нравственные начала в уголовном процессе. М.: Юр. лит-ра, 1967. 537 с.
14. Кони А. Ф. Отцы и дети судебной реформы. М.: Русская мысль, 1914. 349 с.
15. Плевако Ф. Н. Речи: в 2 т.  / под ред. Н. К. Муравьева. М.: Издание М. А. Плевако, 1909. 

Т. 2. 451 с.

Статья поступила в редакцию 06.07.2025; одобрена после рецензирования 15.08.2025; при-
нята к публикации 21.08.2025.
The article was submitted 06.07.2025; approved after reviewing 15.08.2025; accepted for publica-
tion 21.08.2025.

Информация об авторе:
А. Н. Яшин — доктор философских наук, доцент, заведующий кафедрой юриспруденции.
Information about the Author:
A. N. Yashin — Doctor of Sciences (Philosophy), associate professor, head of the Department of 
Jurisprudence.


