
30

Научное мнение № 12 (2025)

©  Арапов О. Г., 2025

Научное мнение. 2025. № 12. С. 30–35.
Nauchnoe mnenie. 2025. № 12. Р. 30–35.
Научная статья
УДК 101.1
DOI: https://doi.org/10.25807/22224378_2025_12_30

ВЕК БОГОВ, ВЕК ГЕРОЕВ, ВЕК ЛЮДЕЙ…  
О МИФАХ ЦИВИЛИЗАЦИИ НОВОГО ТЫСЯЧЕЛЕТИЯ

Олег Геннадьевич Арапов
МИРЭА — Российский технологический университет, Москва, Россия
arapov@mirea.ru, https://orcid.org/0000-0002-8107-9958

Аннотация. В статье ставится проблема осмысления роли мифа и значения мифотворче-
ства для выработки стратегий будущего развития человеческой цивилизации. На основе 
современных подходов проводится различие между мифом и мифологией. При анализе 
вопросов современного исторического периода рассматриваются антропологические кон-
цепции техники и технического мира. Особое внимание уделяется идее незавершенности 
исторического развития человечества, ставится проблема цифрового бессмертия человека.

Ключевые слова: техника, цифровизация, миф, миф современности, апокалипсическое 
и катастрофическое сознание, утопия, антиутопия, отчуждение, цифровое бессмертие

Original article

THE AGE OF GODS, THE AGE OF HEROES, THE AGE OF HUMANS…  
THE MYTHS OF THE CIVILISATION OF THE NEW MILLENNIUM

Oleg G. Arapov 
MIREA – Russian Technological University, Moscow, Russia
arapov@mirea.ru, https://orcid.org/0000-0002-8107-9958

Abstract. The article addresses the problem of understanding the role of myth and the 
significance of myth-making in the development of strategies for the future evolution of 
human civilisation. On the basis of contemporary theoretical approaches, a distinction 
is drawn between myth and mythology. In analysing issues characteristic of the present 
historical period, the article examines anthropological conceptions of technology and the 
technological world. Particular attention is paid to the idea of the incompleteness of hu-
manity’s historical development, and the problem of human digital immortality is raised.

Keywords: technology, digitalisation, myth, contemporary myth, apocalyptic and cata-
strophic consciousness, utopia, dystopia, alienation, digital immortality

Продолжим, до определенного момента, 
перечень, начало которого вынесено в загла-
вие статьи: век машин/робототехники, век 
цифры… Сила традиции склоняет нас к не-
обходимому восприятию его незавершенно-
сти, как и неизбежной для нас конечной не-
исполненности человеческого исторического 

бытия, как и когда бы оно ни завершилось: 
прошлое, перетекая в настоящее, не вызывает 
его из небытия с ничем не колебимой силой 
притяжения и прямолинейно действующей 
закономерностью, однозначностью воплоще-
ния форм бытия и способов существования, 
как и само наступившее настоящее не может 



Теория, стратегии

31

в существе своем быть хоть сколько-нибудь 
полным оправданием будущего. Будущее до 
некоторой степени есть всегда tabula rasa 
культуры: человечество, каким ему удалось 
стать к переживаемому в качестве «настоя-
щего» некоторому моменту времени, транс-
цендируя сложившийся свой образ в будущее 
время, созидает себя во многих отношениях 
внове, как и сам мир, включенный в сферу че-
ловеческой деятельности, тем самым не ведая 
со всей определенностью, как свершится бу-
дущее настоящего и каким станет настоящее 
так реализуемого будущего.

Дальнейшее философское углубление в 
вопрос о современной культуре, которая, 
необходимо это отметить, представляет со-
бой эпоху переходную от одного истори-
ческого времени, с его уже сложившейся 
мифологией, к другому, пока еще безымян-
ному, в силу непроясненности его мифоло-
гических реалий, времени, требует от нас 
ясного понимания самого мифа как универ-
сального, передающегося от поколения к 
поколению людей опыта культуры, просвет-
ляющего (или же, напротив, затеняющего) 
ее существо и перспективы развития. Это 
представляется тем более важным, что сама 
современность актуализирует принципи-
альную связь различных сфер обществен-
ной жизни и аспектов развития культуры с 
мифом, продолжая тем самым начавшийся 
еще в VIII в. поиск рациональных ее осно-
ваний и обоснования существенности про-
цессов мифотворчества не только для арха-
ики, но также и для современной культуры 
с позиций разума.

С точки зрения ряда современных иссле-
дователей, необходимо различать миф как 
первоначальное бессознательное средоточие 
базовых смыслов и мифологию, понимае-
мую в качестве первой рационализации этих 
смыслов, придания им вида чувственных 
образов, а также повествовательной фор-
мы их репрезентации. В книге «Возвраще-
ние Адама. Миф, или Современность архаи-
ки» известный историк и теоретик культуры 
Михаил Ямпольский, ссылаясь на мнение 

французского философа Ж.-Л. Нанси, отно-
сительно этого вопроса пишет следующее: 
«Мифом, как мне кажется, можно называть 
текст недифференцированной потенциаль-
ности, противоположный тому, что можно 
называть мифологией, т. е. зафиксированным 
корпусом нарративов, порожденных мифом. 
Миф всегда касается истоков, которые невы-
разимы. Жан-Люк Нанси как-то заметил: «…
под “мифом” следует понимать открытость 
к возможности смысла — смысла, не осна-
щенного состоявшимися значениями (тем, 
что я бы назвал “мифологией”), но просто 
смыслом, как движением, событием, суще-
ствованием», и я бы добавил, вслед за Шел-
лингом, — переходом. Там, где возникает 
миф, мы оказываемся в области невырази-
мого, в области молчания или неартикули-
рованной речи. <…> Я согласен с Нанси в 
том, что бывают переходные эпохи, когда 
общество движется от мифа к мифологии и 
наоборот, от сформулированного и много-
кратно повторенного к невыразимому и пер-
вичному» [1, с. 52–53].

Вслед за Венсаном Декомбом, само поня-
тие современности М. Ямпольский поставил 
в необходимую для понимания ее специфики 
связь с идеей актуальности. Со-временность —  
это не принадлежность некой общей аб-
страктной хронологии, она представляет вза-
имодействие разных, независимых друг от 
друга установок и взаимовлияющих видов 
деятельности. «Современные практики … со-
временны потому, что тот факт, что они осу-
ществляются в одно и то же время, понуждает 
к взаимодействию во всех смыслах слова» [1, 
с. 34]. Однако для того, чтобы оказывать вли-
яние и взаимодействовать, они должны сохра-
нять свою исходную разнородность, обуслов-
ленную как временем происхождения, так и 
подразумеваемыми ими планами бытия —  
психическим и природным, физическим и 
метафизическим, имманентным и трансцен-
дентным и др.

Относительно мифа, толкования его суще-
ства и роли современной культурой, равно 
как и самого мифа современности, Ямполь-



32

Научное мнение № 12 (2025)

ский утверждает следующее: «Именно много-
временность и множественная локальность и 
есть фундаментальная черта мифа, которую 
со-временность обнаруживает в себе. Миф 
со-временности в этом смысле является пря-
мой противоположностью тоталитарному 
мифу, стремящемуся, трансцендировать мно-
жественность в Едином» [1, с. 34].

Нынешним существованием мы заверша-
ем новоевропейский период истории куль-
туры, который питал лежащий в его осно-
ве титанический миф о своего рода новой 
космогонической по своим функциям и от-
крывшимся возможностям «стихии» челове-
ческого разума, кардинальным образом пре-
образующего предметную реальность мира, 
а также всесилии практически ориентирован-
ной науки,  техники и технологий, одной из 
важнейших составляющих которого была ши-
роко понимаемая (не только в политическом 
смысле)  идеологема власти. Это — время 
машин, машинерии различных видов массо-
вого производства, наконец, робототехники, 
внедрившейся во все общественные сферы и 
быт, время, обозначившееся одной из первых 
форм рационализации базового мифа культу-
ры — бэконовской философской верой в осу-
ществимость научно-технического прогресса 
и возможность установления господства че-
ловека над миром («Знание — сила»). Далее 
последовали неминуемая, как представляет-
ся, «смерть бога» и появление сверхчеловека 
Ницше, а также окончательное «расколдовы-
вание мира». «Свершилось: Макс Вебер при-
думывает великое слово “расколдовывание 
мира”. В одном эссе о ключевых понятиях 
социологии он пишет о том, что важно для 
капиталистической структуры общества: ра-
стущая технизация и онаучивание, рациона-
лизация того, что раньше считалось чудом. 
“Расколдовывание мира” означает, выражаясь 
словами самого Вебера, что человечество ве-
рит, будто все можно освоить путем расчета» 
[2, с. 104]. Таковы основные вехи развития и 
воплощения в действительности новой ми-
фологии техногенной цивилизации на этом 
временном витке ее существования.

Кроме того, обозначенное время пред-
ставляет собой период последовательного 
развития и смены утопического, позитивно-
натуралистического (в этическом плане — 
прагматико-утилитаристского), и, наконец, 
антиутопического мировосприятия. Утопиче-
ская мифология, которая, начиная с XVI сто-
летия европейской истории, определяла раз-
личные научные и социально-политические 
проекты, в которых доминировали идеи про-
гресса во всех областях человеческого знания 
и общественного развития за счет первосте-
пенного действия разума и доброй воли чело-
века, а также  образы будущего как времени 
сбывшейся мечты о процветании человече-
ства и гармонии, достигнутой между челове-
ком и миром [3], в конце концов сменились 
антиутопическими смыслообразами мифоло-
гического сознания, основой которых служит 
чувство тотального одиночества и неприкаян-
ности «заброшенного» в мир человека, тяже-
ло переживаемый трагический разрыв между 
человеком и миром, грозящий человечеству, 
как представляется, неминуемой гибелью. 
Глубочайший пессимизм и нигилизм челове-
ка, отчужденного от себя самого, других лю-
дей («ад — это другие») и общества в целом, 
с его тотальным контролем над всеми сферам 
жизни, вместо первоначального всемирного 
оптимизма, — так осуществляет себя полно-
та диалектической логики мифа [4].

В своей работе «Об апокалипсическом 
времени» Эммануэль Мунье говорит о двух 
типах мировосприятия, каждый из которых, 
как на уровне индивидуального, так и кол-
лективного сознания, по-своему определяет 
природу отношений настоящего, прошлого 
и будущего в их взаимосвязи и на границах 
разрыва: речь идет об апокалипсическом и 
о катастрофическом типах исторического 
сознания, а также развившихся на их основе 
представлениях об исполненных истинного 
драматизма реалиях человеческого бытия в 
мире и неоднозначных оценках его перспек-
тив. И тот и другой типы сознания и миро-
восприятия исходят из идеи конца мира: как 
мрачно мерцающей на горизонте всемир-



Теория, стратегии

33

но-исторического существования возмож-
ности катастрофического финала, чтобы 
конкретно под этим ни подразумевалось, в 
одном случае, и строго диктуемой необхо-
димости, а потому неотвратимости такого 
конца мира ветхого в случае христианской 
апокалиптики. Таким образом, в обоих слу-
чаях исхода исторического бытия речь идет 
о пугающе неизбежном, в силу сложившихся 
обстоятельств, либо неизбежно полагаемом 
конце мира, однако, если апокалипсическое 
сознание, несмотря на некоторые мрачные 
свои стороны, в целом имеет положитель-
ный заряд и будущее — правда, уже за гори-
зонтами этого мира — представляется ему 
скорее в положительном свете, то сознание 
катастрофическое, напротив, оценивает пер-
спективы отрицательно, как по сути неоста-
новимо усугубляющийся всеобщий кризис 
существования и имеет относительно насто-
ящего, а главным образом будущего, песси-
мистический настрой.

В настоящий момент, когда, как уже было 
сказано выше, столь явно обозначились мно-
гие проблемы современного этапа цивили-
зационного развития человечества, в обще-
ственном восприятии образов настоящего и 
будущего начинают преобладать негативные 
его оценки и упаднические умонастроения. 
«Впервые за много лет, — пишет Мунье, — 
людей неотступно преследует мысль о том, 
что конец света возможен, и эта угроза живет 
рядом с нами; мы, люди, сможем увидеть ее 
воплощенной. Во многом это — конец свет-
ского мира, горизонт которого, если можно 
так сказать, уже виднеется. Но от этого наши 
перспективы не радостнее. Подобное кол-
лективное чувство не так часто рождалось в 
истории, чтобы сегодня люди не оценивали 
его как основополагающий факт нашей эпо-
хи» [5, с. 442]. Апокалипсическое мировос-
приятие получает свое выражение и развитие 
в утопических нарративах, тогда как ката-
строфическое умонастроение проявляется с 
наибольшей силой в антиутопической куль-
турно-исторической мифологии. В случае с 
последним свою выдающуюся роль играют 

образы механизмов, машинной техники и 
робототехники, тотально технизированно-
го мира, а также, в особенности в последние 
десятилетия, разнообразные виды виртуаль-
ной реальности и цифрового бытия — заво-
раживающие и манящие своей бытийствен-
ной пластичностью, пленяющие, как кажется,  
бесконечным разнообразием возможностей 
воплощений  жизни и реализации экзистен-
циальных проектов, но при этом много уси-
ливающие внутреннее чувство одиночества, 
ностальгии по реальной жизни и обналичен-
ности смерти. Ностальгии по конечности и 
хрупкости обнаженного и чуткого в своем 
глубоко естественном поэзисе всемирно от-
зывчивого человеческого бытия.

Техника рассматривается философами 
XX в. в качестве важнейшего фактора ци-
вилизационного развития и одновременно 
того, с чем связывают новый этап в разви-
тии и последующем осмыслении проблемы 
отчуждения, отчужденного человеческого 
существования. Карл Ясперс дает следую-
щее определение техники: «Техника — это 
совокупность действий знающего человека, 
направленных на господство над природой: 
цель их — придать жизни человека такой об-
лик, который позволил бы ему снять с себя 
бремя нужды и обрести нужную ему фор-
му окружающей среды» [6, с. 115]. Однако о 
чем знает, кроме устройства самой техники, 
и ближайших целях применения технических 
средств применяющий технику человек? Что 
знает он о себе самом и целях своего бытия 
и производства реальности? Какой она долж-
на быть для того, чтобы существо человека 
получило свое наиболее полное выражение?  
В чем состоит это существо? Какие фунда-
ментальные смыслы определяют существен-
ность процессов, характеризующих его тепе-
решнее существование?… и прочие многие 
вопросы, ответы на которые восходят к базо-
вому мифу культуры как чему-то безусловно 
значимому, однако же пока скорее лишь пред-
чувствуемому, бессознательному, впрочем, 
от этого не менее действенному, хотя еще не 
достигшему ввиду «неартикулированности 



34

Научное мнение № 12 (2025)

речи» текстуальной определенности и языка, 
способного создавать мифологические нар-
ративы постмашинного времени. Красноре-
чивое молчание мифа необходимо прервать.

Сам К. Ясперс указывает на проблему, 
представляющую современное положение че-
ловека в техническом мире, где отчужденный 
от себя и своего труда человек оказывается 
лишь малым фрагментом в механизме об-
щественного промышленного производства, 
трактуемого им в достаточно широком спек-
тре экономических процессов и социальных 
практик. Другой немецкий философов Мар-
тин Хайдеггер, повергая критике «инструмен-
тальное» определение техники Ясперса и по-
добные ему определения как недостаточные 
для понимания ее сути и роли в человеческом 
бытии, эту технику производящем, в свою 
очередь, утверждает, что существо техники, 
которое и должно определять наше ее пони-
мание, заключено в чем-то ином. «Техника 
не то же, что сущность техники, — пишет 
Хайдеггер в работе «Вопрос о технике». —  
…Сущность техники не есть что-то техни-
ческое» [7, с. 221]. Сущность техники у него 
оказывается связанной с про-изводством са-
мого человеческого существа. Поэтому во-
прошание о технике есть путь погружения 
человека в существенность своего существа.  
С другой стороны, нераскрытая сущность тех-
ники поглощает человеческую сущность, ко-
торая тем самым технизируется. Технизация 
есть способ утаивания человеческой сущно-
сти, отсюда те искажения, которые являются 
прямым следствием такого рода потаенности. 
Это процесс обратный тому, о котором пишет 
отечественный мыслитель Николай Бердяев, 
именно — необходимости гуманизировать 

технику, одухотворить как человека в самих 
основах его бытия, так и мир техники [8].

Сегодня модернистская и антиутопическая 
по своей сути мифология «восстания машин», 
многократно и весьма разнообразно представ-
ленная в культуре XX в., правда, не всегда в 
полной мере отрефлексированном виде, по-
степенно сменяется новейшей культурной и 
экзистенциальной мифологией бегства в циф-
ровое пространство и сокрытия в нем тайны 
жизни и таинства смерти. Сугубо биологиче-
ское, я бы сказал, начало культуры и техники, 
с его жизненным инстинктом, находит свое 
первостепенное выражение в мечте отчужден-
ного от себя человека об обретении собствен-
ного бессмертия. Проблема клонирования,  
т. е. искусственного порождения форм жизни и 
видов живых существ, прежде всего, человека, 
которой завершает свое развитие век машин, 
когда биология превалирует над духом, с точ-
ки зрения экзистенциального подхода демон-
стрирует дегуманизацию самой жизни и чело-
веческого существования.

Важнейшей составляющей нового мифа 
в процессе его рационализации становит-
ся тема цифрового бессмертия. Однако мы 
видим, как здесь человеческая сущность по-
глощается до полного ее растворения небио-
логической основой. Смерть в неузнанном и 
непризнанном своем обличии вторгается в 
жизненное пространство современного че-
ловека. Цифровое бессмертие как одна из 
центральных мифологем нового века — это 
смерть наоборот; с необходимой долей услов-
ности, я бы назвал это Кощеевым комплексом. 
Такое оборотничество смерти чревато почти 
полной утратой всех прежних гуманистиче-
ских ценностей.

Список источников

1. Ямпольский М. Возвращение Адама. Миф, или Современность архаики. СПб.: Издатель-
ство Ивана Лимбаха, 2022. 416 с.

2. Иллиес Ф. 1913: Лето целого века. М.: Ад Маргинем Пресс, 2023. 272 с.
3. Йейтс Ф. Розенкрейцерское Просвещение. М.: Алетейа, Энигма, 1999. 496 с.
4. Голосовкер Я. Э. Имагинативный Абсолют. Избранное. Логика мифа. М., СПб.: Центр 

гуманитарных инициатив, 2010. С. 7–170.



Теория, стратегии

35

5. Мунье Э. Об апокалипсическом времени // Мунье Э. Манифест персонализма. М.: Ре-
спублика, 1999. С. 442–458.

6. Ясперс К. Истоки истории и ее цель. Смысл и назначение истории. М.: Республика, 
1994. С. 28–286.

7. Хайдеггер М. Вопрос о технике // Хайдеггер М. Время и бытие: Статьи и выступления. 
М.: Республика, 1993. С. 221–238.

8. Бердяев Н. А. Человек и машина // Бердяев Н. А. Философия творчества, культуры и ис-
кусства. В 2-х т. Т. 1. М.: Искусство, 1994. С. 499–523.

Статья поступила в редакцию 20.11.2025; одобрена после рецензирования 10.12.2025; при-
нята к публикации 15.12.2025.
The article was submitted 20.11.2025; approved after reviewing 10.12.2025; accepted for publication 
15.12.2025.

Информация об авторе: 
О. Г. Арапов — кандидат философских наук, доцент кафедры гуманитарных и обществен-
ных наук ИТУ.
Information about the Author:
O. G. Arapov — Candidate of Sciences (Philosophy), associate professor at the Department of Hu-
manities and Social Sciences, Institute of Management Technologies.


