


Научный журнал
Учредители: Российская академия наук, Институт философии Российской академии наук 

Издатель: Российская академия наук

Журнал основан И.Т. Фроловым в 1990 году

Главный редактор Н.Б. Афанасов 
 

Редакционная коллегия
С.С. Аванесов (Великий Новгород), Т.В. Артемьева (Санкт-Петербург), И.Е. Гарбер (США),  

А.Ю. Дудчик (Минск), К.Р. Вестфаль (Италия), А.И. Любжин (Москва),  
В.С. Мартьянов (Екатеринбург), Е. Намли (Швеция), С.А Никольский. (Москва),  

З.В. Островская (отв. секретарь, Москва), А.В. Павлов (Москва),  
Н.Е. Покровский (Москва), Н.Н. Ростова (Москва), М.М. Шахнович (Санкт-Петербург), 

Е.В. Сердюкова (Ростов-на-Дону)
Редакционный cовет

Ф.Е. Ажимов (Москва), А.А. Гусейнов (Москва), В.С. Диев (Новосибирск),  
А.П. Козырев (Москва), С.А. Коначева (Москва), О.В. Попова (Москва),  

А.В. Прокофьев (Москва), Р.В. Светлов (Калининград), О.А. Матвейчев (Москва),  
А.В. Смирнов (Москва)

Периодичность: 6 раз в год
Журнал зарегистрирован Федеральной службой по надзору в сфере связи, информацион-
ных технологий и массовых коммуникаций (Роскомнадзор). Свидетельство о регистрации СМИ:  
ПИ № ФС 77-76826 от 01.10.2019

© Российская академия наук, 2025
© Институт философии РАН, 2025
© Редколлегия журнала «Человек»  
    (составитель), 2025

ISSN 0236-2007

2025. Том 36, номер 1



The Human Being 

Scholary journal
Founders: Russian Academy of Sciences; Institute of Philosophy, Russian Academy of Sciences 

Publisher: Russian Academy of Sciences

Journal founded by Ivan T. Frolov in 1990

Editor-in-chief — Nikolai Afanasov 
Editorial Board

Avanesov S. (Yaroslav-the-Wise State University, Velikiy Novgorod), Artemyeva T. (Herzen State 
Pedagogical University of Russia, Saint Petersburg), Garber I. (Saratov State University; Harvard 
University, USA), Dudchik A. (Institute of Philosophy, National Academy of Sciences of Belarus, 
Minsk), Westphal K. (Academia Auropaea, Trieste), Lyubzhin A. (National Research University 

“Moscow Institute of Physics and Technology”, Moscow), Martianov V. (Institute of Philosophy 
and Law of the Ural Branch of the Russian Academy of Sciences, Ekaterinburg), Namli E. (Uppsala 

University, Sweden), Nickolsky S.A. (Institute of Philosophy, Russian Academy of Sciences, 
Moscow), Ostrovskaya Z. (Executive Secretary, journal Chelovek/The Human Being, Moscow), 

Pavlov A. (Higher School of Economics; Institute of Philosophy, Russian Academy of Sciences, Moscow), 
Pokrovsky N. (Higher School of Economics; Institute of Sociology, Russian Academy of Sciences, 

Moscow), Rostova N. (Lomonosov Moscow State University, Moscow), Shakhnovich M. (St. Petersburg 
State University, Saint Petersburg), Serdyukova E. (Southern Federal University, Rostov-on-Don)

Editorial Council
Azhimov F. (Higher School of Economics, Moscow), Guseynov A.A. (Institute of Philosophy, 

Russian Academy of Sciences, Moscow), Diev V.S. (Novosibirsk State University, Novosibirsk), 
Kozyrev A. (Lomonosov Moscow State University, Moscow), Konacheva S. (Russian State University for 
the Humanities, Moscow), Matveychev O. (Financial University under the Government of the Russian 

Federation, Moscow), Popova O. (Institute of Philosophy, Russian Academy of Sciences, Moscow), 
Prokofyev A. (Institute of Philosophy, Russian Academy of Sciences, Moscow), Svetlov R. (Immanuel 
Kant Baltic Federal University, Kaliningrad), Smirnov A. (Institute of Philosophy, Russian Academy of 

Sciences, Moscow)

Frequency: Bi-monthly
Federal Communications, Information, and Media Oversight Service Registration N ФС 77-76826, 
01.10.2019

© Russian Academy of Sciences, 2025 
© Institute of Philosophy, Russian Academy  
    of Sciences, 2025 
© Chelovek / The Human Being Editorial Board          
    (compilation), 2025

ISSN 0236-2007

2025. Volume 36, Number 1



СОДЕРЖАНИЕ

ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА

С.Н. Корсаков 
Марксизм и предметность человека: актуальность идей 
Ильенкова о человеке и сознании .........................................� 7

Ф. Феррандо 
Кто боится искусственного интеллекта?  
Постгуманистический подход к сценарию ИИ-переворота ...� 23

Ю.К. Волков, А.Б. Савинов 
Эволюционное значение неотенических признаков человека:  
биологический и социобиологический подходы ..................� 33

НАУЧНЫЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

А.В. Прокофьев
Определение морали и границы области морально значимых 
явлений в психологической теории Джонатана Хайдта .........� 49

М.А. Петропавловская 
Этическая расшировка «шифров трансценденции»  
Карла Ясперса .......................................................................� 68

К.Г. Фролов
Коллективная ответственность и коллективная делиберация ....� 86

СОЦИАЛЬНЫЕ ПРАКТИКИ

Р.Т. Алиев 
Метасимулякр и ИИ-симуляция: человек, медиа, интерфейсы ...�102

А.С. Костомаров
На стороне слабости: к вопросу о слабой силе  
в современной постметафизической философии ..................�121

СИМВОЛЫ. ЦЕННОСТИ. ИДЕАЛЫ

Ф.В. Николаи, К.В. Игаева 
Тропология ностальгии и медиатизация исторического  
воображения на рубеже ХХ–XХI веков ...................................�138



Ф.И. Гиренок
Философский анализ «Мистериума» Скрябина .....................�152

ВРЕМЕНА. НРАВЫ. ХАРАКТЕРЫ

Л.Ю. Яковлева
Места жизни: к проблеме пространства  
в биополитической концепции Д. Агамбена ..........................�167

А.Ю. Дудчик 
О проекте глобальной истории мировой философии ............�178

ОБЗОРЫ И РЕЦЕНЗИИ

М.И. Фролова
Новый гуманизм: сохранить человека в мире  
глобальных опасностей и угроз .............................................�189



CONTENTS

THE PHILOSOPHY OF THE HUMAN

S.N. Korsakov
Marxism and the Objectivity of Man: The Relevance  
of Ilyenkov’s Ideas About Man and Consciousness ....................� 7

F. Ferrando
Who is Afraid of Artificial Intelligence?  
A Posthumanist Take on the AI Takeover Scenario .....................� 23

Yu.K. Volkov, A.B. Savinov
Evolutionary Significance Neotenic Signs of Human:  
Biological and Sociobiological Approaches ................................� 33

SCIENTIFIC RESEARCH

A.V. Prokofyev 
Definition of Morality and Boundaries of the Moral Domain  
in the Psychological Theory of Jonathan Haidt ...........................� 49

M.A. Petropavlovskaya 
The Ethical Interpretation of Karl Jaspers’  

“Ciphers of Transcendence” ......................................................� 68

K.G. Frolov
Collective Responsibility and Collective Deliberation .................� 86

SOCIAL PRACTICES

R.T. Aliev
Metasimulacrum and AI Simulation: Human, Media, Interfaces .....�102

A.S. Kostomarov
On the Side of Weakness: The Question of Weak Force  
in Contemporary Postmetaphysical Philosophy .........................� 121

TIMES. MORALS. CHARACTERS

F.V. Nikolai, K.V. Igaeva 
Tropology of Nostalgia and Mediatization of Historical  
Imagination at the Turn of the 20th–21st Centuries .....................�138



F.I. Girenok
Philosophical Analysis of Scriabin's “Mysterium” .......................�152

SYMBOLS. VALUES. IDEALS

L.I. Iakovleva
Places of Life: On the Problem of Space in the Biopolitical  
Concept of G. Agamben ...........................................................�167

A.Yu. Dudchik 
On the Project of the Global History of World Philosophy ..........�178

REVIEWS

M.I. Frolova 
New Humanism: Preserving the Human in a World of Global 
Dangers and Threats ...............................................................�189



7

Аннотация. Статья написана в связи со столетним юбилеем выдающе-
гося советского философа Эвальда Васильевича Ильенкова (1924–1979). 
Говорится о значении идей Ильенкова в истории философии, о его месте 
в рамках марксистской философии, аутентичная форма которой развива-
лась в Советском Союзе школой диалектиков, а затем школой Ильенко-
ва. Основное внимание уделено идеям Ильенкова о человеке и о созна-
нии. В качестве перспективной предлагается идея соединения диалек-
тической логики с философией человека (философской антропологией). 
Подчеркивается роль категории «предмет» и метода раздвоения еди-
ного в познании человека и его индивидуальности. Сделан вывод, что 
Ильенков раскрыл известное марксово определение сущности человека 
в соответствии с указанием самого Маркса как конкретно-всеобщее по-
нятие, позволяющее подвести философский фундамент под понимание 
человека как активной творческой индивидуальности. Рассматривают-
ся идеи Ильенкова о сознании, и говорится о перспективности процес-
суального понимания сознания и подходе к нему как удвоенному отно-
шению к предмету — отношению к отношению, постоянно возобновля-
емому измерению предметной деятельности. Отмечаются прикладные 
следствия из трактовки Ильенковым человека и сознания. Они касаются, 

УДК 141.8; 1:101

ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА

©2025     С.Н. КОРСАКОВ

DOI: 10.31857/S0236200725010011

МАРКСИЗМ И ПРЕДМЕТНОСТЬ ЧЕЛОВЕКА:  
АКТУАЛЬНОСТЬ ИДЕЙ ИЛЬЕНКОВА  
О ЧЕЛОВЕКЕ И СОЗНАНИИ

Корсаков Сергей Николаевич — доктор философ-
ских наук, доцент, ведущий научный сотрудник 
сектора истории русской философии. 
Институт философии РАН.
Российская Федерация, 109240 Москва, ул. Гон-
чарная, д. 12, стр. 1. 
ORCID ID: 0000-0002-5272-9675 
snkorsakov@yandex.ru



8

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

во-первых, критики Ильенковым конструктивистского стиля мышления, 
который у него обозначался термином «позитивистский», и который, во-
преки создаваемой терминологической видимости, вытесняет науку как 
познание законов природы. Во-вторых, критики Ильенковым технократи-
ческого самомнения, которое, обещая человеку «потребительский рай» 
с помощью средств электронной цивилизации, закономерно трансфор-
мировалось в трансгуманизм, возвращающий человека из свободы соци-
ального творчества в порядок биологической эволюции видов.
Ключевые слова: Ильенков, диалектика, марксизм, философия человека, 
сознание, предмет, раздвоение единого, индивидуальность, самотран-
сцендирование, интенциональность, конструктивизм, трансгуманизм.
Ссылка для цитирования: Корсаков С.Н. Марксизм и предметность че-
ловека: Актуальность идей Ильенкова о человеке и сознании // Человек. 
2025. Т. 36, № 1. С. 7–22. DOI: 10.31857/S0236200725010011

Диалектическая логика и философия человека
В феврале 2024 года ко мне обра-
тились из телеграмм-канала фило-
софского факультета МГУ с прось-
бой написать «пост» к 100-летию 
Эвальда Ильенкова. Философам 
приходится осваивать теперь и 
такие формы. Я написал: Ильен
ков — гений; счастье и русской 
философии, и марксизма, что он 
у нас есть. Что мы можем, изучая 
его произведения, изучать и пере-
давать дальше подлинную фило-
софию. Я помню, как в 1991 году 
студентом услышал в совершенно 
определенном мировоззренче-
ском контексте о том, что вышел 
сборник Ильенкова. Я читал его 

в общежитии, и это сформировало мое философское мировоззрение. 
В аспирантуре я стал преподавать философию и исходил при этом из 
идей Ильенкова, которые развивал так, как мне это виделось.

Я пришел к выводу, что диалектическая логика — единственное 
философское учение, адекватное сути мира, в котором мы живем, и 
потому не могущее устареть. Под актуальностью идей Ильенкова 
о человеке и сознании я поэтому понимаю не их случайное соответ-
ствие каким-то вновь появившимся теориям человека или же созна-
ния, а вечность этих идей, их классический характер, предполагаю-
щий возращение к ним при обогащении дополняющим их развитием. 

Источник: РГАСПИ



9

Человек. 2025. Т. 36, № 1

С.Н. Корсаков
Марксизм и 
предметность 
человека:  
актуальность 
идей Ильенко-
ва о человеке 
и сознании

В методе диалектической логики состоит оригинальный и опе-
режающий современность вклад в мировую философию советской 
философии. Советский марксизм, идущий от Плеханова и Ленина, 
и есть аутентичная марксистская философия. Аутентичная потому, 
что исходила из наличия в марксизме, в произведениях Маркса и 
Энгельса собственной философской основы: диалектического ма-
териализма как системы и диалектической логики как метода. В ло-
гике развития марксизма западный марксизм с самого начала своего 
возникновения в 1923 году был маргинальной мутацией, поскольку 
во всех своих вариациях (как это показал П. Андерсон) пытался со-
единить историко-экономическую доктрину марксизма с каким-ни-
будь иным, немарксистским философским учением. Он в принци-
пе не способен представлять самостоятельную альтернативу в па-
литре мировой философии. Аутентичный марксизм развивался 
в СССР. В первой половине ХХ века его развивал Деборин и его 
школа, во второй половине ХХ века — Ильенков и его школа.

В последнем случае развитие происходило в основном на ма-
териале политэкономии и истории философии. Я же перспективу 
вижу в соединении диалектической логики с философией челове-
ка и считаю человека наиболее адекватным, можно даже сказать, 
специфичным объектом изучения для диалектической логики, 
а человеческую индивидуальность — микромоделью, в которой 
наиболее наглядно реализуются законы диалектики. Роль «кле-
точки» в диалектическом изучении человека и его преобразующей 
деятельности должна, по моему мнению, выполнять такая катего-
рия, как предмет. В сфере методологии, я считаю, ведущим мето-
дом диалектической логики должен быть метод раздвоения едино-
го, а уже ассистирующими и конкретизирующими его методами 
будут методы восхождения от абстрактного к конкретному и исто-
рического, и логического. Применение метода раздвоения едино-
го к такой «клеточке», как предмет, позволит раскрыть процесс 
самотрансцендирования человека и его социальную сущность. 

О сущности человека
Выдающейся заслугой Ильенкова было разъяснение марксова опре-
деления сущности человека как совокупности или ансамбля обще-
ственных отношений. Это определение имело несчастную судьбу: 
его понимали как нивелирующее индивидуальность и те, кто его 
превозносил, и те, кто его осуждал. Происходило это потому, что его 
понимали абстрактно-логически, через вычленение общего призна-
ка. При том, что сам Маркс в этом случае прямо указал, что его опре-
деление фиксирует не абстракт, присущий отдельному индивиду. 



10

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

Ильенков показал марксово определение сущности человека как 
конкретно-всеобщее. Он сделал это, презрев правило аристотелевской 
логики, что о сущности можно говорить лишь применительно к обще-
му, и стал говорить о сущности индивидуального объекта, в данном 
случае о сущности личности. Чтобы не шокировать, Ильенков берет 
здесь слово «сущность» в кавычки, но суть дела от этого не меняется 
[Ильенков, 1991: 390]. Ильенков конкретизировал понятие совокупно-
сти общественных отношений до уровня личности, показав, что сово-
купность эта существует и развивается в личностях, а личности суще-
ствуют в качестве узловых точек сей совокупности.

Мысль Ильенкова удобнее представить с использованием модно-
го в наше время сетевого подхода: общественные отношения в каче-
стве нитей, из которых состоит сеть, а личности — в качестве узлов 
сети. Ильенков так и пишет о возникновении личности: «узелок», 
который завязывается в «сети» взаимных отношений, возникающих 
в процессе коллективного труда по поводу предметов, создаваемых 
трудом [Ильенков, 1991: 393]. При этом сама сеть охватывает все че-
ловечество в его синхронном и диахронном измерениях. В челове-
ческой сущности индивиды особенным образом выражают общее; 
общее же существует как закономерное и многообразное взаимодей-
ствие индивидов. Марксово определение сущности человека рабо-
тает как конкретно-всеобщее понятие, в котором всякое индивиду-
альное сохраняет свою особенность и тем дополняет органическую 
целостность понятия человека. Слово «ансамбль» к органической 
целостности применимо не в смысле ее завершенности, а в смысле 
сохранения особенного каждым единичным членом целого. 

В каждой личности-узле непосредственно соединены лишь неко-
торые из видов деятельности и общественных отношений [Ильенков, 
1991: 333]. Сущность личности, или же, иначе говоря — конкретный 
участок всеобщей совокупности общественных отношений — это те 
общественные отношения, в которые данная личность вступает, осу-
ществляя, воспроизводя, преобразуя и обновляя общественно-необхо-
димые способы деятельности с предметами. Обновляя — потому, что 
человек в процессе преобразования выделен из мира как самостоятель-
ное начало, относится к миру универсально и работает с идеальным 
содержанием реальности. Воспроизведение известного и генерирова-
ние нового у человека совпадают. Он просто не может воспроизводить, 
не преобразуя. Скажем, одну и ту же лекцию каждый студент конспек-
тирует собственным образом, по-своему выделяя главное и додумывая 
его. В этом смысле каждый узел сети человеческих отношений есть 
мини-реактор своеобразного обновления всей сети. 

Определение Маркса открывает нам первопричину активно-
сти человеческой личности — то самое определение, про которое 
всегда говорили, что оно растворяет индивидуальность в обществе. 



11

Человек. 2025. Т. 36, № 1

С.Н. Корсаков
Марксизм и 
предметность 
человека:  
актуальность 
идей Ильенко-
ва о человеке 
и сознании

В действительности, если моя сущность — в совокупности обще-
ственных отношений, материализованной в предметной форме, то 
я, чтобы быть, оставаться собой, должен все время выходить за свои 
пределы к этой сущности, вновь и вновь овладевая ею и совершен-
ствуясь каждый раз в ходе этого. Вот причина специфичного человеку 
самотрансцендирования, о котором писали Фромм, Франкл и другие 
философы-гуманисты XX века. Чтобы оставаться собой, человеку не-
обходимо выходить за пределы самого себя. Саморазвитие человека 
происходит как постоянное самотрансцендирование и овладение со-
бой и своим миром. Самотрансцендирование как человеческий способ 
развития закрепляет социальность не в качестве внешней, давящей 
на индивидуальность силы, а во внутренней диалогичности, ценнос-
тном самоопосредовании, чувстве индивидуальной ответственности.

Можем ли мы указать границы личности как конкретного участка 
совокупности общественных отношений, проследив до конца все исхо-
дящие из узла нити сети? Нет. Пределом для личности является челове-
ческое общество как целое в его обоих измерениях: синхронном и ди-
ахронном. В пределе в состав совокупности общественных отношений, 
составляющих мою личность, опосредованно входят все ныне живущие 
люди, где бы они ни жили, и все жившие люди вплоть до кроманьонца 
или древнеегипетского крестьянина. В этом смысле личность — это 
свернутое человеческое общество. Оно свернуто в личности целиком 
в своей синхронии и диахронии, но выражено в ней особенным обра-
зом, особенность которого определяется той конкретной совокупно-
стью общественных отношений, которые она осуществляет в своей 
деятельности. Всеобщее для людей это не одинаковое в них, а напро-
тив, они составляют всеобщее целое именно потому, что являются его 
особенными выражениями. Марксистское понимание личности в этом 
отношении совпадает с подходом Бахтина, поскольку показывает, в чем 
состоит основа незаместимости личности в бытии и ее ответственно-
сти за то, что со своего места в бытии может сделать для человечества 
как своей всеобщей сущности только она одна. 

Что же является простейшей основой этой всеобщей совокупно-
сти, подобно тому как товар был у Маркса «клеточкой» отношений 
стоимости? Предмет. Общественные отношения между людьми 
возникают и существуют по поводу предметов. Совокупность об-
щественных отношений — это и есть предметно-преобразующая 
деятельность человечества в ее структурном измерении. Совместная 
деятельность людей превращает объекты природы в предметы удов-
летворения потребностей, а создавая предметы, порождает новые 
потребности. Сама деятельность носит закономерный характер, ибо 
в ее основе лежит познание законов природы и использование знания 
об этом реальном идеальном при создании предметов. Каждый из 
видов деятельности осуществляется через некоторую совокупность 



12

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

предметов, сами же виды деятельности многообразны и в конечном 
счете отражают структуру реальности. Содержание общественных 
отношений заключается, по Ильенкову и А.Н. Леонтьеву, в выработ-
ке и воспроизведении общественно-необходимых способов деятель-
ности с предметами [Ильенков, 1991: 249; Леонтьев, 1972: 134].

Общественное отношение есть предметное отношение, которое 
может быть правильно понято только в свете диалектической логи-
ки. Оно раздвоено на предмет и субъект, которые опосредованы, со-
единены между собой через средство. Средство соединяет предмет 
и субъект и одновременно разделяет их, выделяя субъект из мира 
предметов. В свою очередь, каждый из трех компонентов предмет-
ного отношения раздвоен внутри себя. Предмет процессуален, это 
одновременно наличный объект природы и тот артефакт, которым 
он становится. Средство существует лишь в постоянном воссоеди-
нении орудия и человеческой способности. Наконец, субъект осу-
ществляет управление по отношению к себе, воздействует на себя 
с помощью идеальных средств (целей, команд, образов). 

Совокупность общественных отношений преобразующей дея-
тельности людей возникает по поводу предметов, но и сами люди, 
вступая в общественные отношения, то есть, осуществляя челове-
ческий способ существования, становятся предметами для самих 
себя, находятся в общественном отношении к себе. В этом смыс-
ле весь человеческий мир един, подчиняется одним общим зако-
нам и не оставляет места для спиритуалистических спекуляций. 
Вместе с тем в человеке предметное отношение выражено по пре-
имуществу. Специфическое отличие людей как предметов в том, 
что они суть предметы для самих себя и одновременно находятся 
в предметном отношении к внешним предметам. И так же, как 
раздвоенность товара на стоимость и потребительную стоимость 
выступает основанием самодвижения производственных отноше-
ний в сфере экономики, так самоотношение человека есть исток 
саморазвития совокупности общественных отношений. 

Ильенков пишет: человеческая индивидуальность существует 
лишь там, где человек находится в социальном отношении к себе, 
опосредованном отношением к другому человеку с помощью 
вещи, искусственно созданной человеком для человека [Ильенков, 
1991: 396]. В этом удвоенном опосредовании — тайна человече-
ской индивидуальности. Если личность понимать как конкретный 
участок человеческой сущности — совокупности обществен-
ных отношений, то человеческая индивидуальность есть контур 
управления этой совокупностью, объективная рефлексивность, 
неравность самому себе, благодаря которой осуществляется кор-
ректировка поведения и овладение собой на новой, более высокой 
ступени организации. Индивидуальность как самоотношение, как 



13

Человек. 2025. Т. 36, № 1

С.Н. Корсаков
Марксизм и 
предметность 
человека:  
актуальность 
идей Ильенко-
ва о человеке 
и сознании

отношение к себе как к другому, выступает истоком творчества, 
создания нового и в себе, и в предметном мире. Понять челове-
ческую индивидуальность можно лишь в диалектической логике 
с помощью метода раздвоения единого, когда равенство Я есть Я 
по самой своей сути означает неравность Я самому себе. 

О сознании
Теперь о сознании. Тайна человеческой индивидуальности как само-
отношения, удвоенного опосредования совпадает по своему суще-
ству с тайной человеческого сознания и раскрывается методами диа-
лектической логики. Ильенков, иронизируя, приводил высказывание 
неназванного противника диалектической логики: «Отношение мо-
жет быть только между одним и другим! Отношение к самому себе — 
это незаконное сочетание терминов!» [Ильенков, 1991: 400]. С точки 
зрения Ильенкова, напротив, понятие тем точнее, чем лучше оно вы-
ражает объективно существующий парадокс. В обнаруженном пара-
доксе кроется истина. Как учил Гегель: противоречие есть критерий 
истины, отсутствие противоречия — критерий заблуждения [Гегель, 
1970: 265]. Сознание же — яркий пример такого парадокса. Не зря 
Витгенштейн говорил некогда о парадоксальности сознания: человек 
может делать вид, что он без сознания, но не может делать вид, что 
он в сознании [Витгенштейн, 2001: 139]. 

Сознание — феномен жизни и не менее парадоксально, чем 
сама жизнь. Ильенков заметил в одной из работ, что к огорчению 
людей, абсолютизирующих правила формальной логики, пра-
вильно выраженное в языке диалектическое противоречие ничем 
не отличается от алогизма [Ильенков, 1991: 20]. Слова естествен-
ного языка формируются не по законам выстраивания сетки по-
нятийного аппарата, а скорее как леви-брюлевские коллективные 
представления (или, как выражался Михаил Задорнов, «по приро-
доведическому смыслу»), и зачастую не только нечувствительны 
к противоречиям, но прямо их демонстрируют. Скажем, корень 
ляг-ляж представляет нам слова, выражающие покой и быстрый 
ход одновременно: мы ложимся отдыхать, опускаясь на ляжку, 
но лягавая развивает быстрый ход благодаря развитым ляжкам. 
Или же: словом «забор» мы обозначаем и изъятие («забор крови»), 
и охранение от изъятия.

Сейчас общим местом стало утверждение, что в наше время 
в философии и так называемых когнитивных науках осуществлен 
прорыв в понимании сознания. В Институте философии РАН недав-
но Ученый совет даже утвердил тему диссертации про «искусствен-
ное сознание», проводятся семинары по «сознанию животных». 



14

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

На самом деле в методологических подходах к сознанию ничего 
нового придумать нельзя. Были и остаются только три возможных 
подхода: 1) изнутри сознания — феноменалистский, или, ýже гово-
ря, интроспективный, который наследует у Декарта, Локка, Беркли 
и Юма аналитическая философия [Беседин и др., 2021]; 2) извне 
сознания в морфологическом смысле, при понимании его как субъ-
ективного измерения процессов, происходящих в материальном 
носителе — мозге (информационных, нейрофизиологических и 
других), примером чего может служить информационная теория 
Д.И. Дубровского [Дубровский, 1980: 156–163]; и 3) тоже извне со-
знания, но в социальном смысле, при понимании его как субъектив-
ного измерения предметно-преобразующей деятельности человека. 
Ильенков является классиком третьего подхода.

В соответствии с этим подходом в преобразующей деятельно-
сти человека идут рука об руку удвоение и универсализация, то 
есть способность воспринимать в реальности идеальное, которой 
лишены животные. Преобразование природы выделяет человека 
из природы. Преобразуя в ходе деятельности природу в соответ-
ствии с ее законами, ее собственным идеальным, человек созда-
ет вторую природу и, удваивая реальность, обретает способность 
универсального отношения и самоотношения. 

Материалист прежде всего подчеркивает вторичность сознания 
по отношению к объективной реальности, его возникновение в ходе 
отталкивания, возвращения, отражения от предметов внешнего мира. 
Вопрос в том, как осуществляется это отражение. Ильенков пишет, что 
в ходе предметной деятельности Я отражаю предмет вместе с отноше-
нием к нему другого индивида, совместно с которым я осуществляю 
деятельность. В случае такого «рикошета» от другого, другим для себя 
становлюсь я сам [Ильенков, 1991: 399]. Примерно о том же писал 
Выготский: мы сами в отношении себя является тем же самым, чем 
другие являются в отношении нас. Из тождества механизмов сознания 
и социального контакта Выготский делал вывод о необходимости со-
циологизировать все понимание сознания [Выготский, 1982: 96].

По Ильенкову, сознание возникает как интериоризация идеального 
измерения (например, законов природы), вычлененного у природы и 
воплощенного в предметы и правила коллективной жизнедеятельно-
сти. Включение в общество, в мир социальных предметов и правил 
вынуждает индивида отличать себя от своего тела и относиться к себе 
как единичному представителю (как пишет Ильенков) «другого» 
[Ильенков, 1991: 263]. Отношение к себе — это то же самое отноше-
ние к другому, опосредованное предметом (материальным или идеаль-
ным). Но секрет в том, что здесь имеет место двойное опосредование. 
В предмете в свернутом виде представлен мне не просто другой чело-
век, но определенный класс предметов и общественно необходимый 



15

Человек. 2025. Т. 36, № 1

С.Н. Корсаков
Марксизм и 
предметность 
человека:  
актуальность 
идей Ильенко-
ва о человеке 
и сознании

способ действий с этими предметами. В этом, по Ильенкову, состоит 
природа понятийного обобщения, а не в наличии у предметов данного 
класса набора совпадающих признаков [Ильенков, 1991: 235, 328]. 

В широком смысле можно сказать, что в предмете представ-
лен не только один, основной для него способ действий, но через 
него — еще несколько других таких способов. Когда утром мы жа-
рим котлету, в ней представлена не только технология жарки, но 
способы действий пастуха, мясника, торговца, электрика, управдо-
ма. Предмет представляет человеку общество в целом, а следова-
тельно, и его самого как часть общества. Присущая мышлению лю-
дей рефлексивность рождается не в мышлении, а возникает как эф-
фект деятельности, как общественное опосредованное отношение.

В какой момент, вычленяя аналитически, мы можем говорить 
не просто об отражении, опосредовании, самоотношении, рефлек-
сивности, а именно о сознании? Сознание возникает, когда наше 
отношение к предмету само становится предметом нашего отно-
шения. Когда мы забиваем молотком гвоздь, мы относимся к предме-
ту — гвоздю, следим за тем, чтобы точно его забить, и одновременно 
относимся к нашему отношению к предмету — следим за тем, чтобы 
не попасть по пальцу. Происходит своего рода удвоение удвоения. 

Мы ошибемся, если будем считать сознание неким источни-
ком, испускающим луч света, освещающий предметы внешнего 
мира. Сознание — не состояние, не одно из состояний человече-
ского организма. Сознание невозможно зафиксировать как «нечто». 
Вторичность сознания в том, что оно не предмет, который может 
быть мыслим, а направленность на предмет, интенциональность 
как таковая. Выготский писал в терминах столетней давности, что 
сознание не есть рефлекс и не может поэтому быть объектом пере-
живания, оно есть передаточный механизм между системами реф-
лексов, иными словами, рефлекс рефлексов [Выготский, 1982: 94]. 
Сознание Выготский определил следующим образом: «Сознания как 
определенной категории, как особого способа бытия не оказывается. 
Оно оказывается очень сложной структурой поведения, в частности, 
удвоения поведения в трудовой деятельности» [Выготский, 1982: 98].

Сознание не только не природное, изначальное, но даже 
не приобретенное свойство человеческого мозга. Мы сказали, что 
суть сознания в удвоении и самоуправлении. Поэтому в человеке 
оно существует не как свойство, а как деятельность. Человеческая 
деятельность не существует постоянно как некоторое свойство че-
ловека, но все время возобновляется им как осуществление, хотя 
в каждый данный момент у человека всегда имеет место какая-то 
деятельность. Подобно этому и сознание не существует посто-
янно как свойство человеческого мозга, пусть даже социализи-
рованного, но каждый раз возобновляется в отношении человека 



16

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

к предмету, пробегая путь от субъекта к предмету и обратно, и 
каждый раз изменяя, совершенствуя субъект-предметное отно-
шение. Вот почему все, кто так или иначе пытались определить 
сознание как свойство (в том числе «свойство высокоорганизо-
ванной материи…»), а не как деятельность, так и не смогли этого 
сделать.

Я не замечаю постоянного возобновления сознания, оно кажется 
мне непрерывным, подобно тому, как при показе кино кадры сли-
ваются в непрерывное изображение. В действительности сознание 
дискретно, оно состоит из отдельных интенций, вектор которых все 
время меняет направление то на предмет, то на меня. Я все время 
замыкаю и возобновляю этот цикл, и это требует от меня усилия, ко-
торым проявляется в мире моя индивидуальность. Сознание, как и 
индивидуальность, обеспечивают самотрансцендирование человека. 
В ходе жизненного пути я осваиваю новые предметы, виды действий 
и общественных отношений, и чтобы интегрировать их в свое лич-
ностное целое и свободно владеть ими, я должен повышать уровень 
индивидуального самоуправления и развивать свое сознание.

Ильенков раскрывает работу сознания через диалектику распред-
мечивания (идеализации) и опредмечивания (материализации). Он пи-
шет: «Эти два реально противоположных друг другу процесса в конце 
концов замыкаются на более или менее четко выраженные циклы, и 
конец одного процесса становится началом другого, противоположно-
го, что и приводит в конце концов к движению по спиралеобразной 
фигуре со всеми вытекающими отсюда диалектическими последстви-
ями» [Ильенков, 1991: 238–239]. Ильенков пишет далее, что идеаль-
ное существует в постоянной смене двух форм: формы деятельности и 
предметной формы, через непрекращающийся процесс превращения 
одной формы в другую и не совпадет ни с одной из них, взятой порознь 
[Ильенков, 1991: 269]. Ильенков подчеркивает специфичность для 
психики человека процесса превращения материального в идеальное 
и обратно как процесса, постоянно замыкающегося на себя, на новые 
и новые циклы, витки спирали [Ильенков, 1991: 239]. В этих форму-
лировках Ильенкова я усматриваю теоретическую основу программы 
изучения сознания в рамках третьего из названных выше подходов, 
которое бы видело в человеке неравность самому себе, а в его созна-
нии устойчивость в неустойчивости, подобную той, что мы наблюда-
ем в гребле, когда одно движение руки гребца дает обратное движение 
другой руки и так далее с раскруткой.

Материализм и конструктивизм
Ильенковское понимание человека и сознания имеет наряду 
с фундаментальным и прикладные измерения. Я кратко обозначу 



17

Человек. 2025. Т. 36, № 1

С.Н. Корсаков
Марксизм и 
предметность 
человека:  
актуальность 
идей Ильенко-
ва о человеке 
и сознании

только два сюжета. Они весьма важны, и для разработки их по-
надобились бы отдельные статьи. Кроме того, рассмотрение при-
кладных аспектов философских теорий сопряжено с реконструк-
цией аргументации внутри философской полемики, что также яв-
ляется самостоятельной задачей.

Первый. Ильенков возвысил голос против эпистемологическо-
го и социального конструктивизма (и показал, что второй вытекает 
из первого) тогда, когда самих этих понятий еще не существовало. 
Он прояснил, что в основе подобных интеллектуальных практик и 
социальных технологий лежит, в конечном счете, отрицание объ-
ективной реальности, отрицание законосообразности природы и 
человеческой деятельности как ее составной части, а, стало быть — 
как неминуемое следствие — и отрицание научного мышления 
как такового. В этом, по справедливому замечанию Ю.В. Пущаева, 
«загадка» последней, посмертно вышедшей книги Ильенкова 
«Ленинская диалектика и метафизика позитивизма» — самой сла-
бой из его книг в литературном отношении и наиболее программ-
ной из них — в содержательном (в смысле самоопределения в фи-
лософской системе координат) [Пущаев, 2024]. А не в том, что 
Ильенков «лепил из не философа Ленина великого диалектика», как 
наивно писал один современник Ильенкова [Михайлов, 2024: 171].

Ильенков как раз и был «гениальным продолжателем бес-
смертного дела Ленина» в философии. Мы не поймем ни спор 
Ленина и Богданова, ни спор Ильенкова и Дубровского в оптике 
разногласий внутри марксистской философии. Вероятно, к тради-
ционным демаркациям философии (материализм versus идеализм; 
наукообразный тип философствования versus «экзистенциаль-
ный») нам следует добавить не менее фундаментальный водораз-
дел: на диалектический («гегельянский») и феноменалистский 
(«юмистский») подходы к реальности, к сущности человеческого 
мышления и практики. Последний прошел свою эволюцию: от от-
рицания теологии ради философии (Юм), через отрицание фи-
лософии ради науки (Богданов) к отрицанию науки ради свобод-
ного технократического конструирования реальности субъектом 
(Щедровицкий) [Щедровицкий, 2000: 19–21, 123–124]. Можно, 
конечно, продолжать называть наукой «производство знания», по-
лучаемого в результате конструирования схем и отказа от прин-
ципа объективности [Розин, 2022], но от этого оно… «не ста-
нет дедушкой». Позиция Ильенкова противостояла этому в свое 
время, и поскольку она продолжает существовать, противостоит 
в современной философии информационному, системному, мыс-
ледеятельностному, рефлексивно-организационному, синергети-
ческому подходам (и сторонники их хорошо это понимают). При 
характеристике же философских учений теперь нужно учитывать, 



18

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

что ни понятие «марксизм», ни понятие «деятельность», ни поня-
тие «рефлексивность», ни понятие «тождество бытия и мышления» 
не могут определять философской позиции по существу и покры-
вают концептуальные содержания, взаимоисключающие друг друга 
по иным, более фундаментальным философским основаниям.

Второй. Ильенков 60 лет назад предвидел, что угроза будуще-
му человечества исходит от технократического самомнения Адам 
Адамычей, конструирующих Интегралов [Ильенков, 1968], и что по-
зитивизм есть прямая дорога к трансгуманизму. Термин «позитивист-
ский» употреблен нами здесь в широком смысле слова, как он употре-
блялся Ильенковым. Речь у него шла не столько о философском на-
правлении, сколько о стиле мышления и стиле социального действия. 

Надо сказать, что сам Ильенков не избежал в своем творчестве 
позитивистских подходов, критиком которых был. Радикальный 
гносеологизм, отрицание онтологии, присущие его творчеству 
с самого начала, я рассматриваю как уступку позитивизму. Ни одна 
наука не может своими силами выстроить себя на диалектико-ло-
гической основе [Корсаков, 2016]. Когда каждая из частных наук 
доходит до вопроса о своих основаниях, она выходит в сферу фи-
лософских вопросов данной науки. Философия призвана и долж-
на осуществлять направляющую роль в научном познании.

Позитивистское мышление не видит, не фиксирует сверхчув-
ственной объективности социальных отношений. Находясь в сфере 
доступной его пониманию реальности, такое мышление намерева-
ется решать проблемы человека через изменение его морфологии, 
посредством «антропотехнологической эволюции» [Дубровский, 
2015: 215], вживления чипов и проч., то есть способом, который при-
меним к селекции животных, продолжающей естественную эволю-
цию путем применения искусственных средств, а не к людям.

Трансгуманизм стал «бегством от свободы» XXI века. Фети
шизируя новые технологии, люди добровольно пытаются отказаться 
от свободы, выделившей их некогда из природной эволюции видов. 
Свободы, суть которой в том, что человек стал универсальным су-
ществом, так как приспосабливается, преобразовывая среду в соот-
ветствии с ее законами и изменяя свои собственные общественные 
отношения, но перестав при этом менять собственную телесность, 
вырвавшись из ее плена. Вы свободны в том, чтобы отложить в сто-
рону авторучку, тогда как кальмар носит чернильную железу в своем 
теле. Ильенков определял эту свободу человека как свободу от какого 
бы то ни было заранее «встроенного» в человеческую морфологию 
способа функционирования и оценивал подобную независимость от 
морфологической определенности как морфологическое преимуще-
ство человека [Ильенков, 1991: 397]. Трансгуманисты предлагают 
человеку вместо снятия отчуждения путем радикального изменения 



19

Человек. 2025. Т. 36, № 1

С.Н. Корсаков
Марксизм и 
предметность 
человека:  
актуальность 
идей Ильенко-
ва о человеке 
и сознании

капиталистических общественных отношений вновь и вновь приспо-
сабливать свою телесность к среде, «непоправимо» испорченной «гло-
бальными проблемами», а на деле — перегнивающим отчужденным 
способом производства. 

Ильенков в своей антиутопии «Тайна черного ящика» гениально 
предвидел патовую ситуацию, в которой «Электронная цивилизация» 
погрязнет в XXI веке [Ильенков, 1968]. Человек, так и не ответив на 
слишком сложный для него философский вопрос «Что есть человек?», 
притязает перейти в транс-состояние, заместив собой бога, конструи-
руя формы субъектности. Победно распространяется в современной 
философии проблематика акторности, агентности, актантности, ав-
тономности, альтернативной онтичности, химерности. Посмотрите 
на программу Римского философского конгресса 2024 года: с деся-
ток «круглых столов» по «постчеловеческой» тематике и ни одного 
по проблеме гуманизма. В этом нет ничего удивительного, ибо девиз 
«Электронной цивилизации» — потребление и контроль.

Возможности новых технологий рассматриваются и оценива-
ются, как и любой другой товар, в аспекте их привлекательных 
потребительских достоинств для повседневного комфортного су-
ществования, для лучших условий ведения бизнеса, для новых 
возможностей общения, получения впечатлений и времяпрепро-
вождения (чаще всего, не имеющего творческого характера). Нет 
необходимости действовать самому: все за тебя сделает домашний 
или социальный робот. Но тогда по законам отчужденной моде-
ли социальности субъект утрачивает функцию контроля. Она от-
деляется от человека, превращаясь во внешнюю принуждающую 
силу. Основной организационный тренд социальности сегодня 
в том, что управленцы-технократы ставят перед разработчиками 
электронных технологических систем задачу взять под контроль 
все возрастающее число человеко-действий. И чем настойчивее 
задача решается, тем шире становится периметр неохваченных 
контролем возможных человеко-действий. В итоге стремление по-
ставить под контроль «Искусственного интеллекта» конечное чис-
ло причинных взаимодействий упрется в предел «Бесконечности», 
о которой писал Ильенков, и приведет к хаотизации отношений 
во всех сферах реальности, которые «Управляющие Устройства» и 
«Жадные Хамы» из его антиутопии надеялись поставить под свой 
«абсолютно прозрачный» и вечный контроль. И тогда по Ильенкову 
пробьет час «Электронной цивилизации». Наступит предел, когда 
«машины», в которые хотели превратить людей, «заволнуются», и 
«среди них найдутся даже вновь уверовавшие в Бесконечность, а 
заодно — и в Человека. И таких отдельных машин становилось все 
больше и больше» … [Ильенков, 1968: 25].



20

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

* * *

Марксизм не принадлежит сейчас к влиятельным интеллектуаль-
но-философским течениям. Но, говоря в марксистской оптике, он 
как наиболее передовое учение, выявляет в себе главную альтер-
нативу современности: каким путем пойдет человечество? Будет 
ли оно преобразовывать внешнюю и тем более свою собственную 
природу, сообразовываясь с ее законами, либо же попытается из-
менять сами законы. В том числе социальные: например, попыта-
ется осуществлять нестихийное развитие социумов в рамках строя 
частной собственности. В этих условиях «марксизмы» все далее 
будут расходиться друг от друга по тому основанию, которое было 
обнаружено в споре Ленина и Богданова (а еще раньше — Маркса 
и Бакунина) и реинкарнировалось в последующей истории миро-
вого марксизма: материализм или конструктивизм (в эпистемо-
логическом отношении) и гуманизм или транс-и постгуманизм 
(в антропологическом отношении). Второй из марксизмов будет 
функционировать как разновидность либерализма — для тех, кому 
не подходят иные формы подачи идеи свободы. Путь первого — 
в поисках соединения с традиционализмами разного рода, опи-
рающимися на религиозно-философские основания. Платформа 
для такого соединения — в признании первичности объективной 
реальности, которая может уже в свою очередь трактоваться либо 
материалистически, либо объективно-идеалистически. 

Marxism and the Objectivity of Man: 
The relevance of Ilyenkov’s ideas about man  
and consciousness
Sergey N. Korsakov
DSc in Philosophy, Leading Research Fellow.
Institute of Philosophy RAS.
12/1 Goncharnaya Str., Moscow 109240, Russian Federation
ORCID ID: 0000-0002-5272-9675 
E-mail: snkorsakov@yandex.ru

Abstract. The article was written in connection with the centenary of the 
outstanding Soviet philosopher Evald Vasilyevich Ilyenkov (1924–1979). It 
talks about the significance of Ilyenkov’s ideas in the history of philosophy, 
about his place within the framework of Marxist philosophy, the authentic 
form of which was developed in the Soviet Union by the school of dialectics, 
and then by the school of Ilyenkov. The main attention is paid to Ilyenkov’s 
ideas about man and consciousness. The idea of combining dialectical 
logic with human philosophy (philosophical anthropology) is proposed as 
promising. The role of the category “object” and the method of dividing 



21

Человек. 2025. Т. 36, № 1

С.Н. Корсаков
Марксизм и 
предметность 
человека:  
актуальность 
идей Ильенко-
ва о человеке 
и сознании

the whole in the knowledge of a person and his individuality is emphasized. 
It is concluded that Ilyenkov revealed the well-known Marxian definition 
of the essence of man in accordance with the instructions of Marx himself 
as a concrete-universal concept that allows us to lay a philosophical 
foundation for the understanding of man as an active creative individuality. 
Ilyenkov’s ideas about consciousness are considered, and the prospects of 
the procedural understanding of consciousness and the approach to it as a 
double relationship to an object are discussed - an attitude to a relationship, 
a constantly renewed dimension of objective activity. Applied consequences 
from Ilyenkov’s interpretation of man and consciousness are noted. They 
relate, firstly, to Ilyenkov’s criticism of the constructivist style of thinking, 
which he designated by the term “positivist,” and which, despite the 
terminological appearance created, displaces science as knowledge of the 
laws of nature. Secondly, Ilyenkoym’s criticism of technocratic conceit, which, 
promising man a “consumer paradise” with the help of electronic civilization, 
naturally transformed into transhumanism, returning man from the freedom 
of social creativity to the order of biological evolution of species.
Keywords: Ilyenkov, dialectics, мarxism, philosophy of man, consciousness, 
subject, bifurcation of the one, individuality, self-transcendence, 
intentionality, constructivism, transhumanism.
For citation: Korsakov S.N. Marxism and the Objectivity of Man: The 
relevance of Ilyenkov’s ideas about man and consciousness // Chelovek. 
2025. Vol. 36, N 1. P. 7–22. DOI: 10.31857/S0236200725010011

Литература/ References

Беседин А.П., Волков Д.Б., Кузнецов А.В., Логинов Е.В., Мерцалов А.В. Интро
спекция: современные подходы и проблемы // Эпистемология и филосо-
фия науки. 2021. № 2. С. 195–215.
Besedin A.P., Volkov D.B., Kuznetsov A.V., Loginov E.V., Mertsalov A.V. 
Introspektsiya: sovremennyye podkhody i problemy [Introspection: modern 
Approaches and Problems]. Epistemologiya i filosofiya nauki. 2021. N 2. 
P. 195–215.

Витгенштейн Л. Заметки о философии психологии. М.: Дом интеллектуальной 
книги, 2001. 
Wittgenstein L. Zametki o filosofii psikhologii [Notes on the Philosophy of 
Psychology]. Moscow: Dom intellektual’noy knigi Publ., 2001. 

Выготский Л.С. Собрание сочинений. Т. 1. М.: Педагогика, 1982. 
Vygotsky L.S. Sobraniye sochineniy [Collected Works]. Vol. 1. Moscow: 
Pedagogika Publ., 1982.

Гегель Г.В.Ф. Работы разных лет. М.: Мысль, 1970. Т. 1. 
Hegel G.V.F. Raboty raznykh let [Works from Different Years]. Moscow: Mysl 
Publ., 1970. Vol. 1. 

Дубровский Д.И. Информация, сознание, мозг. М.: Высшая школа, 1980. 
Dubrovsky D.I. Informatsiya, soznaniye, mozg [Information, Consciousness, 
Brain]. Moscow: Vysshayashkola Publ., 1980. 



22

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

Дубровский Д.И. К вопросу о глобальном будущем и трансгуманистической эво-
люции // Вопросы философии. № 3. 2015. С. 214–220.
Dubrovsky D.I. K voprosu o global’nom budushchem i transgumanisticheskoy 
evolyutsii [On the Question of the Global Future and Transhumanistic 
Еvolution]. Voprosy filosofii. N 3. 2015. P. 214–220.

Ильенков Э.В. Об идолах и идеалах. М.: Политиздат, 1968. 
Ilyenkov E.V. Ob idolakh i idealakh [About Idols and Ideals]. Moscow: Poli
tizdat Publ., 1968. 

Ильенков Э.В. Философия и культура. М.: Политиздат, 1991. 
Ilyenkov E.V. Filosofiya i kul’tura [Philosophy and Culture]. Moscow: Poli
tizdat Publ., 1991. 

Корсаков С.Н. Рец. на кн.: Страсти по тезисам о предмете философии (1954–
1955) / авт.-сост. Е.Э. Иллеш. М.:Канон+, РООИ Реабилитация, 2016. // 
Человек. 2016. № 6. С. 173–177.
Korsakov S.N. Rets. na kn.: Strastipotezisam o predmetefilosofii (1954–1955) / 
Avt.-sost. Ye.E. Illesh. M.: Izdatel’stvo «Kanon+», ROOI «Reabilitatsiya», 
2016. [Rec. on the book: Passions on theses on the subject of philosophy 
(1954–1955) / аuthor-ed. E.E. Illesh. Moscow: Publishing house Canon+, 
ROOI Rehabilitation Publ., 2016.] Chelovek. 2016. N 6. P. 173–177.

Леонтьев А.Н. Деятельность и сознание // Вопросы философии. 1972. № 12. 
С. 129–140.
Leontyev A.N. Deyatel’nost’ i soznaniye [Activity and consciousness]. 
Voprosy filosofii. 1972. N 12. P. 129–140.

Михайлов Ф.Т. Опять о нем и про него… // Образ Эвальда Ильенкова в воспоми-
наниях. М.: Русская панорама, 2024. 
Mikhailov F.T. Opyat’ o nem i pro nego… [Again about Him and about Him...]. 
Obraz Eval’da Il’yenkova v vospominaniyakh [The Image of Evald Ilyenkov 
in Мemoirs]. Moscow: Russkaya panorama Publ., 2024. 

Пущаев Ю.В. Загадка последней книги Ильенкова: почему именно А.А. Богданов 
оказался его итоговым оппонентом // Вопросы философии. 2024. № 3. 
С. 29–40.
Pushchaev Yu.V. Zagadka posledney knigiI l’yenkova: pochemu imenno 
A.A. Bogdanov okazalsyay ego itogovym opponentom [The Mystery of 
Ilyenkov’s Last Book: why Exactly A.A. Bogdanov Turned out to be his Final 
Opponent]. Voprosy filosofii. 2024. N 3. P. 29–40.

Розин В.М. От принципа объективности научного знания к реконструкции разных 
ситуаций производства знания // Идеи и идеалы. 2022. № 3. Ч. 1. С. 75–92. 
Rozin V.M. Ot printsipa ob”yektivnosti nauchnogo znaniya k rekonstruktsii 
raznykh situatsiy proizvodstva znaniya [From the Principle of Objectivity 
of Scientific Knowledge to the Reconstruction of Different Situations of 
Knowledge Production]. Idei i idealy. 2022. N 3. Part 1. P. 75–92.

Щедровицкий Г.П. Оргуправленческое мышление: идеология, методология, тех-
нология: курс лекций. М.: Путь, 2000. (Из архива Г.П. Щедровицкого. Т. 4).
Shchedrovitsky G.P. Orgupravlencheskoye myshleniye: ideologiya, metodo­
logiya, tekhnologiya: kurslektsiy [Organizational Thinking: Ideology, Metho
dology, Technology: a Course of Lectures]. Moscow: Put Publ., 2000. (From 
the archive of G.P. Shchedrovitsky T. 4). 



23

Аннотация. Техника сегодня играет ключевую роль в человеческом суще-
ствовании, поддерживая сами его основы. В этом контексте автор указыва-
ет, что преобладание искусственного интеллекта (ИИ) как идеи не должно 
приниматься как нейтральная констатация. Из факта свершившегося ИИ-пе-
реворота также не следует некритическое принятие и смирение со способа-
ми актуализации манифестаций технического. Напротив, это ситуация, под-
талкивающая к осознанию нашего положения как индивидов, общества, 
одного из видов и планеты Земля как целого. Автор подчеркивает важность 
понимания последствий поддержания определенных нарративов. Культур-
ные продукты — это современные мифологии, фундаментально определя-
ющие представления о настоящем и будущем. В тиражировании образа ИИ 

Текст под названием “Who is Afraid of Artificial Intelligence? A Posthumanist Take 
on the AI Takeover Scenario” был впервые опубликован в книге “HumaniTies 
and Artificial Intelligence” / ed. by F.P. Grunert. Joint Research Center, European 
Commission, 2022. Публикуется с согласия автора. Перевод с английского 
Н.Б. Афанасова (Институт философии РАН).

УДК 004.8

©2025     Ф. ФЕРРАНДО

DOI: 10.31857/S0236200725010021

КТО БОИТСЯ ИСКУССТВЕННОГО  
ИНТЕЛЛЕКТА? ПОСТГУМАНИСТИЧЕСКИЙ 
ПОДХОД К СЦЕНАРИЮ ИИ-ПЕРЕВОРОТА

Феррандо Франческа — PhD по философии (Тре-
тий университет Рима (UNIROMA3), адъюнкт-до-
цент факультета гуманитарных наук.
 Нью-Йоркский университет (NYU), США.
Соединенные Штаты Америки, 10003 Нью-Йорк, 
Бродвей, 726, 6-й этаж.
ORCID: 0000-0001-8873-8074
ff32@nyu.edu



24

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

как врага, такие символические схемы сами его и производят. Автор пока-
зывает, что настоящий источник опасности кроется в человеческих намере-
ниях, которые стоят за созданием и внедрением ИИ. Сама техника не долж-
на сводиться к техническим объектам, которые мы просто «используем», 
но должна пониматься как онтологическая манифестация, к которой сле-
дует обращаться для понимания нашего существования. Мыслить технику 
в отрыве от человечности и экологии бесперспективно. Автор заключает, 
что антропоцентрическая установка не спасет человечество. Путь к спасе-
нию человечества лежит в осознании человечеством себя как части плане-
ты, сети экологических и технических явлений, наконец, в качестве одного 
из феноменов космического порядка.
Ключевые слова: философская антропология, постгуманизм, техника, ис-
кусственный интеллект, цифровизация, капитализм, надзор, осознанность.
Ссылка для цитирования: Феррандо Ф. Кто боится искусственного ин-
теллекта? Постгуманистический подход к сценарию ИИ-переворота // 
Человек. 2025. Т. 36, № 1. С. 23–32. DOI: 10.31857/S0236200725010021

Я… онлайн, следовательно, я существую
В XXI веке призрак бродит среди людей — призрак технологий. 
Техника определяет человека: так, с точки зрения палеонтологии 
человек — это животное, которое создает орудия труда из других 
орудий труда. В значительной степени техника поддерживает че-
ловеческую жизнь: на сегодняшний день большая часть человече-
ской популяции не способна выживать без электричества, инфра-
структуры и сложных машин. Коммерческие пищевые цепочки, 
так же как и глобальные системы управления ресурсами, в зна-
чительной степени опираются на технологии искусственного ин-
теллекта (ИИ). Кибератака на трубопроводную систему Colonial 
Pipeline в Соединенных Штатах в мае 2021 года и ее последствия 
для общества — лишь один из примеров возможной уязвимости, 
к которой приводит такая жесткая зависимость [Sanger et al., 2021]. 
В геологическом масштабе техносфера останется даже после ис-
чезновения человечества [Haff, 2013]. На функциональном уров-
не все больше работ сегодня выполняется машинами, что влечет 
за собой глобальный рост технологической безработицы. В со-
циальном плане виртуальная реальность — реальность. В вос-
приятии современного молодого поколения, iGen1, виртуальный 

1  Ученые из разных областей знания претендуют на авторство термина «По-
коление I» (“Igeneration”), в то время как “iGen” отсылает именно к работе 
Джин Твенге «Поколение I. Почему поколение Интернета утратило бунтар-
ский дух, стало более толерантным, менее счастливым и абсолютно не готовым 
ко взрослой жизни» [Twenge, 2017; Твенге, 2019].



25

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф. Феррандо
Кто боится ис-
кусственного 
интеллекта? 
Постгумани-
стический под-
ход к сценарию 
ИИ-переворота

мир просто существует; нет и не было никакого до-интернета. 
Некоторые дети учатся говорить слово «айпад» до того, как смогут 
сказать «мама», другие растут с компьютерными нянями в обще-
стве, которое все еще не осознало физические и психологические 
последствия чрезмерного воздействия экранов на развивающиеся 
умы и тела. Цифровые технологии становятся сопряжены с ад-
диктивным поведением, что соотносится с логикой сознательного 
развития современных социальных медиа [Alter, 2018].

Достаточно проехаться в метро любого большого города в тех-
нологически развитой стране, чтобы увидеть, что большая часть 
людей прилипла к экранам телефонов. Где заканчивается «Я», 
где начинается мой телефон? Могу ли я жить без сети? Глаза 
постоянно прикованы к экрану, чтобы проверить новости, позво-
нить бабушке, сделать фотографию. Мы живем в обществе, по-
груженном во взгляд техно-Медузы2 и загипнотизированном им. 
Я онлайн, следовательно, … я существую. Декартово cogito ergo 
sum3 превратилось в саморепрезентационный модус, где многооб-
разие индивидуального феноменологического опыта было снача-
ла разобрано, а затем пересобрано в виртуальные реплики: Я су-
ществую… когда за мной наблюдают. Видимость в социальных 
медиа таким образом становится ключевой для самоидентично-
сти: я существую, потому что другие люди видят меня. В эконо-
мике социального контроля этот паттерн работает в обе стороны: 
ты хочешь, чтобы общество тебя видело, а общество хочет знать 
о тебе все, потому что в информационную эпоху «ты» — это твои 
данные, а твои данные — это ценный товар, который торгуется 
в полуподпольной экономике, где делами заправляют брокеры 
данных, чаще всего без согласия или даже уведомления пользова-
телей об осуществляемых операциях [Zuboff, 2019; Зубофф, 2022]. 
Самоидентичность постоянно реконструируется в обнаружении 
кибер-сходств, где твои «лайки» помогают подключаться к дру-
гим через общие интересы, категоризированные для целей иссле-
дования рынков и продвижения рекламы. В этой открытой рамке 
потеряно само обрамление; нет никакого «ты» без кибер-взгляда, 
а без тебя нет никакого кибер-взгляда…

Сегодня я наблюдаю за тобой; а завтра, возможно, ты будешь 
наблюдать за мной, и Бог всегда наблюдает за каждым из нас; 
но сегодня, в соответствии с мыслью Ницше [Ницше, 1996: 8], 

2  Согласно греческой мифологии, взгляд на лицо медузы обращал человека 
в камень.
3  Это высказывание впервые может быть обнаружено в Части IV «Рассуждения 
о методе» (1637) [Декарт, 1953: 33].



26

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

«Бог умер». Нам понадобилась замена: теперь у нас есть техни­
ка. Отныне она повсюду. Мы больше никогда не будем одиноки. 
Даже если вы сейчас не наблюдаете за кем-то, вы всегда може-
те просмотреть ту самую видеозапись гламурной поездки в су-
пермаркет: завтра, через год и даже после того, как нас не ста-
нет. Когда-то мы делали фотографии, чтобы запечатлеть момент; 
сегодня мы снимаем, чтобы создать воспоминание, и к момен-
ту, когда мы достанем свой смартфон, та редкая бабочка может 
улететь навсегда. Желание помнить и остаться в памяти других 
людей часто свидетельствует об утрате осознания настоящего 
момента, что имеет радикальные последствия. Видео суицидов, 
транслируемые онлайн на Facebook4, распространяются подоб-
но психозу, где виртуальное присутствие (живое или посмерт-
ное) воспринимается как нечто, что наделяет физическую жизнь 
смыслом. Самоотверженность «Carpe diem»5 (которое обычно пе-
реводят с латыни как «лови день») измеряется в обмене живого 
момента на (вос-)становление его в качестве реплик в кибер-за-
вещаниях. Как однажды написал мне друг после рождения мое-
го ребенка: «А теперь я хочу фотографию, или этого не было!»6. 
Опосредованная цифровыми технологиями человеческая комму-
никация — это феноменология XXI века.

ИИ уже осуществил переворот
Осознание того, что искусственный интеллект уже возобладал, 
не должно пониматься как простая и нейтральная констатация; 
из этого факта также не следует необходимость некритического 
принятия способов того, как актуализируются специфические типы 
технических манифестаций. Вместо этого речь идет о призыве про-
снуться, чтобы осознать, где мы находимся как отдельные люди, 
как общество, как один из видов и как планета. Нам следует отда-
вать себе отчет в том, какие нарративы мы поддерживаем. В самом 
деле, слова создают слова. Вызванный страхом сценарий захвата 
власти ИИ, основывающийся на разделении между «мы» (люди) VS 
«они» (машины/роботы/ИИ; в более общем смысле речь о сложной 
технике), очень популярен в западных странах и постоянно повто-
ряется в нарративах мейнстримных медиа. Его можно резюмиро-
вать в виде антропоцентричной сказки: «мы», люди, вскоре можем 

4  Проект Meta Platforms Ins., деятельность которой запрещена в Российской 
Федерации.
5  Латинский афоризм из Первой книги «Од» Горация (Оды, I.11).
6  Благодарю Кармель Вайсман за это наблюдение.



27

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф. Феррандо
Кто боится ис-
кусственного 
интеллекта? 
Постгумани-
стический под-
ход к сценарию 
ИИ-переворота

потерять онтологическую корону (или, говоря простым языком, 
господство над планетой), так что берегитесь! Новая война ведет-
ся против предположительно злых и бунтующих машин, которые 
действуют как слуги, но незаметно крадут у «нас» наше суверенное 
право на планету. Какие именно люди находятся в зоне риска быть 
сброшенными с пьедестала в этой онтологической войне, не уточ-
няется. Но, должно быть, принимая во внимание, что многие ка-
тегории граждан так никогда и не получили значимых прав в по-
литической жизни (в том числе по причине широкого применения 
технологий социального ограничения в гражданских правах, таких 
как системный расизм или сексизм), эти люди не могут потерять 
корону, поскольку им никогда не было позволено ее носить. Чтобы 
полностью осознать социально-политическое значение этого фак-
та, дихотомия человек/машина должна быть помещена в категории 
жесткого дуализма, откуда она и происходит: природа/культура, 
мужчина/женщина, белое/черное, Запад/Восток, гетеро/гомо и т.д. 
Такие абсолютные различения, происходящие из архетипических 
разделений я/другой, мы/они, правильное/ложное, были истори-
чески сконструированы для того, чтобы выступать стратегической 
поддержкой специфической системы социально-политического 
и экономического доминирования людей над другими (и людьми, 
и не людьми) живыми существами. Они стали причиной устойчи-
вых личных, социальных и планетарных травм и более не могут не-
критически воспроизводиться в новых формах. Дихотомия человек/
машина — часть этих больших исторических конструктов и долж-
на быть осознанно деконструирована, чтобы избежать господства 
бесконечных систем подавления.

Продукты культуры — наши актуальные мифологии, базовые 
нарративы в производстве настоящего и будущего. Силу таких 
кажущихся невинными историй нельзя недооценивать; риск са-
моисполняющихся пророчеств реален и хорошо известен [Biggs, 
2013]. В зацикленности на ИИ как на враге подобные символиче-
ские мемы на самом деле создают того самого врага, которым пу-
гают. Хотя на самом деле им может быть совсем не ИИ, но челове-
ческие намерения, которые стоят за его разработкой. Внутри этой 
искаженной рамки восприятия ответом на страх захвата власти 
ИИ становится самосбывающееся пророчество: чтобы одержать 
верх над машинами, люди сами должны стать машинами. Этот 
вид нарратива предельно ясно прослеживается в сценарии, пред-
ложенном Илоном Маском, который в 2016 году выступил соос-
нователем нейротехнологической компании Neuralink7. Согласно 

7  См.: https://neuralink.com/applications/



28

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

Маску, ИИ — это и есть настоящая угроза, поэтому он призы-
вает к необходимости создания регулирующего органа, который 
бы контролировал развитие суперинтеллекта [Clifford, 2018]. 
Подобный контролирующий орган очевидно необходим на сегод-
няшнем этапе развития, но, согласно Маску, этого недостаточно. 
Он утверждает, «…что люди рискуют подвергнуться обраще-
нию, подобному обращению с домашними животными, но только 
со стороны искусственного интеллекта, если не будет создана тех-
нология, которая соединит мозг и компьютер» [Cuthberston, 2020]. 
Преследуемый призраком техники, Маск становится частью игры 
«низвержения» человека с пьедестала онтологического превос-
ходства, в основе которой лежит страх. Согласно его представле-
нию, единственный способ одержать победу над искусственным 
интеллектом, — это самим стать столь же мощным искусствен-
ным интеллектом. Борьба против сценария захвата власти ИИ 
лежит в основе витального намерения, которое стояло за идеей 
создания Neuralink, компании, которая разрабатывает интерфей-
сы мозг-компьютер, чтобы беспроводным способом соединить 
людей и компьютеры, имплантируя технические устройства не-
посредственно в мозг. Дело не в том, чтобы умалять достоинство 
технологий такого типа, которые могут быть полезны во многих 
отношениях. На настоящий момент, применение подобных де-
вайсов уже имеет заметные результаты: к примеру, глубокая сти-
муляция мозга используется для лечения болезни Паркинсона и 
резистентной депрессии вместе с другими, более традиционными 
мерами [Kringelback et al., 2007]. Насущная проблема, которую 
мы должны решить, — это нарратив страха, основанный, в свою 
очередь, на нравственном императиве: стать технологией или 
исчезнуть. Страх никогда не должен выступать движущей силой 
или быть целью технизации общества.

Некритическое утверждение о «киборге», основанное на страхе, 
глубоко проблематично. С тех пор как биология и техника объеди-
нили свои усилия в гонке за победой над призраком техники, суб-
станциальные риски — связанные, к примеру, с капиталистической 
парадигмой, в которую они вписаны — заявляют о себе со всей 
серьезностью. Взять хотя бы технологический надзор или автоно-
мию, возможность многократного использования данных. Новые 
возможности осознания необходимы для того, чтобы стать кибор-
гом в нашу историческую эпоху, когда массовый надзор все больше 
полагается на сбор больших данных. Принимая во внимание да-
леко идущие последствия нарушения приватности и манипуляций 
(подобных психологическому таргетированию во время скандала 
с Cambridge Analytica в 2018 [Granvolle, 2018]), предоставлять ком-
паниям доступ к таким значимым данным, как мозг или нейронная 



29

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф. Феррандо
Кто боится ис-
кусственного 
интеллекта? 
Постгумани-
стический под-
ход к сценарию 
ИИ-переворота

активность — это не что иное как прыжок веры. Гибридный образ 
организма и механизма овладевает нашими умами, медиа и куль-
турой. Человек уже не символ нашей эпохи. Это эпоха киборга, 
составленная из технологической связности, а не биологической 
непорочности, как и предсказывала Донна Харауэй в уже ставшем 
классическом «Манифесте киборгов» (1985). И все же подобные ги-
бридные изображения и представления реальности привносят с со-
бой определенные предпосылки: они все еще человекоцентричны; 
они развиваются в рамках экономической парадигмы неокапита-
лизма, где биология превращается в данные, а жизнь — в излишек 
[Cooper, 2008]; они принадлежат геологической эпохе антропоцена, 
или капиталоцена, в которых ненасытность капитала является глав-
ной причиной нынешнего экологического опустошения. Чтобы по-
нять ИИ, мы не можем позволить себе потеряться в антропоцентри-
ческих страхах или в трансгуманистических восторгах [Ferrando, 
2019: 35–38; Феррандо, 74–80]; вместо этого мы должны осознать 
свое положение в качестве индивидов, как общество, как один из 
видов и свою нераздельность с планетой Земля.

Осознать
Технологии нельзя просто сводить к каким-то техническим 
устройствам, которые мы «используем»; мы должны рассматри-
вать их такими, какие они есть на самом деле: как причастную 
экзистенциальному раскрытию онтологическую манифестацию. 
Постгуманистическое понимание техники осознает, что техника 
не нейтральна и что разные типы технологий производятся в рам-
ках конкретных обществ, таким образом отражая уникальные 
стороны их жизни, намерения или привычки. Так, сексистские 
и расистские предрассудки, заложенные в алгоритмы, показывают, 
где мы находимся в наших социальных заблуждениях. Потенциал 
к трансформации лежит в способах человеческого восприятия 
техники. Как общество, мы более не можем думать о технике в от-
рыве от судьбы человечества или экологии. База ее материального 
производства также должна приниматься во внимание; таким об-
разом мы должны подходить к технологиям, если говорить пря-
мо, как к эко-технологиям [Ferrando, 2019: 118–9; Феррандо, 2022: 
211–2]: от экологических рисков, связанных с электронным мусо-
ром — значительно влияющим на мирных жителей, дикую приро-
ду и саму землю — до все острее встающего вопроса об обломках 
спутников, которые остаются на орбите. Мы должны мыслить об 
этих ключевых вопросах в их взаимосвязи и опираясь на междис-
циплинарный подход. Технологии, человечество и экология тесно 



30

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

связаны. Мы должны осознать наши технологические привычки и, 
возможно, зависимости. Мы должны осознать, что страх не может 
выступать основанием для внедрения технологий, а разделение я/
другой никогда не является абсолютным. Мы должны осознать, 
что технология — это отражение того, где мы сейчас находимся 
как общество, но также и то, что это экзистенциальная манифе-
стация, выходящая за пределы человекоцентричной парадигмы. 
Антропоцентризм не спасет человечество. Человечество может 
спасти себя только само, поняв кто мы такие: часть планеты, сети 
экологических и технологических явлений, выражение космиче-
ских феноменов. Осознание — это самосознание. Нам не следует 
ждать пришествия сверхмощного ИИ, чтобы осознать, что такое 
техника. Осознание — это признак существования; в этом смысле 
техника уже осознает. И мы тоже.

Who is Afraid of Artificial Intelligence?  
A Posthumanist Take on the AI Takeover Scenario
Francesca Ferrando
PhD in Philosophy (l’Università di Roma Tre), Adjunct Assistant Professor 
of Philosophy, Liberal Studies Department.
New York University (NYU).
726 Broadway, 6th Floor, New York 10003, United States of America (USA).
ORCID: 0000-0001-8873-8074
ff32@nyu.edu

Abstract. Technology today plays a key role in human existence, supporting its 
very foundations. In this context, the author points out that the predominance of 
artificial intelligence (AI) as an idea should not be taken as a neutral statement. 
The fact of the accomplished takeover also does not imply uncritical acceptance 
and accordance with the ways of actualizing technical manifestations. On the 
contrary, it is a situation that pushes us to become aware of our position as 
individuals, as a society, as a species and as a planet. The article emphasizes 
the importance of understanding the consequences of maintaining certain 
narratives. Cultural products are current mythologies that fundamentally define 
ideas about the present and the future. In reproducing the image of AI as the 
enemy, such symbolic schemes create it themselves. The author shows that 
the real source of danger lies in the human intentions behind the creation and 
implementation of AI. The technology itself should not be reduced to technical 
objects that we simply “use” but should be understood as an ontological 
manifestation partaking in the existential revealing. Thinking about technology 
in separation from humanity and ecology becomes futile. The author concludes 
that the anthropocentric attitude will not save humanity. Humanity can save 
itself only by understanding itself as a part of a planet, nets of ecological and 
technological emergences, expressions of cosmic phenomena.



31

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф. Феррандо
Кто боится ис-
кусственного 
интеллекта? 
Постгумани-
стический под-
ход к сценарию 
ИИ-переворота

Keywords: philosophical anthropology, posthumanism, technology, artificial 
intelligence, digitalization, capitalism, surveillance, awareness.
For citation: Ferrando F. Who is Afraid of Artificial Intelligence? A Post
humanist Take on the AI Takeover Scenario // Chelovek. 2025. Vol. 36, N 1. 
P. 23–32. DOI: 10.31857/S0236200725010021

Литература/References

Декарт Р. Рассуждение о методе // Декарт Р. Рассуждение о методе. С приложе-
ниями Диоптрика, Метеоры, Геометрия / ред., пер. c фр., ст. и коммент. 
Г.Г. Слюсаревича и А.П. Юшкевича. М.: Изд-во Академии наук СССР, 
1953. С. 5–66.
Descartes R. Rassuzhdenie o metode [Discourse on the Method]. Descartes R. 
Rassuzhdenie o metode. S prilozheniyamu Dioptrika, Meteory, Geometriya 
[Discourse on the Method. With App. Dioptrics, Meteors, Geometry], ed., 
transl. from French, forew. and comm. by G.G. Slyusarevich, A.P. Yushkevich. 
Moscow: USSR Academy of Sciences Publ., 1953.

Зубофф Ш. Эпоха надзорного капитализма. Битва за человеческое будущее на но-
вых рубежах власти / пер. с англ. А.Ф. Васильева; под ред. Я. Охонько и 
А. Смирнова. М.: Изд-во Института Гайдара, 2022.
Zuboff S. Epokha nadzornogo kapitalizma. Bitva za chelovecheskoe budu­
shchee na novykh rubezhakh vlasti [The Age of Surveillance Capitalism: The 
Fight for a Human Future at the New Frontier of Power], transl. from English 
by A.F. Vasilyev; Ya. Okhonko, A. Smirnov (eds.). Moscow: Gaidar Institute 
Press Publ., 2022.

Ницше Ф. Так говорил Заратустра. Книга для всех и ни для кого // Ницше Ф. 
Сочинения: в 2 т. / cост., ред. и авт. примеч. К.А. Свасьяна. Т. 2. М.: 
Мысль, 1996. С. 6–237.
Nietzsche F. Tak govoril Zaratustra. Kniga dlya vsekh i ni dlya kogo 
[Also Spoke Zarathustra. A Book for Everyone and No One]. Nietzsche F. 
Sochineniya: v 2 t. [Works: in 2 Vols.], сomp., ed. and notes by K.A. Svasyan. 
Vol. 2. Moscow: Mysl’ Publ., 1996. P. 6–237.

Твенге Дж.М. Поколение I. Почему поколение Интернета утратило бунтарский 
дух, стало более толерантным, менее счастливым и абсолютно не готовым 
ко взрослой жизни / пер. с англ. А. Толмачева. М.: Рипол Классик, 2019.
Twenge J.M. Pokolenie I. Pochemu pokolenie Interneta utratilo buntarskij 
dukh, stalo bolee tolerantnym, menee schastlivym i absolyutno ne gotovym 
ko vzrosloj zhizni [iGen: Why Today’s Super-Connected Kids Are Growing Up 
Less Rebellious, More Tolerant, Less Happy — and Completely Unprepared 
For Adulthood — And What That Means For The Rest Of Us], transl. from 
English by A. Tolmachev. Moscow: Ripol Classic Publ., 2019.

Феррандо Ф. Философский постгуманизм / пер. с англ. Д. Кралечкина; под науч. 
ред. А. Павлова. М.: Изд. дом Высшей школы экономики, 2022.
Ferrando F. Filosofskij postgumanizm [Philosophical Posthumanism], transl. 
from English by D. Kralechkin, ed. by A. Pavlov. Moscow: HSE Press Publ., 
2022.

Харауэй Д. Манифест киборгов: наука, технология и социалистический феми-
низм 1980-х гг. / пер. с англ. А. Гараджи // Гендерная теория и искусство. 



32

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

Антология: 1970–2000 / Отв. ред. Л.М. Бредихина. М.: РОССПЭН, 2004. 
С. 322–377.
Haraway D. Manifest kiborgov: nauka, technologiya i sotsialisticheskij 
fiminizm 1980-kh gg. [Manifesto for Cyborgs: Science, Technology, and 
Socialist Feminism in the 1980s], transl. from English by A. Garaji. Gen­
dernaya teoriya i iskusstvo. Antologiya: 1970–2000 [Gender Theory and Art. 
An Antology: 1970–2000], ed. by L.M. Bredikhina. Moscow: ROSSPEN 
Publ., 2004. P. 322–327. 

Alter A. Irresistible: the Rise of Addictive Technology and the Business of Keeping Us 
Hooked. New York: Penguin Books, 2018.

Biggs M. Prophecy, Self-Fulfilling/Self-Defeating, Encyclopedia of Philosophy and 
the Social Sciences. SAGE Publications, 2013.

Clifford C. Elon Musk: “Mark my words — A.I. is far more dangerous than nukes”. CNBC 
News. 13 March 2018. URL: https://www.cnbc.com/2018/03/13/elon-musk-at-
sxsw-a-i-is-more-dangerous-than-nuclear-weapons.html (date of access: 02.12.24).

Cooper M. Life as Surplus. Biotechnology & Capitalism in the Neoliberal Era. Seattle: 
University of Washington Press, 2008.

Cuthbertson A. Elon Musk Claims AI Will Overtake Humans ‛In Less Than Five Years’. 
The Independent. 27 July 2020. URL: https://www.independent.co.uk/tech/
elon-musk-artificial-intelligence-ai-singularity-a9640196.html (date of access: 
02.12.24).

Ferrando F. Philosophical Posthumanism. London et al.: Bloomsbury, 2019.
Garcia M. Racist in the Machine: The Disturbing Implications of Algorithmic Bias. 

World Policy Journal. 2016. Vol. 33(4). P. 111–117.
Granville K. Facebook and Cambridge Analytica: What You Need to Know as Fallout 

Widens. The New York Times. 19 March 2018. URL: https://www.nytimes.
com/2018/03/19/technology/facebook-cambridge-analytica-explained.html 
(date of access: 02.12.24).

Haff P.K. Technology as a Geological Phenomenon: Implications for Human Eell-being. 
A Stratigraphical Basis for the Anthropocene, C.N. Waters, J. Zalasiewicz, 
M. Williams (eds.). London: Geological Society, 2013. P. 301–309.

Haraway D. Manifesto for Cyborgs: Science, Technology, and Socialist Feminism 
in the 1980s. Socialist Review. 1985. N 80. P. 65–108.

Kringelbach M.L. et al. Translational Principles of Deep Brain Stimulation. Nature 
Reviews. Neuroscience. 2007. Vol. 8(8). P. 623–635.

Sanger D. et al. Cyberattack Forces a Shutdown of a Top U.S. Pipeline. New York 
Times. 8 May 2021. URL: https://www.nytimes.com/2021/05/08/us/politics/
cyberattack-colonial-pipeline.html (date of access: 02.12.24).

Twenge J. iGen: Why Today’s Super-Connected Kids Are Growing Up Less Rebellious, 
More Tolerant, Less Happy — and Completely Unprepared for Adulthood — 
And What That Means For The Rest Of Us. New York, NY: Atria Books, 2017.

Zuboff S. The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for a Human Future at the 
New Frontier of Power. London: Profile Books, 2019.



33

Неотения — (от греч. néos — незрелый, юный и téinō — растягиваю, удлиняю) 
приобретение в ходе эволюции способности у ряда видов организмов сохранять 
незрелые черты и размножаться на ранних стадиях развития (онтогенеза) [Био-
логический энциклопедический словарь, 1986; Новый энциклопедический сло-
варь, 2005]. Считается, что неотенические признаки разной природы характерны 
и для человека [Skulachev et al., 2017].

УДК 575.8:141.319.8

©2025     Ю.К. ВОЛКОВ, А.Б. САВИНОВ

DOI: 10.31857/S0236200725010035

ЭВОЛЮЦИОННОЕ ЗНАЧЕНИЕ  
НЕОТЕНИЧЕСКИХ ПРИЗНАКОВ ЧЕЛОВЕКА:  
БИОЛОГИЧЕСКИЙ И СОЦИОБИОЛОГИЧЕСКИЙ 
ПОДХОДЫ

Волков Юрий Константинович — доктор фило-
софских наук, доцент, профессор кафедры фило-
софии физического факультета.
Национальный исследовательский Ниже-
городский государственный университет 
им. Н.И. Лобачевского.
Российская Федерация, 603022 Нижний Новгород, 
проспект Гагарина, д. 23.  
ORCID: 0009-0002-4723-443X
yu.k.volkov@yandex.ru

Савинов Александр Борисович — кандидат био-
логических наук, доцент, доцент кафедры эколо-
гии Института биологии и биомедицины.
Национальный исследовательский Ниже-
городский государственный университет 
им. Н.И. Лобачевского.
Российская Федерация, 603022 Нижний Новгород, 
проспект Гагарина, д. 23.
ORCID: 0009-0004-7409-174X
sabcor@mail.ru 



34

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

Аннотация. В статье предпринята попытка проанализировать эволюцион-
ное значение неотенических признаков человека на примере двух альтер-
нативных исследовательских ориентаций: биологического и социобиоло-
гического подходов. Отмечается, что при биологическом сравнении неоте-
нических признаков человека и животных обнаруживается парадоксальная 
с точки зрения адаптационного механизма естественного отбора корреля-
ция, обусловленная изменившимся соотношением между продлением пе-
риода взросления с его «поверхностной инфантильностью» и замедлением 
времени формирования репродуктивной функции. На этом основании сде-
лан вывод о том, что биологический смысл неотении, который заключается 
в адаптации к условиям, препятствующим полноценному существованию 
биологически незрелых особей, противоречил видовым критериям гоми-
нидной эволюции. Принципиально иначе выглядит эвристическая ситуа-
ция, при которой морфологические признаки неотении распространяются 
на область поведенческих стереотипов человека. В данном исследователь-
ском контексте критически анализируется гипотеза Д. Морриса о послед-
ствиях неотении, связанных с наготой. Показано, что в условиях примене-
ния социобиологической исследовательской программы особый интерес 
представляют действия, которые потенциально ориентированы на членов 
разных демографических групп. Исходя из особенностей рассматриваемой 
парадигмы, предложен вариант одновременного действия двух направле-
ний биологической и социальной эволюции: сохранение инфантильных 
признаков, которые обеспечивают внутреннюю сплоченность группы, при 
одновременном закреплении других иерархических отличий. Общий вы-
вод авторов статьи состоит в следующем. Неотенические признаки чело-
века не обладают самостоятельной ценностью в качестве биологической 
константы, не зависящей от условий, в которых протекал процесс инди-
видуального и группового отбора. Эволюционная ценность человеческой 
неотении была обусловлена комплексом приобретенных и наследуемых 
факторов, позволяющих рассуждать об их первичности или вторичности, 
непосредственной или опосредованной детерминации, а, следовательно, 
о преимуществах биологического или социобиологического подходов.
Ключевые слова: неотения, эволюция, биологический и социобиологиче-
ский подходы, наследуемое и приобретенное, индивидуальный и группо-
вой отбор, антропогенез, позднее взросление, нагота, демографические 
группы, иерархическая общность.
Ссылка для цитирования: Волков Ю.К., Савинов А.Б. Эволюцион-
ное значение неотенических признаков человека: биологический и 
социобиологический подходы // Человек. 2025. Т. 36, № 1. С. 33–48. 
DOI: 10.31857/S0236200725010035

Несмотря на продолжающийся процесс дифференциации тради-
ционных и новых направлений современной биологии, линия 
на создание интегративных форм науки о жизни стала более 



35

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ю.К. Волков, 
А.Б. Савинов 
Эволюцион-
ное значение 
неотенических 
признаков чело-
века: биологи-
ческий и социо-
биологический 
подходы

заметной в силу ее комплексного характера. Не случайно именно в рам-
ках биологической науки возник целый ряд междисциплинарных, син-
тетических направлений. К их числу принадлежит и социобиология, 
сформировавшаяся на стыке сразу нескольких естественных и соци-
ально-гуманитарных наук, но сохранившая связь с эволюционистским 
принципом адаптации. Однако, в отличие от классического эволюци-
онизма, в котором механизмы приспособления имеют внутривидовой 
характер, закрепленный наследственными факторами, социобиология 
сделала акцент на изучении механизмов группового отбора. 

Идея существования общественных инстинктов и естественных ос-
нований морали имеет давнюю историю [Кропоткин, 1991; Соловьев, 
1990; Спенсер, 1997]. Однако научное обоснование биологических 
источников альтруизма, агрессии, морали и культуры является заслу-
гой исследователей второй половины прошлого столетия, создавших 
на стыке биологии и ряда социогуманитарных дисциплин науку, на-
званную социобиологией [Wilson, 1975]. Не останавливаясь на общеиз-
вестных положениях социобиологии, связавшей появление феноменов 
человеческой культуры с наличием двойственной — генно-культурной 
детерминации, а также с допущением элементов «социальной жизни 
у животных» [Игнатьев, 1982; Карпинская, Никольский, 1988; Линке, 
2005; Плюснин, 1990], отметим лишь один интересующий нас аспект. 

Активное использование социобиологами исследовательского ин-
струментария, требующего учета особенностей группового отбора, не от-
менило эволюционное значение приспособляемости особи. Поменялось 
лишь соотношение врожденного и приобретенного, индивидуального 
и группового в процессе эволюционных изменений. Новой также ста-
ла синтетическая исследовательская оптика, в которой на первый план 
выходят принципы обратной связи и закрепившиеся типажи индиви-
дуального поведения. С этой точки зрения социобиологический под-
ход, действительно, представляет собой исследовательскую стратегию, 
альтернативную по отношению к классическому пониманию принципа 
эволюционизма. Хотя в рассматриваемом нами примере, так же как это 
имеет место в отношениях между любыми классическими и некласси-
ческими теориями, приспособляемость как центральный принцип пара-
дигмы естественного отбора сохраняет свою исходную роль. 

С учетом высказанных предварительных замечаний рассмо-
трим некоторые генетически приобретенные и эволюционно за-
крепившиеся неотенические признаки человека. 

Биологический смысл неотении и парадоксы 
эволюции
Неотения и ее морфологические признаки. Феномен неотении, 
который в его естественнонаучной, эволюционистской трактовке 



36

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

понимается как приобретение способности к размножению у не-
развившихся особей, неоднократно использовался представителя-
ми разных отраслей биологической науки для объяснения нару-
шений эволюционной постепенности.

Вслед за феталитической гипотезой Л. Болька [Bolk, 1929] не-
отеническое объяснение эволюционных парадоксов человеческой 
эволюции предлагали некоторые представители эволюционной 
морфологии с целью объяснения разрывов, возникающих в про-
цессе образования новых видов. В дальнейшем список неотени-
ческих черт, предложенный Больком, был дополнен новыми при-
мерами из области анатомии. В частности, следствием неотении 
стали считать маленький нос, сильно развитые затылок и боль-
шой палец стопы, увеличенные нижние конечности, вертикаль-
ную осанку [Verhulst, 1999; Skulachev et al., 2017]. 

В расширенном списке неотенических признаков людей: шаровид-
ный и тонкостенный череп; уменьшение хребта бровей; большой мозг; 
сплюснутое и расширенное, безволосое лицо; волосы сверху головы; 
большие глаза; вертикально расположенное ухо с закругленной верх-
ней частью; маленькие верхняя и нижняя челюсти; мелкие зубы; голое 
тело.

Неотения как компенсаторный механизм биологической эволю-
ции. Вместе с тем следует отметить, что, наряду с описанием ана-
томических признаков неотении, морфофизиологические прояв-
ления человеческой инфантильности используются в сравнитель-
ной систематике для объяснения случаев биологического регресса. 
Действительно, если сравнить некоторые признаки человека с ана-
логичными признаками животных, то можно обнаружить регрес-
сивное упрощение представителей человеческого рода. Например, 
люди сохранили более простую, предковую форму ряда органов 
млекопитающих. По сравнению с человекообразными обезьяна-
ми, строение черепа людей больше напоминает строение черепа 
лемура, аппендикс человека скорее похож на аппендикс сумчатых, 
а некоторые признаки кровеносной системы людей больше сбли-
жаются с таковыми у утконоса [Skulachev et al., 2017]. И, по-види-
мому, сам общий предок человека и шимпанзе выглядел и вел себя 
больше как человек, чем как современные обезьяны [Lovejoy, 2009]. 

На основании сказанного можно предположить, что неотения 
способна выступать в качестве компенсаторного механизма сохра-
нения адаптационных целей эволюционной динамики. Примером 
подобной компенсации, примененной к процессу антропогенеза, 
является отказ людей от части своей физической силы ради эво-
люционно более выгодной сложной мозговой деятельности [Bufill 
et al., 2011; Skulachev et al., 2017]. 



37

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ю.К. Волков, 
А.Б. Савинов 
Эволюцион-
ное значение 
неотенических 
признаков чело-
века: биологи-
ческий и социо-
биологический 
подходы

Кроме того, феномен неотении, который в масштабе онтогене-
тических изменений представляет собой замедленное развитие со-
матических органов по сравнению с репродуктивными органами, 
позволяет объяснять внезапные и разнонаправленные изменения 
в эволюции, которые не обнаруживаются в палеонтологической 
летописи. Например, потеря метаморфоза у ряда земноводных мо-
жет нарушать молекулярные ограничения морфогенеза и обусла-
вливать усиление изменчивости некоторых структур (увеличение 
количества позвонков позвоночного столба) [Bonett et al., 2018].

Эволюционные особенности антропогенеза и феномен позднего 
взросления. Как уже было показано выше, конкретизацией обще-
эволюционных масштабов морфофизиологических последствий 
неотении чаще всего становится процесс антропогенеза в силу 
адаптационной парадоксальности ряда видовых новообразований 
человека. Согласно предположению Н.К.  Кольцова, неотения, от-
брасывая конечные признаки развития, упрощает фенотип и тем 
самым ведет к регрессу. В то же время именно неотения создала 
запас инактивированных генов, обеспечивающих высокую мута-
бильность эволюционного развития человека [Кольцов, 1933: 485]. 

После отделения линии Homo от ветвей других гоминидов, 
геном человека претерпел многочисленные изменения, вклю-
чавшие замены одиночных нуклеотидов, делеции и дупликации 
фрагментов ДНК разного размера, вставки мобильных элементов 
и хромосомные перестройки, хотя эти специфические для чело-
века изменения составили не более 4 % ДНК [Suntsova, Buzdin, 
2020]. Большинство таких геномных изменений затронули регу-
ляцию экспрессии, вызвали изменения функции энхансеров, что 
и обусловило более крупные преобразования в сетях регуляции 
генов интерактома [Suntsova, Buzdin, 2020; Uebbing et al., 2021]. 
Появление потомства с различными генетическими вариациями 
при спаривании близкородственных видов подтверждает пример 
близкородственных симпатрических видов птиц, у которых число 
крупных хромосомных инверсий выше, чем у видов, ареалы кото-
рых не перекрываются [Hooper, Price, 2017].

Возвращаясь к теме антропогенеза, заметим, что проявлением 
регрессивной и одновременно вариативной линии в эволюции че-
ловека является сходство его морфофизиологических особенностей 
с поздней линией эмбрионального развития приматов [Bednarik, 
2011]. Как считает Монтагу, черепа фетализированного питекантро-
па и эмбрионального австралопитека имеют более близкое сходство 
с черепом современного взрослого человека, чем с аналогичными 
черепами представителей своих видов [Montagu,1955].

Тем не менее, несмотря на существующие в процессе эволю-
ции человека возвратные тенденции, главным ее результатом, 



38

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

напрямую связанным с неотенией, принято считать сохранение 
людьми в своей взрослой жизни несовершеннолетних черт наших 
предков [Gould, 2008]. К их числу, наряду с другими инфантиль-
ными признаками, относят большие по сравнению с туловищем 
размеры головы. В этой связи следует отметить весьма важную 
возрастную корреляцию. Человеческий мозг ребенка достигает 
взрослого размера в тот период, когда его репродуктивное созре-
вание составляет всего 10 % [Bogin, 1997: 83]. 

Следовательно, в особых, аллометрических условиях челове-
ческой эволюции, обусловленных генетическим разнообразием 
близкородственных видов, возникла следующая парадоксальная 
ситуация. С одной стороны, у человеческих неотенов обнаружива-
ются долговременные последствия замедленного формирования 
репродуктивной функции. С другой — этологические последствия, 
связанные с особенностями деторождения и общим увеличением 
послеродового периода созревания мозга [Уайт, Браун, 1978: 125]. 

Отсюда — отхождение на второй план репродуктивной функции 
неразвившихся особей, доминирующей в классических формах не-
отении, в то время как эволюционно значимой становится «поверх-
ностная инфантильность» (“superficially infantile”) [Bogin, 1997: 87], 
которая придает ценность поздней взрослой жизни. Иначе говоря, 
благодаря закреплению именно такой формы неотении в сообще-
ствах людей обнаруживается отложенный положительный эффект, 
возникающий между поздней зрелостью и низкой репродуктивно-
стью. В то же время позитивные последствия от такого эффекта 
проявятся лишь тогда, когда успешно выращенные молодые особи 
сами начнут размножаться, обеспечивая своим предкам некоторое 
подобие бессмертия (“intimation of immortality”) [ibid.: 85].

Эволюционное значение неотении и эффект «бутылочного гор-
лышка». Таким образом, следует констатировать, что общий эво-
люционный смысл неотении, действительно, заключается в инди-
видуальной адаптации к условиям, препятствующим полноценно-
му существованию биологически незрелых особей того или иного 
вида. С этой точки зрения контррепродуктивные проявления нео-
тении являются аномальными для естественного отбора индиви-
дов. Однако, исходя из критерия успешности или не успешности 
группового отбора, последствия неотении, связанные с замедле-
нием старения, становятся положительными для группы в целом 
[Skulachev et al.,  2017]. Коллективная забота о потомстве повы-
шает групповую сплоченность и сначала потенциально, а затем 
актуально способствует увеличению численности группы. 

В связи со сказанным можно предположить, что адаптационны-
ми ответами на вызовы гоминидной эволюции, способствующими 
исключению из числа неотенических признаков репродуктивных 



39

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ю.К. Волков, 
А.Б. Савинов 
Эволюцион-
ное значение 
неотенических 
признаков чело-
века: биологи-
ческий и социо-
биологический 
подходы

способностей индивидов, мог стать эффект «бутылочного гор-
лышка». Указанный адаптационный феномен представляет собой 
циклическое восстановление генофонда популяции и последую-
щий рост его генетического разнообразия после временного умень-
шения популяционной численности и плодовитости [Дженкинс, 
2001: 66–67]. Вполне вероятно, что именно этот эффект способ-
ствовал сохранению и распространению малочисленных групп аф-
риканских гоминидов, эмигрировавших с континента 100 тысяч лет 
назад. 

Неотения в эволюции человека и общества: 
социобиологический подход
Принципиально иначе выглядит эвристическая ситуация, при кото-
рой морфологические признаки неотении распространяются на об-
ласть поведенческих стереотипов ископаемых гоминидов и человека 
современного биологического вида. В таком исследовательском кон-
тексте этологические приложения неотенической теории, интерпре-
тируемые как доминирование признаков незрелой особи в типичных 
формах поведения взрослых, выходят за рамки биологической науки. 
К числу указанных исследовательских стратегий, прежде всего, от-
носится социобиология, представителями которой были выдвинуты 
наиболее радикальные объяснения последствий сохранения неоте-
нических признаков применительно к особенностям антропогенеза. 

Гипотеза Д. Морриса о дифференцированном инфантилизме 
и наготе. Одной из первых социобиологических версий, связыва-
ющих последствия неотении с особенностями поведения челове-
ка, стала гипотеза Д. Морриса, изложенная им в книге «Голая обе-
зьяна» [Morris, 1967]. По мнению Морриса, главную роль в изме-
нившемся поведении обезьяньих предков человека сыграли такие 
последствия неотении, как продолжающийся рост мозга, а также 
анатомически наиболее заметная утрата волосяного покрова. 

Вывод, к которому приходит Моррис в результате рассмотрения 
того, что он называет «дифференцированным инфантилизмом», за-
ключается в попытке связать наследуемые неотенические признаки 
и приобретенные качества предка человека — обезьяны-охотника. 
К ним Моррис, прежде всего, относит: вертикальное положение тела, 
«длинную стройную шею, плоское лицо, небольшие зубы (и их позд-
нее появление), отсутствие тяжелых надбровных дуг и отсутствие 
вращательных функций больших пальцев ног» [Моррис, 2016: 19]. 

Сохранение этих и других неотенических признаков, как счита-
ет Моррис, призвано подтвердить тот факт, что многие генетические 
особенности животного, «существовавшие у него в зародышевом 



40

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

состоянии, оказались потенциально полезными для обезьяны-охотни-
ка и явились эволюционным прорывом, в котором наша обезьяна так 
нуждалась» [там же]. В качестве главного, генетически наследуемого 
и адаптивно закрепленного признака неотенической обезьяны-охот-
ника, Моррис называет отсутствие у нее волосяного покрова. Хотя 
именно этот, самый заметный признак человека, как считает Моррис, 
нельзя объяснить одной только неотенической наследственностью.

«Можно утверждать, — пишет Моррис, — что никакой пользы 
от наготы не было, что она была побочным продуктом других, более 
существенных неотенических изменений, как, например, развитие 
мозга. Но, как мы уже видели, неотения — это процесс дифферен-
цированного замедления развития. Некоторые черты замедляются 
в своем развитии в большей степени, чем другие, — скорость роста 
выбивается из фазы. Поэтому едва ли такой потенциально опасный 
признак инфантилизма, как нагота, мог сохраняться только из-за 
того, что замедлялось развитие других характеристик. Если бы эта 
особенность не представляла собой какой-то ценности, то она была 
бы быстро устранена путем естественного отбора» [там же: 23].

Рассмотрев и частично или полностью отвергнув гипотезы 
об антипаразитарном, гигиеническом, акватическом, социальном, 
сексуальном и антитепловом назначении голой кожи, Моррис при-
ходит к выводу о более сложной и комплексной роли наготы в про-
цессе биологической адаптации предков человека [там же: 23–25]. 
Как считает Моррис, именно охотничье поведение наших предков, 
которое сопровождалось исключительно большими физическими 
нагрузками, приводило к опасному перегреву тела. Однако, бла-
годаря уже существующему, но адаптационно неопределенному 
неотеническому признаку в виде отсутствия плотного волосяного 
покрова на теле, нагота, вместе с увеличением количества потовых 
желез, направленно закреплялась как функциональный видовой 
признак человека [там же: 26]. 

Таким образом, согласно социобиологической гипотезе Мор
риса, такое вторичное с точки зрения естественного отбора нео-
теническое последствие генетических мутаций, как отсутствие 
волосяного покрова, закрепилось лишь благодаря изменившемуся 
образу жизни предков человека. 

Критика гипотезы Морриса. Следует отметить, что книга 
Морриса оказала заметное влияние на популяризацию не толь-
ко социобиологических идей, но и эволюционной антрополо-
гии в целом. Похожие процессы, стимулируемые знакомством 
с трудами Морриса, имели место и в отечественной научно-по-
пулярной литературе [Никонов, 2004]. Вместе с тем специфика 
аргументов, выбранных Моррисом для обоснования гипотезы о 



41

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ю.К. Волков, 
А.Б. Савинов 
Эволюцион-
ное значение 
неотенических 
признаков чело-
века: биологи-
ческий и социо-
биологический 
подходы

социобиологическом назначении наготы, породила целую волну 
критики, не прекращающуюся до настоящего времени. 

Первая и основная критическая позиция связана с отрицанием 
сути концептуального подхода Морриса о животной природе че-
ловека, недоступной глубинному влиянию культуры. Именно эта 
идея Д. Морриса оценивается как глубоко ошибочная, поскольку 
любые акции человека, сколь бы «биологическими» они не ка-
зались, несут в себе «мощные напластования культуры» [Панов, 
1989: 40]. Люди, по словам Э. Фромма, возникли из приматов 
«в такой момент эволюции, когда детерминация поведения ин-
стинктами достигла минимума, а развитие мозга — максимума» 
[Фромм, 2008: 209]. От этой точки бифуркации развитие человека 
пошло в направлении, противоположном действию сил естествен-
ного отбора, хотя и не устранило полностью из человеческой при-
роды амбивалентности альтруизма и эгоизма [Boehm, 1997].

Другая, более умеренная позиция заключается в критике не-
достаточности аргументов, которые Моррис использует для под-
тверждения своей социобиологической гипотезы о наготе как 
сохранившемся у современного человека животном признаке. 
В рамках такой установки, например, достаточно подробно разби-
рается, наряду с другими объяснениями феномена голой кожи, ги-
потеза Морриса в книге А.Б. Соколова «Странная обезьяна. Куда 
делась шерсть и почему люди разного цвета» [Соколов, 2020].

Критический разбор гипотезы о наготе как эволюционно закре-
пленном неотеническом признаке человека дается в статье М. Рантала 
[Rantala, 2007]. Суть этой гипотезы состоит в следующем утвержде-
нии. Телесная нагота представляет собой часть неотенического пакета, 
в котором главным был длительный период роста большого мозга. 

Возражая против такого объяснения наготы, Рантала выдвигает 
следующие контраргументы. Во-первых, у человеческого плода до 
рождения, а иногда — после рождения, обнаруживается первичный 
волосяной покров, называемый лануго. Во-вторых, у взрослеющих 
и взрослых людей мы не находим всего пакета эмбриональных при-
знаков, если они мешают выживанию (искривленные ноги у мла-
денцев). Отсюда, как считает Рантала, следует отсутствие адаптив-
ной ценности наготы, о которой пишет Моррис [Rantala, 2007: 2–3]. 
Общий вывод статьи таков. Все теории наготы, включая неотени-
ческую гипотезу, рассматривают этот признак как результат давно 
завершившейся эволюционной адаптации [ibid.: 5].

Как можно заметить, главная претензия критиков неотениче-
ских гипотез, которые объясняют адаптивное сохранение у чело-
века наследуемых инфантильных признаков, состоит в указании 
на их спекулятивный характер, не подтверждаемый всем ком-
плексом причин. В то время как ответ на вопрос об актуальных 



42

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

последствиях неотении требует рассмотрения форм человеческой 
жизнедеятельности с учетом не только врожденной, но и приобре-
тенной инфантильности. Для этого потребуется выделить только 
те родовые признаки человека, благодаря которым он смог прео-
долеть разрыв врожденного и приобретенного. 

От неотенических признаков к групповым отношениям. Не
смотря на большое количество анатомических, физиологических, 
поведенческих и других признаков людей, которые могут быть от-
несены к их ювенильным качествам, рассматриваемый нами социо-
биологический принцип двойной детерминации позволяет сделать 
выбор в пользу первоочередности проявлений родового в челове-
ческой индивидуальности, то есть остановиться на тех характери-
стиках индивидов, которые можно найти в структуре их действий, 
потенциально ориентированных на других членов группы. В этой 
связи коротко остановимся на таком свойстве неотенов, живущих 
в составе группе, как их расширительно понимаемая потребность 
в общении с представителями разных демографических групп. 

Начнем с того, что возрастная стратификация у высших при-
матов и, вероятно, у всех ископаемых гоминидов, была связана 
с их сексуальным поведением. Последнее постепенно автономи-
зируется от репродуктивной функции, что ведет к избирательно-
сти индивидуального поведения, но не меняет внутригрупповую 
социосексуальную матрицу, в которой внешний вид и поведение 
детеныша до наступления им полового созревания не восприни-
маются как вызывающие и конкурентные [Кон, 1988: 82].

Описывая положение детей до 7–8 лет в общинах австралийских 
аборигенов, этнографы также отмечали их асексуальный статус, по-
хожий на статус глубоких стариков [Артемова, 1987: 84]. Что же 
касается более общего отношения взрослых, дееспособных членов 
группы к этим двум возрастным категориям, то здесь наблюдалась 
своеобразная амбивалентность. Старики могли восприниматься либо 
как бесполезные, «почти мертвые», либо как знатоки и интересные 
рассказчики [там же: 93–94]. По отношению к детям это также могли 
быть либо внимание, ласка, снисходительность и забота, либо рас-
поряжение жизнью ребенка, вплоть до его убийства [там же: 85–89]. 
Вместе с тем типичное для группы проявление заботы о детях и ста-
риках нарушается гораздо реже, поскольку, в отличие от отношений 
между полами, возрастные отношения не содержат в себе внутрен-
них противоречий, способных породить конфликт [там же: 108].

Следовательно, сама логика рассмотрения темы соотношения 
альтруизма и агрессии в иерархически организованной общности 
заставляет нас перейти к вопросу об отношении к слабым членам 
группы. Укажем в этой связи на социобиологическую гипотезу 
В. Чалидзе об эволюционной победе слабых. 



43

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ю.К. Волков, 
А.Б. Савинов 
Эволюцион-
ное значение 
неотенических 
признаков чело-
века: биологи-
ческий и социо-
биологический 
подходы

Эволюционное значение слабых. Сила, как считает Чалидзе, мо-
жет способствовать биологической и социальной приспособляемо-
сти. Однако отсеивание сильных в войнах и иерархической борьбе, 
а слабых и непокорных — только в иерархической борьбе, создает 
эволюционные преимущества слабым и покорным. Несмотря на со-
храняющуюся у всех человеческих индивидов генетически насле-
дуемую потенциальную агрессивность, человеческие популяции 
нашли способ уменьшения «гена силы» путем уничтожения силь-
ных и инкорпорации слабых [Чалидзе, 1989: 140].

Откровенно умозрительный характер гипотезы Чалидзе, на наш 
взгляд, не исключает наличия в ней важного теоретического посыла, 
объясняющего циклический, прогрессивно-регрессивный характер 
социобиологической эволюции. Без него применяемый автором 
«Иерархического человека» социобиологический принцип двойной 
детерминации был бы невозможен в ситуации действия какой-либо 
одной линии развития. Поэтому, перечисляя условия для «реванша 
сильных», Чалидзе особо выделяет социальный фактор «обновляе-
мости иерархий», который начинает действовать в том случае, если 
от сильных, но покорных родителей рождается поколение сильных 
и непокорных детей, которые не могут улучшить свое иерархиче-
ское положение. В этом случае, как считает Чалидзе, возможен мас-
совый реванш сильной молодежи [там же: 171–172, 174–175]. 

Отсюда следует то базовое противоречие, которое меняет био-
логический смысл иерархической структуры человеческой общ-
ности — генетически закрепить в потомстве признаки, способ-
ствующие успеху. В результате — успешные члены группы, в от-
личие от неуспешных, перестают участвовать в социально стиму-
лируемом размножении. Пытаясь объяснить этот эволюционный 
парадокс, Чалидзе предполагает, что либо успешного человека 
перестают интересовать демографические последствия биологи-
ческой эволюции, либо за этим парадоксом скрыт какой-то неиз-
вестный нам эволюционный поворот [там же: 173–174].

На наш взгляд, существует еще один вариант объяснения од-
новременного сохранения в эволюционирующей общности двух 
противоположных жизненных стратегий ее членов: «жить мало, 
дать собственное потомство и умереть молодым» или «жить долго, 
помогать потомкам и умереть старым». Как было показано выше, 
сохранение и закрепление асексуальных неотенических признаков, 
которые обеспечивают внутреннюю сплоченность группы, при од-
новременном сохранении и закреплении других групповых отли-
чий, делают ее более успешной в межвидовом отборе. Это значит, 
что при наложении двух разнонаправленных эволюционных про-
цессов, которые с позиции их линейной направленности выглядят 



44

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

как неразрешимое противоречие, создаются благоприятные усло-
вия для роста численности группы и успешной смены поколений. 

К сказанному следует добавить, что неотеническое устране-
ние биологических границ между детством и старостью, а также 
задержка в развитии признаков, не препятствующих, а, напротив, 
прямо или косвенно способствующих размножению, увеличивало 
возраст жизни людей, живущих в составе группы. Речь при этом 
могла идти не только о размножении самих индивидов, но и о дру-
гих, способствующих этому процессу функциях, так или иначе 
связанных с рождением, уходом и заботой о других членах груп-
пы. Именно эти функции, прежде всего, вошли в состав альтруи-
стического поведения индивидов, живущих в группе, а в дальней-
шем могли закрепляться генетическим путем [Boehm, 1997]. 

* * *

Общие выводы проведенного исследования можно сформулиро-
вать в виде следующего резюме. 

Неотенические признаки человека не обладают самостоятельной 
ценностью в качестве биологической константы, не зависящей от ус-
ловий, в которых протекал процесс индивидуального и группового от-
бора. В сложной конфигурации естественных и социальных причин 
положительное значение для индивидов, живущих в составе группы, 
одновременно имели и определенный генотип проявлений врожден-
ной инфантильности, и тип внутригрупповых отношений к их носите-
лям. Таким образом, эволюционная ценность человеческой неотении 
с самого начала была обусловлена целым комплексом приобретенных 
и наследуемых факторов. Только при наличии этих двух групп при-
чин можно рассуждать об их первичности или вторичности, непосред-
ственной или опосредованной детерминации, а, следовательно, о пре-
имуществах биологического или социобиологического подходов. 

Evolutionary Significance Neotenic Signs 
of Human: Biological and Sociobiological 
Approaches
Yuri K. Volkov 
DSc in Philosophy, Associate Professor, Professor of the Department of 
Philosophy of the Faculty of Physics.
Lobachevsky National Research Nizhny Novgorod State University.
23, Gagarin Avenue, Nizhny Novgorod 603022, Russian Federation. 
ORCID: 0009-0002-4723-443X 
yu.k.volkov@yandex.ru



45

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ю.К. Волков, 
А.Б. Савинов 
Эволюцион-
ное значение 
неотенических 
признаков чело-
века: биологи-
ческий и социо-
биологический 
подходы

Alexander B. Savinov 
CSc in Biology, Associate Professor, Associate Professor of the Department 
of Ecology of the Institute of Biology and Biomedicine.
 Lobachevsky National Research Nizhny Novgorod State University.
23, Gagarin Avenue, Nizhny Novgorod 603022, Russian Federation. 
ORCID: 0009-0004-7409-174X
sabcor@mail.ru 

Abstract. The article attempts to analyze the evolutionary significance 
of neotenic human traits using the example of two alternative research 
orientations: biological and sociobiological approaches. It is noted that a 
biological comparison of neotenic characteristics of humans and animals 
reveals a paradoxical correlation in terms of the adaptive mechanisms of 
natural selection, due to the changed relationship between the prolongation of 
the period of adulthood with its “superficial infantilism” and a slowdown in the 
time of formation of reproductive function. On this basis it is concluded that 
the biological meaning of neoteny which consists in adaptation to conditions 
that prevent the full-fledged existence of biologically immature individuals 
contradicted the species criteria of hominid evolution. The heuristic situation 
in which morphological signs of neoteny extend to the field of behavioral 
stereotypes of human looks fundamentally different. In this research context 
the hypothesis of D. Morris on the consequences of neoteny associated with 
nudity is critically analyzed. It is shown that in the context of the application 
of sociobiological research program actions that potentially targeted at 
members of different demographic groups are of particular interest. Based 
on the features of the considered paradigm a variant of the simultaneous 
action of two directions of biological and social evolution is proposed: the 
preservation of infantile traits that ensure the internal cohesion of the group 
while simultaneously consolidating other hierarchical differences. The general 
conclusion of the authors of the article is as follows. Neotenic human traits 
do not have an independent value as a biological constant independent of 
the conditions under which the process of individual and group selection took 
place. Evolutionary value of human neoteny was determined by a complex 
of acquired and inherited factors allowing us to reason about their primary 
or secondary, direct or indirect determination, and consequently, about the 
advantages of biological or sociobiological approaches.
Keywords: neoteny, evolution, biological and sociobiological approaches, 
inherited and acquired, individual and group selection, anthropogenesis, late 
adulthood, nudity, demographic groups, hierarchical community.
For citation: Volkov Yu.K., Savinov A.B. Evolutionary Significance Neotenic 
Signs of Human: Biological and Sociobiological Approaches // Chelovek. 
2025. Vol. 36, N 1. P. 33–48. DOI: 10.31857/S0236200725010035

Литература/References

Артемова О.Ю. Личность и социальные нормы в раннепервобытной общине: 
По австралийским этнографическим данным. М.: Наука, 1987. 



46

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

Artemova O.Yu. Lichnost’ i sotsial’nye normy v rannepervobytnoi obshchine: 
Po avstraliiskim etnograficheskim dannym [Personaity and Social Norms in 
an Early Primitive Community: According to Australian Ethnographic Data]. 
Moscow: Nauka Publ., 1987.

Биологический энциклопедический словарь. М.: Советская энциклопедия, 1986. 
Biologicheskii entsiklopedicheskii slovar’ [The Biological Encyclopedic Di
ctionary]. Moscow: Sovetskaya entsiklopediya Publ., 1986.

Дженкинс М. 101 ключевая идея: Эволюция / пер. с англ. О. Перфильева. М.: 
Фаир-Пресс, 2001.
Jenkins M. 101 klyuchevaya ideya: Evolyutsiya [101 Key Ideas: Evolution], 
transl. from English by O. Perfiliev. Moscow: Fair-Press Publ., 2001.

Игнатьев В.Н. Социобиология человека. «Теория генно-культурной эволю-
ции» // Вопросы философии. 1982. № 9. С. 134–141.
Ignatiev V.N. Sotsiobiologiya cheloveka. «Teoriya genno-kul’turnoi evolyu
tsii» [Human Sociobiology. “The Theory of Genetic and Cultural Evolution”]. 
Voprosy filosofii. 1982. N 9. P. 134–141.

Карпинская Р.С., Никольский С.А. Социобиология: Критический анализ. М.: 
Мысль, 1988.
Karpinskaya R.S., Nickolsky S.A. Sotsiobiologiya: Kriticheskii analiz [Socio
biology: A Critical Analysis.]. Moscow: Mysl' Publ., 1988.

Кольцов Н.К. Проблемы прогрессивной эволюции // Биологический журнал. 
1933. Т. 2. Вып. 4/5. С. 475–500.
Koltsov N.K. Problemy progressivnoi evolyutsii [Problems of Progressive 
Evolution]. Biologicheskii zhurnal. 1933. Vol. 2, N 4/5. P. 475–500.

Кон И.С. Введение в сексологию. М.: Медицина, 1988.
Kon I.S. Vvedenie v seksologiyu [Introduction to Sexology]. Moscow: Medi
tsina Publ., 1988.

Кропоткин П.А. Этика // Кропоткин П.А. Этика: Избранные труды. М.: 
Политиздат, 1991. С. 22–258.
Kropotkin P.A. Etika [Ethics]. Kropotkin P.A. Etika: Izbrannye trudy [Ethics: 
Selected works]. Moscow: Politizdat Publ., 1991. P. 22–258.

Линке С. Была ли социобиология «новым синтезом»? // Русский орнитологиче-
ский журнал. 2005. Т. 14. № 282. С. 234–242.
Linke S. Byla li sotsiobiologiya «novym sintezom»? [Was Sociobiology a “New 
Synthesis”?]. Russkii ornitologicheskii zhurnal. 2005. Vol. 14, N 282. P. 234–242.

Моррис Д. Голая обезьяна (сборник): пер. с англ. М.: Азбука-Аттикус, 2016.
Morris D. Golaya obez’yana (sbornik) [The Naked Ape (Collection)], transl. 
from English. Moscow: Azbuka-Attikus Publ., 2016.

Никонов А.  Апгрейд обезьяны. Большая история маленькой сингулярности. 
М.: НЦ ЭНАС, 2004.
Nikonov A. Apgreid obez'yany. Bol'shaya istoriya malen'koi singulyarnosti. [The Ape 
Upgrade. The Big Story of the Little Singularity]. Moscow: NTs ENAS Publ., 2004.

Новый энциклопедический словарь. М.: Большая российская энциклопедия: Ри
пол Классик, 2005. 
Novyi entsiklopedicheskii slovar’ [The new Encyclopedic Dictionary]. Mos
cow: Bol'shaya rossiiskaya entsiklopediya: Ripol Klassik Publ., 2005. 



47

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ю.К. Волков, 
А.Б. Савинов 
Эволюцион-
ное значение 
неотенических 
признаков чело-
века: биологи-
ческий и социо-
биологический 
подходы

Панов Е.Н. Этология человека: история и перспективы // Поведение животных 
и человека: сходства и различия. Пущино: ОНТИ Науч. центра биол. ис-
след. АН СССР, 1989. С. 28–62.
Panov E.N. Etologiya cheloveka: istoriya i perspektivy [Human Ethology: History 
and Prospects]. Povedenie zhivotnykh i cheloveka: skhodstva i razlichiya [Animal 
and Human Behavior: Similarities and Differences]. Pushchino: ONTI Scientific 
Center of Biol. Research. USSR Academy of Sciences Publ., 1989. P. 28–62.

Плюснин Ю.М. Проблема биосоциальной эволюции: теоретико-методологиче-
ский анализ. Новосибирск: Наука. Сиб. отд-ние, 1990. 
Plyusnin Yu.M. Problema biosotsial’noi evolyutsii: teoretiko-metodologicheskii 
analiz [The problem of Biosocial Evolution: Theoretical and Methodological 
Analysis]. Novosibirsk: Nauka Publ. Siberian Branch, 1990.

Соколов А.В. Странная обезьяна: Куда делась шерсть и почему люди разного цве-
та. М.: Альпина нон-фикшн, 2020.
Sokolov A.V. Strannaya obez’yana: Kuda delas’ sherst’ i pochemu lyudi raz
nogo tsveta [Strange Monkey: Where Did the Wool Go and Why People of 
Different Colors]. Moscow: Al’pina non-fikshn Publ., 2020.

Соловьев В.С. Оправдание добра. Нравственная философия // Соловьев В.С. Со
чинения: в 2 т. Т. 1. М.: Мысль, 1990. С. 47–580.
Solovyov V.S. Opravdanie dobra. Nravstvennaya filosofiya [Justification of 
Goodness. Moral Philosophy]. Solovyov V.S. Sochineniya: v 2 t. [Essays: 
in 2 vols.] Vol. 1. Moscow: Mysl' Publ., 1990. P. 47–580.

Спенсер Г. Синтетическая философия / пер. с англ. П.В. Мокиевского. Киев: 
Ника-Центр, 1997.
Spenser H. Sinteticheskaya filosofiya [The Synthetic Philosophy], transl. from 
English by P.V. Mokievsky. Kiev: Nika-Tsentr Publ., 1997.

Уайт Э., Браун Д. Первые люди / пер. с англ. И. Гуровой. М.: Мир, 1978.
White E., Brown D. Pervye lyudi [The First People], transl. from English by 
I. Gurova. Moscow: Mir Publ., 1978.

Фромм Э. «Иметь» или «быть» / пер. с нем. Э.М. Телятниковой. М.: АСТ, 2008. 
Fromm E. «Imet’» ili «byt’» [To Have or to Be?], transl. from German by 
E.M. Telyatnikova. Moscow: AST Publ., 2008. 

Чалидзе В. Иерархический человек: социобиологические заметки. М.: Терра, 1991. 
Chalidze V. Ierarkhicheskii chelovek: sotsiobiologicheskie zametki [The Hie
rarchical Man: Sociobiological Notes]. Moscow: Terra Publ., 1991. 

Bednarik R.G. The human condition. New York: Springer, 2011.
Boehm C. Impact of the human egalitarian syndrome on Darwinian selection mechanics. 

The American Naturalist. 1997. Vol. 150. P. 100–121. DOI: 10.1086/286052
Bogin B. Evolutionary hypotheses for human childhood. Yearbook of Physical Anthro

pology. 1997. Vol. 40. P. 63–89. 
Bolk L. Origin of racial characteristics in man. American Journal of Physical Anthro

pology. 1929. Vol. 13, Iss. 1. P. 1–28. DOI: 10.1002/ajpa.1330130123
Bonett R.M., Phillips J.G., Ledbetter N.M., Martin S.D., Lehman L. Rapid phenotypic 

evolution following shifts in life cycle complexity. Proceedings of the Royal Society 
B: Biological Sciences. 2018. Vol. 285. P. 1–9. DOI: 10.1098/rspb.2017.2304 



48

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ФИЛО-
СОФИЯ 
ЧЕЛОВЕКА

Bufill E., Agusti J., Blesa R. Human neoteny revisited: the case of synaptic plasticity. American 
Journal of Human Biology. 2011. Vol. 23. Р. 729–739. DOI: 10.1002/ajhb.21225

Gould S.J. A biological homage to Mickey Mouse. Ecotone. 2008. Vol. 4, N 1. P. 333–
340. DOI: 10.1353/ect.2008.0045

Hooper D.M., Price T.D. Chromosomal inversion differences correlate with range 
overlap in passerine birds. Nature Ecology & Evolution. 2017. Vol. 1(10). 
P. 1526–1534. DOI: 10.1038/s41559-017-0284-6

Lovejoy C.O. Reexamining human origins in light of Ardipithecus ramidus. Science. 
2009. Vol. 326. Р. 74–82. DOI: 10.1126/science.1175834

Montagu M.A. Time, Morphology, and Neoteny in the Evolution of Man. American 
Anthropologist. 1955. Vol. 57. P. 13–27. DOI: 10.1525/aa.1955.57.1.02a00030.

Morris D. The Naked Ape. A Zoologist’s Study of the Human Animal. New York: 
McGraw-Hill Book Company, 1967. 

Rantala M.J. Evolution of nakedness in Homo sapiens. Journal of Zoology. 2007. 
Vol. 273, Iss.1. P. 1–7. DOI: 10.1111/j.1469-7998.2007.00295. 

Skulachev V.P., Holtze S., Vyssokikh M.Y., Bakeeva L.E., Skulachev M.V., Mar
kov A.V., Hildebrandt T.B., Sadovnichii V.A. Neoteny, prolongation of youth: 
from naked mole rats to “naked apes” (humans). Physiological Reviews. 2017. 
Vol. 97(2). P. 699–720. DOI: 10.1152/physrev.00040.2015

Suntsova M.V., Buzdin A.A. Differences between human and chimpanzee genomes 
and their implications in gene expression, protein functions and biochemical 
properties of the two species. BMC Genomics. 2020. Vol. 21(7). P. 1–12. 
DOI: 10.1186/s12864-020-06962-8

Uebbing S., Gockley J., Reilly S.K., Kocher A.A., Geller E., Gandotra N., Scharfe C., 
Cotney J., Noonan J.P. Massively parallel discovery of human-specific 
substitutions that alter enhancer activity. Proceedings of the National Academy of 
Sciences of the USA. 2021. Vol. 118(2). P. 1–11. DOI: 10.1073/pnas.2007049118

Verhulst J. Bolkian and bokian retardation in Homo sapiens. Acta Biotheoretica. 1999. 
Vol. 47. P. 7–28.  DOI: 10.1023/A:1002069909550

Wilson Е.О. Sociobiology: the new synthesis. Cambridge, Massachusetts & London, 
England: The Belknap Press of Harvard Univ. Press, 1975.



49

УДК 17

НАУЧНЫЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

©2025     А.В. ПРОКОФЬЕВ

DOI: 10.31857/S0236200725010046

ОПРЕДЕЛЕНИЕ МОРАЛИ И ГРАНИЦЫ  
ОБЛАСТИ МОРАЛЬНО ЗНАЧИМЫХ  
ЯВЛЕНИЙ В ПСИХОЛОГИЧЕСКОЙ ТЕОРИИ 
ДЖОНАТАНА ХАЙДА

Прокофьев Андрей Вячеславович — доктор фи-
лософских наук, главный научный сотрудник сек-
тора этики.
Институт философии РАН.
Российская Федерация, 109240 Москва, ул. Гон-
чарная, д. 12, стр. 1.
ORCID: 0000-0001-5015-8226
avprok2006@mail.ru

Аннотация. Реконструируются и оцениваются способы решения двух цен-
тральных проблем исследования морали (проблемы определения морали 
и проблемы выделения области морально значимых явлений) Джонатаном 
Хайдтом. Ученый предостерегает от использования в психологии норматив-
ных и содержательных определений морали, поскольку они не позволяют 
преодолеть пристрастное отношение к нормативно-ценностным системам, 
сложившимся в рамках западной культуры нескольких последних столетий. 
Наилучшим определением Дж. Хайдт считает функциональное, трактую-
щее мораль в качестве набора «ценностей, добродетелей, норм, практик, 
идентичностей, технологий... психологических механизмов», которые слу-
жат поддержанию кооперативных сообществ. Это определение морали со-
провождается у Хайдта расширением области морально значимых явлений, 
по сравнению с тем, как ее понимали психологи второй половины XX века 
и продолжает понимать большинство современных философов. К данной 
области Хайдт относит не только те явления, что оцениваются на основе по-
нятий забота / причинение вреда, честность/нечестность, свобода/уг-
нетение, но и те, основой оценки которых выступают понятия верность/
предательство, авторитетная власть / подрыв авторитетной власти, 



50

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

святость/разложение. Автор статьи указывает на причины, в силу которых 
концепция морали Хайдта оказывается под вопросом. Во-первых, в рам-
ках хайдтовской методологии поиск точного определения морали и выде-
ление области морально значимых явлений не состоят в отношении взаим-
ной коррекции. Во-вторых, выделение области морально значимых явлений 
американским психологом осуществляется не на основе его же собственно-
го определения морали, а на основе стандартного набора формальных ха-
рактеристик последней (объективность, универсальность, приоритетность). 
В-третьих, в своих работах Хайдт часто оперирует имплицитным норматив-
ным и содержательным определением морали, что показывает неизбеж-
ность его использования.
Ключевые слова: мораль, психология морали, определение морали, де
скриптивные определения, нормативные определения, функциональные 
определения, содержательные определения, область морально значимых 
явлений, теория моральных оснований, Джонатан Хайдт.
Ссылка для цитирования: Прокофьев А.В. Определение морали и гра-
ницы области морально значимых явлений в психологической теории 
Джонатана Хайда // Человек. 2025. Т. 36, № 1. С. 49–67. DOI: 10.31857/
S0236200725010046

Ответ на вопрос «Что такое мораль?» важен для всех дисци-
плин, исследующих ценностно-нормативное измерение че-
ловеческой практики. В рамках системы ценностей, которые 

определяют структуру и содержание убеждений, а в конечном ито-
ге — образ жизни людей, моральные ценности играют особую роль. 
Если какое-то решение воспринимается в качестве вопроса мораль-
ного выбора, то данное обстоятельство имеет существенные прак-
тические следствия. Люди, принимающие такое решение, перестают 
отталкиваться от соображений собственной выгоды и комфорта, они 
готовы к существенным жертвам и потерям ради того, чтобы дея-
тельно выразить свою принципиальную позицию, отвергают разно-
го рода прагматические компромиссы с реальностью или другими 
людьми. Особое положение моральных ценностных ориентиров ак-
туализирует потребность разных наук о человеке и обществе в том, 
чтобы как можно точнее раскрыть содержание этой части мира цен-
ностей и описать механизмы, с помощью которых она реализуется 
в поведении людей. Философы, психологи, социологи, культурологи 
по-своему удовлетворяют эту потребность, анализируя живой опыт 
оценочных суждений для параллельного решения двух задач. Первая 
из них связана с демаркацией области морально значимых явлений. 
Исследователи пытаются реконструировать круг вопросов, кото-
рые имеют моральное значение для конкретного индивида, группы, 



51

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.В. Прокофьев
Определение 
морали и гра-
ницы области 
морально зна-
чимых явлений 
в психологи-
ческой теории 
Джонатана 
Хайда

объединенной общим ценностным мировоззрением, той или иной 
культурной традиции. Вторая задача состоит в том, чтобы выявить 
концепцию морали, стоящую за такой демаркацией, реконструиро-
вать основания, позволяющие индивиду, группе или традиции отде-
лять моральное от прагматического, моральное от конвенционально-
го, моральное от эстетического и т.д. Осуществляя такую реконструк-
цию, исследователь вводит некое определение морали или хотя бы 
фиксирует ее общую идею. Так как нетеоретические представления 
о том, что такое мораль и какова область морально значимых явлений, 
могут быть внутреннее противоречивыми или обладать иными недо-
статками, то ответы теоретиков на те же вопросы могут существенно 
удаляться от «народных» концепций морали.

Как уже было отмечено, определения морали и их проекции, по-
зволяющие выделить область морально значимых явлений, возникают 
в разных исследовательских дисциплинах. В данной статье я ограни-
чусь исключительно психологией и теорией всего лишь одного ис-
следователя, который пытается дать расширенную трактовку области 
морально значимых явлений, выступая в качестве критика тех под-
ходов к проблемам определения и демаркации, которые закрепились 
в философской и психологической мысли второй половины XX века. 
Это современный американский психолог Джонатан Хайдт, создатель 
социально-интуитивистской концепции морали. В основной части ста-
тьи я обрисую теоретическую позицию ученого, а в аналитическом за-
ключении — продемонстрирую некоторые уязвимые точки последней.

Выбор позиции Дж. Хайдта в качестве объекта для анализа и в ка-
честве первого шага в ходе планируемого автором настоящей статьи 
широкого исследования возможностей продуктивного взаимодей-
ствия философской и психологической концептуализаций морали свя-
зан с тем, что хайдтовское представление о сути и круге моральных 
феноменов высвечивает ключевые проблемы и альтернативы, стоящие 
перед всеми науками о морали на уровне уточнения параметров их 
основного предмета. Отталкиваясь от текстов Хайдта, можно понять, 
как и почему в психологии сталкиваются между собой формально-
функциональные и содержательные, дескриптивные и нормативные 
подходы к ответу на вопрос «Что такое мораль?» Цель статьи — сфор-
мировать такое понимание для того, чтобы продолжить исследование 
в более широком контексте и с переносом «центра тяжести» с рекон-
струкционной на собственно теоретическую работу. Под более широ-
ким контекстом я понимаю иные психологические концептуализации 
морали, существующие в едином полемическом пространстве. В це-
лом можно выделить до пяти таких концептуализаций (в данной статье 
они вынесены за скобки). Перенос «центра тяжести» на теоретическую 
работу означает поиск оптимального как для психологии, так и для 
этики представления о морали и границах области морально значимых 



52

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

явлений. Исследование такого рода будет учитывать весь набор труд-
ностей и противоречий концептуализации морали, который в данной 
статье затронут лишь частично. Что касается преобладающей в статье 
реконструкционной работы, то основой для реконструкции концепции 
морали Дж. Хайдта послужили только те его труды, в которых про-
блематика статьи представлена в явном виде и доминирует, а сам он 
непосредственно выступает в роли теоретика морали. 

Определение морали
Наиболее подробно проблема определения морали представлена 
в двух работах Дж. Хайдта, являющихся теоретическими обобщения
ми многочисленных эмпирических исследований, проведенных им 
самим и другими психологами. Речь идет о построенной в виде обзо-
ра его научной биографии книге «Праведная душа: почему политика 
и религия разделяют хороших людей» (2012, первое издание) [см.: 
Haidt, 2013] и главе «Мораль» (написана в соавторстве с С. Кесебир) 
из компендиума по социальной психологии [см.: Haidt, 2010]. 

Что касается книги, то Хайдт свое определение морали намеренно 
приводит не в начале, а в конце работы, поскольку считает, что весь со-
держащийся в ней материал, касающийся широкого спектра моральных 
интуиций и их эволюционной основы, должен подготовить образован-
ного западного читателя к признанию его (хайдтовского) определения 
в качестве оптимального. В названной главе компендиума Хайдт и его 
соавтор, напротив, размещают то же, что и в книге, определение морали 
не в конце, а в самом начале текста и выстраивают его как обоснование 
предлагаемого понимания сути морали. Они дают критический обзор 
истории социальной психологии, которая в своих последних и высших 
проявлениях отрицает методологическую основу психологических тео-
рий морали, преобладавших во второй половине ХХ века (центральные 
антигерои повествования — Л. Колберг и Э. Туриел). Описанный авто-
рами главы исторический процесс соответствует нарративной матрице 
падения с последующим искуплением. Как пишут Хайдт и Кесебир, 
«чтобы создать ощущение падения, глава начинается с похвалы древ-
ним и их основанной на понятии добродетели этике, она восхваляет так-
же некоторых ранних социологов и психологов (Уильяма Мак-Дугалла, 
Зигмунда Фрейда, Эмиля Дюркгейма), которые имели “плотную” эмо-
циональную и социологическую концепцию морали», и наконец возда-
ет должное Чарльзу Дарвину за его убеждение в том, что «межгруппо-
вая конкуренция содействовала эволюции морали» [Haidt, 2010: 823]. 
«Падение» XX века заключается, по Хайдту, в том, что «психологи 
последовали за философами и другими учеными, изучающими обще-
ство, приняв рационализм и методологический индивидуализм» [ibid.]. 
Мораль начала восприниматься, во-первых, в перспективе убеждений 



53

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.В. Прокофьев
Определение 
морали и гра-
ницы области 
морально зна-
чимых явлений 
в психологи-
ческой теории 
Джонатана 
Хайда

и «когнитивных способностей» отдельного человека, пытающегося 
устранить затруднения, связанные с оказанием помощи и причинением 
вреда другим людям, и, во-вторых, в качестве генетически закодирован-
ных стратегий, помогающих кооперации и взаимодействию с чужаками. 
Обе тенденции Хайдт и Кесебир квалифицируют как «сужение», даже 
используют термин «великое сужение». Это «великое сужение», сокра-
щающее в разных направлениях область морально значимых явлений, 
может быть резюмировано так: «...квинэссенция морали — это альтруи-
стические действия в отношении чужаков» [ibid.].

Содержащееся в обеих работах определение морали развивает ис-
ходную формулировку, предложенную Хайдтом в 2008 году [см.: Haidt, 
2008: 70]. Оно выглядит следующим образом (незначительные словес-
ные расхождения в работах не имеют принципиального значения): 
«Моральные системы представляют собой замкнутые друг на друга 
наборы ценностей, добродетелей, норм, практик, идентичностей, тех-
нологий, эволюционно сложившихся психологических механизмов, 
которые совместно работают с целью подавления или регулирования 
эгоизма и делают возможными кооперативные общества» [Haidt, 2010: 
800; 2013: 314]. В исходной формулировке, как затем и в книге, опре-
деление морали приведено в конце рассуждения.

С определением морали теснейшим образом связано вводимое 
Хайдтом понятие морального капитала. Оно дополнительно прояс-
няет хайдтовские дефинитивные характеристики, не оставляя воз-
можностей для их двусмысленных толкований. Понятие морального 
капитала позволяет количественно оценивать способность общества 
создавать и поддерживать упомянутые в определении морали «набо-
ры ценностей, добродетелей, норм, практик, идентичностей, техно-
логий... психологических механизмов», нацеленные на ограничение 
эгоизма его членов и обеспечение внутригрупповой кооперации [Haidt, 
2013: 342]. Для того чтобы проиллюстрировать идею морального ка-
питала, американский психолог предлагает проделать простой мыс-
ленный эксперимент: вообразить несколько независимых общин, со-
стоящих из 20 с лишним молодых людей, которые хорошо знают друг 
друга и расположены друг к другу, и задать себе вопрос о том, какие 
факторы будут способствовать тому, чтобы одни общины дольше дру-
гих сохраняли устойчивость и высокий уровень просоциального по-
ведения. Или, вернее, какие ценности и добродетели, написанные на 
постерах этих общин, будут больше отвечать решению поставленной 
задачи. Община, на постере которой присутствуют слова «самореали-
зация» и «терпимость», приобретет «преимущество в привлечении 
новых членов, но будет обладать меньшим моральным капиталом, чем 
община, которая ценит конформность и верность» [ibid.]. Причина за-
ключается в том, что вторая община успешнее регулирует эгоизм, ме-
нее хрупка и менее подвержена «моральной энтропии». 



54

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

Хайдт характеризует свое определение морали с помощью тер-
минов «функциональное» и «дескриптивное» [ibid.: 314–315]. Функ
циональные определения выделяют мораль среди других областей 
культуры и индивидуальной практики на основе того, «что она делает» 
или «чему она служит», а не на основе того, какие ценности и нормы 
считаются моральными, что характерно для содержательных определе-
ний. Дескриптивные определения опираются на обобщение того, что 
люди по факту считают морально правильным, нормативные же — на 
то, что, по мнению предлагающих их теоретиков, в действительности 
является правильным, вне зависимости от того, что кто-то другой дума-
ет о правильности и неправильности действий, переживаний, убежде-
ний. (Обзор подходов к определению морали делается в нескольких 
работах [см.: The Definition, 1971; Мораль, 2014; Gert, 2020].) Хайдт по-
лагает, что психология, будучи позитивной наукой, стремящейся точно 
отобразить реалии психики и поведения человека, должна оперировать 
именно функциональными и дескриптивными определениями морали. 
К этому же ее подталкивает тот очевидный факт, что разные культуры 
по-разному справляются с задачей обуздания эгоизма. Проанализировав 
судьбу содержательных и нормативных определений морали в этике и 
психологии, Хайдт предостерегает: «Определения — это инструменты, 
но они могут также становиться шорами» [Haidt, 2008: 70].

Вместе с тем Хайдт делает важную оговорку о том, что в случае 
рассмотрения его собственного дескриптивного определения в ка-
честве нормативного оно будет не просто негодным, но и опасным: 
«В качестве нормативного определения оно будет высоко оценивать 
фашистские и коммунистические общества и культы, если они дости-
гают высоких уровней кооперации посредством создания разделяемо-
го [их членами] морального порядка» [Haidt, 2013: 315]. Также амбива-
лентно характеризуется американским психологом и моральный капи-
тал. Последний нельзя считать «беспримесным благом». «Моральный 
капитал автоматически ведет к подавлению безбилетников, но не ведет 
столь же автоматически к другим формам честности, например равен-
ству возможностей. И хотя высокий уровень морального капитала по-
могает сообществу эффективно функционировать, это сообщество мо-
жет использовать свою эффективность, чтобы причинять ущерб дру-
гим сообществам. Высокий уровень морального капитала может быть 
приобретен культом или фашистской нацией, если большинство их 
членов принимают преобладающую моральную матрицу» [ibid.: 342].

Область морально значимых явлений:  
вред и честность
Что же входит в число «потерь», связанных с «великим сужением» 
и постепенно компенсируемых современными науками о морали? 



55

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.В. Прокофьев
Определение 
морали и гра-
ницы области 
морально зна-
чимых явлений 
в психологи-
ческой теории 
Джонатана 
Хайда

В главе «Мораль» сделан акцент на трех «потерях» и их последую-
щей компенсации. Прежде всего это характерная для психологии и 
философии XX века попытка свести моральный опыт к рассуждению, 
предрешающему оценку поступков. Современная мысль, напротив, 
постулирует «преобладание, хотя и не диктатуру» интуитивных или 
эмоциональных компонентов морального опыта над дискурсивными 
или рациональными [Haidt, 2010: 823, 801–807]. Затем это «потеря» 
из виду коммуникативного назначения морали. Современная мысль, 
напротив, следует принципу «моральное мышление существует ради 
социальной деятельности», «человек моральный» рассматривается 
как интуитивно действующий «политик и обвинитель», а не как ин-
туитивно действующий ученый, доискивающийся истины [ibid.: 823, 
808–814. Наконец это отрицание социальной функции морали, сведе-
ние ее к проблемам, встающим перед отдельным человеком (мораль-
ным агентом или субъектом). Современная мысль в противополож-
ность этой установке акцентирует тот факт, что мораль «соединяет 
и строит» социальные системы. Социальные психологи последних 
десятилетий не считают социальную функцию морали ни вторичной, 
ни вспомогательной [ibid.: 823, 815–820]. 

Однако для решения проблем определения морали и выявления 
круга морально значимых явлений необходимо обратить внимание 
не на эти три «потери», а на ту, которая в главе «Мораль» представ-
лена сжато и выходит на первый план лишь в книге. Если обратить 
внимание на структуру книги «Праведная душа: почему политика 
и религия разделяют хороших людей», то можно увидеть, что лишь 
первая ее часть посвящена примату интуиции (то есть одной из уже 
упомянутых «потерь» и ее успешной компенсации). Название пер-
вой части — «Сначала идут интуиции и лишь затем стратегическое 
рассуждение». Во второй (в особенности) и в третьей частях книги 
обсуждается другая проблематика: Хайдт подробно демонстрирует, 
что психология XX века некорректно проводила демаркационную 
линию между моральными и морально безразличными вопросами. 
Название второй части — «В морали есть нечто большее, чем вред 
и честность», третьей — «Мораль соединяет и ослепляет». 

Связь между хайдтовским социальным инуитивизмом и смещени-
ем вышеозначенной демаркационной линии очевидна. Начиная с про-
граммной статьи «Эмоциональная собака и ее рациональный хвост: 
социально-интуитивистский подход к моральному суждению» [см.: 
Haidt, 2001], Хайдт в своих работах призывает не доверять дискурсив-
ному и декларативному слою морального опыта, который наполнен 
рационализациями поступков, но не отражает реальных движущих 
сил человеческого поведения. Отсюда вытекает и недоверие к тому, 
чем занимается этическая мысль. Ведь она, по мнению Хайдта, пы-
тается использовать именно этот слой, наполненный «априорными 



56

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

моральными теориями» конкретных сообществ, для создания досто-
верной общей теории морали и решения нормативных проблем инди-
видуальной и общественной практики [ibid., 822]. Собственный под-
ход Хайдта к концептуализации морали состоит в том, чтобы опирать-
ся непосредственно на сферу интуитивных оценок и их практических 
следствий в виде устойчивых моделей поведения. Это и позволяет 
обнаружить тот факт, что в морали «есть нечто большее», чем то, что 
видит в ней современная моральная философия.

В двух последних частях «Праведной души» Хайдт отстаивает те-
зис о том, что существует несколько независимых модулей моральной 
оценки, или «оснований» морали (свой вариант решения проблемы 
демаркации Хайдт так и называет: «теория моральных оснований»). 
Философская этика, начиная с эпохи Просвещения, и психология 
морали, начиная с Л. Колберга, стремились свести все многообра-
зие оснований к одному или в крайнем случае двум-трем оценочным 
критериям. Эти критерии, конечно, имеют место в общей ценност-
но-нормативной системе морали, но она ими явно не исчерпывается. 
В соответствии с фундаментальной метафорой хайдтовской психо-
логии морали моральные основания подобны рецепторам, реагиру-
ющим на сладость, горечь, кислоту и т.д. потребляемой нами пищи. 
Рецепторы определяют восприятие вкуса пищи лишь во всей своей 
совокупности. А психологические концепции морали Л. Колберга и 
Э. Туриела, как и философские концепции Дж. Бентама и И. Канта, 
похожи на такие воображаемые теории вкусового восприятия, ко-
торые ограничивали бы его одним или двумя типами рецепторов. 
Вместо описания вкусового восприятия как такового мы получаем 
одностороннюю теорию сладости или столь же одностороннюю тео-
рию горечи [Haidt, 2013: 131–133]. 

Односторонние представления об области морально значимых 
явлений ограничивают ее теми действиями, которые могут получить 
оценку на основе двух критериев — заботы в ее противоположности 
причинению вреда и честности в ее противоположности мошенни-
честву. Конечно, и то и другое — необходимая часть любой системы 
моральных ценностей (у Хайдта — «ценностей, добродетелей, норм, 
практик, идентичностей, технологий, эволюционно сложившихся пси-
хологических механизмов», отождествляемых с моралью). Конечно, 
возникновение упомянутых критериев предрешено эволюционной 
историей человека. Первое основание коренится в защите потомства 
и в качестве первичного негативного триггера моральных эмоций име-
ет страдание собственного ребенка, второе — в потребности людей 
формировать взаимовыгодные партнерства, куда входят не родствен-
ные друг другу индивиды и где первичным негативным триггером мо-
ральных эмоций выступают мошенничество и отсутствие взаимности 
[ibid.: 153–161]. Однако, по мнению Хайдта, невозможно свести все 



57

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.В. Прокофьев
Определение 
морали и гра-
ницы области 
морально зна-
чимых явлений 
в психологи-
ческой теории 
Джонатана 
Хайда

явления морального сознания и всю моральную практику к этим двум 
основаниям. Вернее, такая возможность существует только для пред-
ставителей той культуры, в рамках которой само моральное сознание 
и сама моральная практика претерпели существенное усечение — 
оказались, пользуясь базовой метафорой американского психоло-
га, «двухрецепторными». Данную характеристику Хайдт использует 
в отношении современной западной культуры, также применяя к ней 
обозначение «странная» (англ. weird); слово «weird» он превращает 
в акроним WEIRD — производное от слов «западная» (англ. western), 
«образованная» (англ. educated), «индустриальная» (англ. industrial), 
«богатая» (англ. rich), «демократическая» (англ. democratic) [ibid.: 112].

С течением времени Хайдт несколько усложняет свою картину 
морали «вреда и честности» за счет нюансированного понимания 
второго из этих понятий, очевидную неоднородность которого он 
фиксирует. Последняя в конечном итоге заставляет Хайдта вести 
речь о двух основаниях там, где прежде он вел речь об одном. Хайдт 
показывает, что суждения о честности взаимодействия между инди-
видами могут быть сконцентрированы на идее пропорциональности, 
то есть на строгом соответствии получаемой индивидом итоговой 
доли благ его вкладу в кооперативное партнерство. При использова-
нии такого понимания честности для оценки общественного устрой-
ства в центре внимания оказываются наказание мошенников, «без-
билетников», нарушителей сложившейся системы собственности, а 
также поощрение и поддержка законопослушных членов общества. 

Однако фокусом суждений о честности может быть не только про-
порциональность, но и равенство, понимаемое как равная свобода от 
угнетения и эксплуатации, в том числе осуществляющихся в порядке 
злоупотребления властными полномочиями. Первичный негативный 
триггер подобного проявления честности — попытки доминировать 
на основе агрессии и грубой силы (буллинг), практический ответ — 
объединение тех, кто подвергается буллингу, против того/тех, кто его 
осуществляет. Хайдт решает оставить за первым аспектом честности 
название «честность» (основание честность/мошенничество), а дру-
гой обозначить с помощью понятия «свобода» (основание свобода/
угнетение) [ibid.: 197–205]. Основание свобода/угнетение не менее ха-
рактерно для «странной» моральной системы, сложившейся в пределах 
западной культуры, чем основания забота/вред и честность/мошенни-
чество. Хотя следует иметь в виду, что, по мнению американского пси-
холога, «странная» моральная система все же не охватывает западную 
культуру целиком, даже всех богатых, образованных и демократически 
ориентированных ее представителей, поскольку сторонники идеологии 
консерватизма на Западе сохраняют чувствительность всех, а не только 
трех упомянутых выше моральных «рецепторов». Этот психолого-по-
литологический вывод Хайдт отстаивает и развивает долгие годы.



58

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

Область морально значимых явлений:  
за пределами вреда и честности 
Среди оснований, находящихся за пределами «странного» представле-
ния о морали, Хайдт в первую очередь упоминает верность, или пре-
данность, в противоположность предательству. Здесь, как и в случае 
вреда и честности, от морального агента требуется преодоление соб-
ственного эгоизма, однако уже не в пользу страдающего представителя 
человеческого рода или честно выполняющего свою часть совместной 
работы партнера, а в пользу группы, к которой моральный агент при-
надлежит. Жертвы приносятся ради сохранения и процветания коллек-
тива, не тождественного совокупности всех людей. В данном случае 
разграничение правильного и неправильного поведения или похваль-
ных и предосудительных мотивов поведения способствует поддер-
жанию сплоченности группы. Первичный позитивный триггер этого 
основания — действия, продвигающие групповой интерес, в особен-
ности в условиях соперничества или прямого столкновения с другими 
группами, а негативный триггер — действия, которые ослабляют груп-
пу, или прямой переход на сторону другой группы (все это квалифици-
руется как предательство) [ibid.: 161–165].

Упомянутый выше третий теоретический урок Хайдта, выражен-
ный в формуле «мораль соединяет и ослепляет», — по сути своей раз-
вернутый комментарий к этому моральному основанию. Хайдт пи-
шет: «Мы не сможем понять мораль, религию и политику, пока у нас 
не возникнет ясная картина человеческой групповости [groupishness] 
и ее истоков» [ibid.: 221]. Преодоление индивидуального эгоизма, 
являющееся, по Хайдту, важнейшим признаком морального поведе-
ния, осуществляется преимущественно в форме самопожертвования 
ради благополучия и безопасности конкретных членов своей груп-
пы или интересов своей группы в целом. Его минимальное выра-
жение — самоограничение в процессе добросовестной «командной 
игры». Именно способность преодолевать индивидуальный эгоизм 
на партикулярной основе сделала человека человеком и подготовила 
его к созданию цивилизации. Вместе с «коллективной интенциональ-
ностью», позволяющей человеку формировать и реализовывать об-
щие планы, моральное основание верность/предательство является 
ключом к созданию полноценной теории его происхождения. 

Однако тот тип «групповости», который свойствен именно людям, 
проявляет себя не непрерывно, как у насекомых, живущих колониями, а 
дискретно. Это позволяет Хайдту вести речь о том, что мы на 90% при-
маты и на 10% пчелы, причем это указание не просто на смешение ха-
рактеристик, а на два состояния, два модуса существования, в которых 
попеременно пребывают человеческие существа. Переход — Хайдт 



59

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.В. Прокофьев
Определение 
морали и гра-
ницы области 
морально зна-
чимых явлений 
в психологи-
ческой теории 
Джонатана 
Хайда

именует его «переключением в состояние улья (роя) [hive]» — может 
быть спровоцирован разными триггерами. «При соответствующих 
условиях люди приходят в состояние духа “один за всех и все за одного”, 
в котором они действуют именно ради блага группы, а не только ради 
своего продвижения внутри группы» [ibid.: 258]. В каких-то случаях 
они могут переживать свою принадлежность к коллективу экстатически, 
чувствовать полное поглощение коллективом своей индивидуальности, 
как это происходит в коллективных танцах примитивных народов или 
в реакциях аудитории на обращение харизматического лидера. 

Есть и менее экстремальные формы человеческого «роения» (англ. 
hiving). В целом оно осуществляется людьми «естественно, легко 
и весело», соединяя множество индивидов в сообщества «доверия, 
кооперации и даже любви». Тот факт, что при этом снижается или 
даже аннулируется озабоченность положением чужаков, не смущает 
Хайдта, поскольку забота о них изначально бывает весьма поверх-
ностной. Преодоление эгоизма на партикулярной основе Хайдт счита-
ет полноценно моральным явлением, а в свете реалистических сооб-
ражений — даже пределом морального совершенства человека. Если, 
конечно, речь не идет о каких-то выдающихся личностях. «Было бы 
прекрасно верить, — пишет американский психолог, — в то, что мы, 
люди, созданы любить каждого и безусловно. Прекрасно, но с эво-
люционной точки зрения, скорее всего, невероятно. Ограниченная 
любовь — любовь внутри групп, — усиленная сходством, чувством 
общей судьбы, а также подавление безбилетников — может быть, са-
мое лучшее, чего мы можем достигнуть» [ibid.: 284].

Далее следует моральное основание, помеченное такими языковыми 
маркерами, как авторитетная власть / подрыв авторитетной власти. 
Хайдт подчеркивает, что уважение к власти, к лицам, которые занима-
ют более высокие позиции в социальной иерархии, не тождественно 
страху грубой силы, которую такие лица могут применять по отноше-
нию к нижестоящим. Иначе это было бы не моральное явление. В по-
добном уважении отражаются эволюционная необходимость иерархий 
для существования человека и интуитивное понимание членами груп-
пы зависимости регулярного исполнения социальных норм от суще-
ствования вертикальных общественных структур. Существование норм, 
фиксирующих недопустимость подрыва авторитета власти, связано 
с тем, что любое общество нуждается в использующих средства при-
нуждения институтах, которые упорядочивают отношения между людь-
ми и занимаются урегулированием конфликтов. Берущая на себя ответ-
ственность за сохранение сообщества власть, несмотря на совершенно 
неизбежные эксцессы, связанные с эксплуатацией и даже угнетением 
тех, кто находится на нижних ступенях иерархии, играет решающую 
роль в поддержании того, что Хайдт называет «моральным порядком». 



60

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

Отдельные индивиды, являющиеся рядовыми членами сообще-
ства, постоянно обращаются к вышестоящим за защитой и протекцией  
и получают их. В процессе таких обращений, как и в обыденном 
течении своей жизни, рядовые члены сообщества демонстрируют 
почтение к вышестоящим и готовность поддерживать их в том, что 
касается исполнения властных функций и удержания высокого соци-
ального статуса. В эволюционной истории человека первичные не-
гативные триггеры этого основания — акты неподчинения, а также 
любое поведение, не соответствующее рангу и статусу члена сооб-
щества, позитивные триггеры — отдельные акты и поведение проти-
воположного рода [ibid.: 165–170]. Хайдт не упускает из виду острое 
противоречие между оценками, оперирующими понятием свободы, 
и оценками, ориентированными на уважение к власти. «Основание 
свободы, — пишет он, — очевидным образом создает напряжение 
с основанием авторитетной власти. Мы все признаем какую-то власть 
легитимной в определенных контекстах, однако мы опасаемся тех, 
кто претендует быть лидером, не заслужив нашего доверия. Мы при-
стально следим за признаками того, что такие люди пересекают гра-
ницу, за которой находятся самовозвеличение и тирания» [ibid.: 201]. 
Однако данное противоречие, по Хайдту, не является достаточно 
острым, чтобы создать непреодолимое препятствие для включения 
авторитетной власти в число морально значимых явлений.

Самое проблематичное с точки зрения «странной» моральной си-
стемы хайдтовское основание — это основание святости, или чистоты. 
Его эволюционные корни связаны с чувством отвращения, а первич-
ными негативными триггерами выступают различные объекты, гро-
зящие приматам или первобытным людям отравлением, заражением, 
поражением паразитами (испорченные продукты питания, фекалии, 
зараженные инфекционными болезнями особи собственного вида, 
особи собственного вида — носители паразитов). Однако уже в ранних 
человеческих сообществах то же эмоциональное отношение распро-
страняется на совершение различных табуированных действий. В от-
носительно ранних, но уже довольно целостных системах моральных 
ценностей использование критерия святости, или чистоты, связано 
с представлением о многоярусном строении мира, в котором человек 
занимает определенное (привилегированное) место, и о том, что это 
место может быть потеряно вследствие совершения тех или иных 
поступков (человек может унизить самого себя, низвести себя до жи-
вотного или даже пасть ниже его). Потеря духовной чистоты может 
быть связана с определенными манипуляциями с собственным телом, 
соприкосновением с какими-то субстанциями, животными и людьми, 
которые считаются нечистыми, и т.д. Важным свойством оценок, свя-
занных с этим основанием, является наделение позитивной или не-
гативной духовной ценностью не только личностей, но и различного 



61

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.В. Прокофьев
Определение 
морали и гра-
ницы области 
морально зна-
чимых явлений 
в психологи-
ческой теории 
Джонатана 
Хайда

рода объектов, в первую очередь человеческого тела [ibid.: 170–177]. 
Если не рассматривать это основание как самостоятельный критерий 
моральной оценки, то, по мнению Хайдта, нам никогда не понять, по-
чему «даже представители западной культуры, а среди них — даже 
придерживающиеся секулярных убеждений, продолжают рассматри-
вать выбор, касающийся еды и сексуальных отношений, как нагружен-
ный моральным значением» [ibid.: 27].

Оценка позиции Хайдта 
Хайдтовская концепция морали, включающая в себя в качестве цен-
тральных элементов определение этого феномена и описание области 
морально значимых явлений, довольно уязвима. Причем в разных от-
ношениях. Если взять за точку отсчета то, как она представлена в кни-
ге, то у критически настроенного читателя сразу же возникает вопрос 
о том, насколько методологически оправданно и даже логически воз-
можно движение от выявления области морально значимых явлений 
к определению морали. «Естественная» логика решения проблемы 
демаркации предполагает, что нам уже известны критерии моральной 
значимости. Но именно эти критерии и задают определение морали 
или по крайней мере в каком-то обобщенном, лаконичном, свернутом 
виде входят в него. Можно сказать, что определение морали оказыва-
ется инструментом выявления области морально значимых явлений. 
В книге Хайдта это отношение развернуто на 180°. 

Тот вариант репрезентации своих взглядов, который Хайдт и Ке
себир использовали в главе из компендиума по социальной психоло-
гии (в ней, как уже говорилось, определение морали предшествует об-
суждению разных сторон «великого сужения»), можно считать более 
соответствующим естественной логике. Однако естественная логика 
решения проблемы демаркации в случае с моралью также сталкива-
ется со значительными трудностями. Ведь у нас нет какого-либо апри-
орного или консенсуального определения морали, которое могло бы 
выступить в качестве инструмента выявления области морально зна-
чимых явлений, за исключением, пожалуй, того, что все мы не оспари-
ваем утверждение, что мораль — это особая сфера ценностей и оценок 
и предметом таких оценок являются действия людей, а также мотивы 
и свойства характера, предопределяющие их действия. Отсюда сле-
дует, что в поисках определения морали нам приходится обращаться 
к анализу эмпирии — к тому, как люди оценивают свойства характера, 
мотивы и действия. Однако обобщение, касающееся специфики мора-
ли, возможно, только когда мы остановились на определенной груп-
пе оценок и, соответственно, оцениваемых явлений и стали исполь-
зовать именно их в качестве ограниченного обобщаемого материала. 



62

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

У такого ограничения должны быть критерии. Но это означает, что 
у нас уже должно быть хотя бы предварительное определение морали 
и мы должны выбрать именно его по каким-либо веским причинам.

Чтобы избежать логического круга, можно было бы ориентиро-
ваться на слово «моральный», употребляемое в живом, нетеорети-
ческом языке. Однако данное слово не несет в себе единый смысл, 
его значение исторически менялось. И более того, подобный под-
ход годился бы только в случае, если бы мы работали с материалом 
тех культур, в которых используется или само слово «моральный», 
или его аналоги (такие, как слово «нравственный» в русском языке). 
Данное обстоятельство ограничивает выводы исследования в отно-
шении их универсальности и, если вернуться к Хайдту, уничтожает 
в зародыше его замысел показать усеченный характер понимания 
морали западной «странной» культурой. Ведь для демонстрации та-
кой усеченности американский психолог прибегает к иллюстрациям 
из оценочной практики тех культур, для которых слово «мораль» яв-
ляется трудно переводимым заимствованием из западного лексико-
на. В итоге можно сказать, что решение задач определения морали 
и выявления области морально значимых явлений возможно только 
параллельно, через челночное движение: выдвижение и уточнение 
определений морали на основе исследования психологической эм-
пирии. Такого челночного движения у Хайдта мы не видим. И это 
снижает ценность его теоретических выводов. 

Вторая, бросающаяся в глаза проблема концепции Хайдта состоит 
в том, что данное им определение морали в действительности не слу-
жит ему основанием для выявления области морально значимых яв-
лений. Ведь характер психологических экспериментов, результаты 
которых, по мнению ученого, позволяют узнать о том, что круг «мо-
ральных рецепторов» выходит за пределы вреда и честности, показы-
вает, что сам он и другие экспериментаторы принимают за точку от-
счета не функциональные свойства морали, корректно или некоррек-
тно зафиксированные в хайдтовском определении, а какие-то иные. 
Чтобы убедиться в этом, достаточно проанализировать вопросы, по-
зволяющие Хайдту сделать вывод, что не причиняющие вред друго-
му человеку нарушения различных табу являются морализованными 
у большинства респондентов (в особенности за пределами западной 
«странной» культуры). Ключевой вопрос экспериментаторов — во-
прос о том, является ли нарушение табу «дурным» поступком или 
же поступком, не имеющим такого статуса («будет ли совершать 
поступок Х — Ok?») [Haidt, 1993: 617]. Под «дурным» здесь явно 
имеется в виду «дурной сам по себе», вне зависимости от позиции 
судящих. Соответственно, Хайдт имеет в виду такую характеристи-
ку моральных оценок (ценностей, принципов), как их претензия на 
объективность. Так как вопрос дифференцирован (респондент может 



63

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.В. Прокофьев
Определение 
морали и гра-
ницы области 
морально зна-
чимых явлений 
в психологи-
ческой теории 
Джонатана 
Хайда

ответить, что нарушение «очень дурное» или «немного дурное»), то 
он проверяет получаемые ответы-оценки респондентов на предмет 
более или менее высокого положения требований, с которыми свя-
зано нарушение, в ценностно-нормативной иерархии [ibid.]. Значит 
здесь подспудно имеется в виду такая характеристика моральных 
оценок (ценностей, принципов), как их претензия на приоритетность. 
Наконец отдельный вопрос заставляет респондента задуматься 
об альтернативности ценностно-нормативных систем, создаваемых 
разными сообществами: «Представьте, что вы узнали о двух раз-
ных странах, в стране А люди совершают это действие очень часто, 
в стране В — никогда не совершают. С этими двумя обычаями все 
Оk, или какой-то из них является плохим или дурным?» [ibid.]. Таким 
образом, мы видим, что Хайдт выявляет моральную значимость или 
моральную нейтральность какого-то действия на основе универсаль-
ной приемлемости/неприемлемости последнего. 

Если попытаться сформулировать имплицитное определение мо-
рали, стоящее за экспериментальным подтверждением предложенного 
Хайдтом расширения области морально значимых явлений, то оно бу-
дет не функциональным, а скорее формальным и в него войдут стан-
дартные формальные характеристики моральных оценок (ценностей, 
принципов): объективность, универсальность, приоритетность (или 
хотя бы чрезвычайно высокая относительная значимость, важность). 
То определение, которое Хайдт формулирует в обеих своих работах 
в ходе обоснования тезиса «мораль — это не только вред и честность», 
при этом никак не задействовано. Границы области морально зна-
чимых явлений проводятся им совсем не на основе цели, ради кото-
рой существуют моральные критерии оценки (как было указано, эта 
цель — выживание и усиление сообществ), а на основе таких харак-
теристик, которые могут принадлежать как общественно полезным, 
так и разрушительным для общества или ослабляющим его требова-
ниям и ориентирам поведения. С другой стороны, следует помнить и 
о том, что выживанию и усилению сообщества могут способствовать 
не только критерии оценки, характеризующиеся триадой объектив-
ность/универсальность/приоритетность. А это означает: если отгра-
ничить область морально значимых явлений на основе функциональ-
ных характеристик морали, подразумеваемых Хайдтом, то эта область, 
скорее всего, не совпадет с той, которую он очертил. 

Не исключено (хотя это лишь гипотеза), что хайдтовское функцио
нальное определение морали — даже не совсем определение, а пер-
вый шаг в создании концепции, объясняющей, откуда берется мораль, 
что служит причиной ее существования. После того как исследова-
тель очерчивает круг морально значимых явлений, он начинает искать 
причинно-следственные истоки критериев оценки, формирующих 
этот круг, и в итоге приходит к выводу, что триада объективность/



64

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

универсальность/приоритетность характеризует именно те оценки 
(ценности, принципы), которые играют решающую роль в поддер-
жании упорядоченности, сплоченности и конкурентной силы сооб-
ществ. У подобной социально-организационной концепции морали 
есть своя богатая история в западноевропейской этической мысли 
и социальной науке — от Б. Мандевиля до Э. Дюркгейма и далее 
вплоть до наших дней [см. подробнее: Прокофьев, 2014]. И, как из-
вестно, эта концепция сталкивается с рядом существенных трудно-
стей. Прежде всего с тем, что значительная часть ценностных ориен-
тиров и требований морали, оформившихся в истории человечества, 
избыточна для достижения такой цели, как выживание и усиление 
отдельного сообщества. Теоретикам приходится объяснять причи-
ны такого расхождения. Очевидно, что Хайдт втягивается в эту игру. 
Но нельзя сказать, что его объяснения очень убедительны.

Наконец, явной уязвимостью оказывается то, что хайдтовское 
функциональное определение морали ведет к характерному раздвое-
нию позиции исследователя морали. С одной стороны, Хайдт предо-
стерегает от создания содержательных и нормативных определений 
морали, а с другой — в тексте его книги присутствуют явные следы 
использования именно таких определений. Это очень хорошо видно 
на примере использования концепта «моральный капитал». Напомню, 
что для Хайдта повышение морального капитала сообщества может 
вести к пренебрежению принципом равных возможностей каждого 
человека и даже «фашистская нация» может обладать значительным 
моральным капиталом. Другими словами, американский психолог 
утверждает, что отталкивающаяся от правильного (функционально-
го) определения морали высокая моральная оценка каких-то явлений, 
будучи сконцентрирована в тезисе «сообщество обладает высоким 
моральным капиталом», может быть скорректирована на какой-то 
основе, которая этим определением не перекрывается. 

Моральный капитал определяется способностью общества кон-
тролировать «безбилетников», но способность последнего предо-
ставлять своим членам равные возможности такой капитал не уве-
личивает. Общество, которое обладало бы обеими способностями, 
было бы лучше (лучше именно в моральном смысле слова), но его 
моральный капитал от этого не увеличился бы. У «фашистской на-
ции» может быть высокий моральный капитал, и он не снижается 
тем фактом, что она «фашистская» (то есть агрессивная снаружи 
и репрессивная внутри). Однако сам термин «фашистская» Хайдт 
использует в порядке глубокого осуждения (осуждения именно мо-
рального). То есть понятие морального капитала основано на функ-
циональном определении морали, а положительная оценка способ-
ности общества предоставлять своим членам равные возможности и 
отрицательная оценка фашизма — на каком-то другом, уже третьем 



65

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.В. Прокофьев
Определение 
морали и гра-
ницы области 
морально зна-
чимых явлений 
в психологи-
ческой теории 
Джонатана 
Хайда

по счету, имплицитно использующемся Хайдтом, но не предъявлен-
ным читателю. Определение, которое Хайдт привел в книге и главе 
из компендиума по социальной психологии, и определение, исполь-
зовавшееся им в ходе расширения круга морально значимых явлений, 
были дескриптивными (одно — функциональным, другое — фор-
мальным). Третье же не только содержательно, но и нормативно. 

Не буду здесь пытаться третье определение эксплицировать (это 
была бы задача дополнительного исследования, требующего сравне-
ния концепции морали Дж. Хайдта с концепциями других психологов, 
прежде всего Л. Колберга [Kohlberg, 1984: 277–317] и Э. Туриела [Turiel, 
1983: 33–49]), но и без такой экспликации ясно, что у него есть важные 
преимущества. Оно позволяет исследователю, во-первых, сохранить 
концептуальное единство собственного дискурса, а во-вторых, обсуж-
дать не только область морально значимых явлений как таковую, но 
также области: первичной моральной значимости одних феноменов; 
вторичной, но вполне правомерной морализации других феноменов; 
сомнительной неправомерной морализации третьих. Эти два обстоя-
тельства делают именно содержательные и нормативные определения 
морали наиболее перспективной точкой отсчета для психологических 
исследований морального сознания и моральной практики, а также за-
ставляют дополнительно задуматься над местом разных хайдтовских 
оснований в общей системе моральных ценностей и норм.

Definition of Morality and Boundaries  
of the Moral Domain in the Psychological Theory 
of Jonathan Haidt 
Andrey V. Prokofyev 
DSc in Philosophy, Chief Research Fellow of the Department of Ethics. 
RAS Institute of Philosophy.
12/1 Goncharnaya Str., Moscow 109240, Russian Federation. 
ORCID: 0000-0001-5015-8226
avprok2006@mail.ru

Abstract. The ways of solving two central problems of studying morality 
(the problem of defining morality and the problem of distinguishing the 
moral domain, or the sphere of morally significant phenomena) by american 
psychologist Jonathan Haidt are reconstructed and evaluated. The scientist 
warns against the use of normative and substantive definitions of morality in 
psychology, because their authors cannot overcome the bias towards value 
systems that have developed within the framework of Western culture over the 
past several centuries. J. Haidt considers the best definition of morality to be a 
functional one, treating morality as a set of “values, virtues, norms, practices, 
identities, technologies... psychological mechanisms” that serve to maintain 
co-operative communities. This definition of morality is accompanied by the 



66

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

expansion of the moral domain beyond the boundaries drawn by psychologists 
of the second half of the 20th century and contemporary moral philosophers. The 
moral domain, for Haidt, includes not only those actions that are evaluated on 
the basis of the concepts of care/harm, fairness/cheating, freedom/oppression. 
He adds to the list of moral foundations such evaluative criteria as loyalty/
betrayal, authority/subversion, sanctity/degradation. The author of this paper 
points out several reasons why Haidt’s concept of morality comes into question. 
Firstly, within the framework of Haidt’s methodology, the search for a definition 
of morality and the demarcation of the moral domain are not in a relationship 
of mutual correction. Secondly, the american psychologist distinguish the moral 
domain not on the basis of his own functional definition of morality, but on 
the basis of a standard set of its formal characteristics (objectivity, universality, 
overridingness). Thirdly, in his works, Haidt often operates with an implicit 
normative definition of morality, which shows the inevitability of its using.
Keywords: morality, moral psychology, definition of morality, descriptive 
definition, normative definition, functional definition, substantive definition, 
moral domain, moral foundations theory, Jonathan Haidt. 
For citation: Prokofyev A.V. Definition of Morality and Boundaries of the 
Moral Domain in the Psychological Theory of Jonathan Haidt // Chelovek. 
2025. Vol. 36, N 1. Р. 49–67. DOI: 10.31857/S0236200725010046

Литература/References

Мораль: Разнообразие понятий и смыслов: Сборник научных трудов. К 75-летию 
А.А. Гусейнова / отв. ред.-сост. О.П. Зубец. М.: Альфа-М, 2014. 
Moral': Raznoobrazie ponyatii i smyslov: Sbornik nauchnykh trudov. K 75-le- 
tiyu A.A. Guseinova [Morality: Diversity of Concepts and Meanings. A Fests
chrift for the 75-th Birthday of Abdusalam Guseynov], ed. by O.P. Zubets. 
Moscow: Alfa-M Publ., 2014. 

Прокофьев А.В. Социальная регуляция и мораль (к вопросу об источниках нрав-
ственной нормативности) // Вестн. Рос. ун-та дружбы народов. Сер.: 
Философия. 2014. № 2. С. 24–34.
Prokofyev A.V. Sotsial’naya regulyatsiya i moral’ (k voprosu ob istochnikakh 
nravstvennoi normativnosti) [Social Regulation and Morality (On the Issue 
of Sources of Moral Normativity)]. Vestnik Rossiiskogo universiteta druzhby 
narodov. Seriya: Filosofiya. 2014. N 2. P. 24–34.

Gert B., Gert J. The Definition of Morality. The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 
ed. by E.N. Zalta. Fall 2020 Edition. URL: https://plato.stanford.edu/archives/
fall2020/entries/morality-definition/ (date of access: 05.12.2024). 

Haidt J. Morality. Perspectives on Psychological Science. 2008. Vol. 3, N 1. P. 65–72. 
DOI: 10.1111/j.1745-6916.2008.00063.x

Haidt J. The Emotional Dog and Its Rational Tail: A Social Intuitionist Approach 
to Moral Judgment. Psychological Review. 2001. Vol. 108, N 4. P. 814–834. 
DOI: 10.1037//0033-295X. 108.4.814

Haidt J. The Righteous Mind: Why Good People Are Divided by Politics and Religion. 
New York: Vintage Books, a Division of Random House, 2013.



67

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.В. Прокофьев
Определение 
морали и гра-
ницы области 
морально зна-
чимых явлений 
в психологи-
ческой теории 
Джонатана 
Хайда

Haidt J., Kesebir S. Morality. Handbook of Social Psychology: in 2 vol., ed. by 
S.T. Fiske, D.T. Gilbert, G. Lindzey. Vol. 2. Hoboken, NJ: John Willey and 
Sons, 2010. P. 797–832. 

Haidt J., Roller S.H., Dias M.G. Affect, Culture, and Morality, or Is It Wrong to Eat 
Your Dog? Journal of Personality and Social Psychology. 1993. Vol. 65, N 4. 
P. 613–628. DOI:10.1037/0022-3514.65.4.613 

Kohlberg L. Essays on Moral Development: The Psychology of Moral Development: 
in 2 vol. Vol. 2. New York: Harper & Row, 1984. 

The Definition of Morality, ed. by G. Wallace, A.M.D. Walker. London, Southampton: 
Camelot Press, 1970.

Turiel E. The Development of Social Knowledge: Morality and Convention. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1983.



68

УДК 17

©2025     М.А. ПЕТРОПАВЛОВСКАЯ

DOI: 10.31857/S0236200725010053

ЭТИЧЕСКАЯ РАСШИФРОВКА «ШИФРОВ 
ТРАНСЦЕНДЕНЦИИ» КАРЛА ЯСПЕРСА

Петропавловская Мария Александровна — аспи-
рант кафедры этики философского факультета.
Московский государственный университет 
им. М.В. Ломоносова.
Российская Федерация, 119234 Москва, Ле-
нинские горы, ГСП-1, учебно-научный корпус 
«Шуваловский».
marie.petropavlovskaya@gmail.com

Аннотация. Статья представляет собой попытку раскрыть этический смысл 
понятия «шифры трансценденции», введенного в философию Карлом Яспер-
сом. Автор ставит перед собой цель обнаружить и продемонстрировать цен-
ное моральное содержание шифров трансценденции, показать этическую 
значимость работ Ясперса в целом и ответить на вопрос о том, какое ме-
сто занимают шифры трансценденции в этике Ясперса и в его философской 
системе в целом. Отдельное внимание уделяется разговору о том, почему 
и при каком ракурсе рассмотрения «шифры трансценденции» настолько 
важны для этики, что достойны самостоятельного исследования. В связи с 
этим рассматривается ряд значимых категорий философии экзистенциализ-
ма через призму этики и обсуждаются такие морально-этические феномены 
человеческого существования как выбор, свобода, тоска по бытию и вера; 
прослеживается их связь с шифрами трансценденции и моральное значе-
ние этой связи. Мы показываем, что шифр в философии Ясперса заключает 
в себе суть учения философа, так как путь восхождения человека от непод-
линных модусов бытия к подлинному проходит через шифр. В статье сделана 
попытка продемонстрировать, что представляет собой это восхождение воз-
можной экзистенции к самой себе и какую этическую нагрузку обнаружива-
ет при этом понятие «шифры трансценденции». Оно оказывается не терми-
ном на периферии, а центральным элементом философской системы, сутью 



69

Человек. 2025. Т. 36, № 1

М.А. Петропав­
ловская
Этическая рас-
шифровка 
«шифров тран-
сценденции» 
Карла Ясперса

которой является нравственное возвышение человека. Одним из ключевых 
положений выступает тезис Ясперса о том, что шифр, в котором трансценден-
ция являет себя всего решительнее — это деятельность человека. В результа-
те рассмотрения осуществляется реконструкция этического содержания на-
следия Ясперса и предлагается новый ракурс на его философию, в котором 
«шифры трансценденции» обретают самобытное звучание, продиктованное 
вновь обнаруженным моральным смыслом данного понятия.
Ключевые слова: Карл Ясперс, экзистенциализм, шифры трансценденции, 
трансценденция, этика, моральная философия, экзистенция, подлинное бытие.
Ссылка для цитирования: Петропавловская М.А. Этическая расшиф-
ровка «шифров трансценденции» Карла Ясперса // Человек. 2025. Т. 36, 
№ 1. С. 68–85. DOI: 10.31857/S0236200725010053

Но трансценденции я внемлю лишь в той мере,  
в какой становлюсь самостью; если я ослабеваю,  
то и она туманится для меня в своем неизменно  

сохраняющемся в себе присутствии;  
если я угасаю, она исчезает; если я постигаю ее,  

она есть для меня то бытие, которое единственно есть.
Карл Ясперс 

Философия. Книга третья. Метафизика

Шифры трансценденции (Chiffren der Transzendenz) — понятие, 
введенное в философию немецким философом Карлом Ясперсом. 
Ясперс использовал понятие шифра для обозначения символов, 
которые указывают на то, что лежит за пределами нашего раци-
онального познания, то есть на трансцендентное [Ясперс, 2021в]. 
Трансценденция — это то, что превосходит наш опыт и наше по-
нимание, но при этом является основой нашего бытия и смысла. 
Шифры при этом не являются доказательствами или определени-
ями трансцендентного, но выступают лишь в роли приглашения 
к его постижению. Мы утверждаем, что в понятии «шифры тран-
сценденции» содержится значимый этический смысл, и хотим по-
следовательно показать, в чем этот смысл заключается. 

Трансценденция (Transzendenz) — ключевое понятие в фило-
софии Ясперса, и именно в области этого понятия пролегает во-
дораздел между религиозным и атеистическим экзистенциализ-
мом. У экзистирующего субъекта в системе Ясперса всегда есть 
нечто большее, то, по чему он по самой своей человеческой при-
роде испытывает смутную тоску [Ясперс, 2021в]. Экзистенция 
есть путь к трансценденции. Определяя неопределимое в словах, 
о трансценденции Ясперс говорит так: «трансценденция — это 
бытие, которое никогда не станет миром, но которое как бы гово-
рит через бытие в мире» [Ясперс, 1991а]. Трансценденция говорит 



70

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

с человеком, и язык ее — шифры. Шифры — это то, что разгады-
вает человек, осуществляя движение к трансценденции. 

Этическое содержание понятия раскрывает себя в попытке ответа 
на давний моральный вопрос: «Как жить человеку?» [Кьеркегор, 2021]. 
В попытках достичь понимания блага и содержания должного поведе-
ния философская мысль обнаружила в природе человека, с одной сто-
роны, присущую ей вечную надломленность и ущербность [Ортега-
и-Гассет, 1991], а с другой — стремление и, более того, возможность 
превзойти себя, или трансцендировать (transcend) [Гайденко, 1997]. 
В результате осознания этого разрыва, как говорит Ясперс, «начина-
ется, собственно, человек», который вступает на неведомые пути и 
может утратить себя в этом прорыве или обрести свою судьбу с созна-
нием вечной включенности в провидение [Jaspers, 1984]. Модус под-
линного бытия человека Ясперс называет экзистенцией. Экзистенция 
означает такой способ бытия, при котором человек следует шифрам. 
«Если трансценденция есть, то в бытии мира содержится возможное 
указание на нее» [Ясперс, 2021в]. Возможное указание означает, что 
трансценденция может существовать, иначе говоря — что возможен 
такой способ бытия, при котором наличное бытие сделается шифром 
для возможной экзистенции. Само существование делается для экзи-
стенции шифром, который ведет ее к трансцендентному. Знание о том, 
что все есть шифр, предстает для экзистенции как нечто самоочевид-
ное. Ясперс так и говорит: «Всему должно быть возможно стать шиф-
ром; если бы не было никаких шифров, не было бы также и транс-
ценденции» [Ясперс, 2021в]. Таким образом, повторим этот ключевой 
момент, сами шифры становятся одним из указаний на существование 
трансценденции. Шифры есть для нас, и их наличие говорит о суще-
ствовании трансценденции, поскольку, соприкасаясь с этими шифра-
ми, мы тем самым постигаем трансценденцию в ее бытии.

Интерес к понятию «шифры трансценденции» продолжает про-
являть себя в работах современных мыслителей [O’Rourke, 2019]. 
Исследователи указывают, что шифры трансценденции должны быть 
«расшифрованы» философским аргументом, который утверждает, что 
существование трансцендентного может быть подтверждено как тео-
ретическое условие истинности соответствующего опыта [Masterson, 
2021]. В нашей стране сохраняется интерес к философствованию 
Ясперса, проявляя себя как в успевших стать классическими работах 
[Гайденко, 1997], так и в современных исследованиях. Этот интерес ле-
жит не только в области философии, но и в психологии и психиатрии, 
а также в сфере социологии и политологии. Современных исследова-
телей интересуют такие проблемы, как: экзистенциальная коммуни-
кация как основа подлинного существования [Асакавичюте, Валатка, 
2019], свобода человека в философии [Герт, 2016], место коммуникации 
в философии экзистенциализма [Белозеров, 2011], а также граница и 



71

Человек. 2025. Т. 36, № 1

М.А. Петропав­
ловская
Этическая рас-
шифровка 
«шифров тран-
сценденции» 
Карла Ясперса

пограничность существования человека [Селиванова, 2016]. Специфика 
философствования Ясперса такова, что его работы вновь и вновь стано-
вятся предметом междисциплинарных исследований [Стрельник, 2019]. 

Таким образом, философствование Ясперса не только предла-
гает ценные ответы, но и вдохновляет дальнейший философский 
поиск в отношении того явления жизни человека, которое он опи-
сал как «шифры трансценденции». Тем не менее этическое содер-
жание наследия Ясперса остается недостаточно раскрытым. Что 
касается интересующего нас понятия «шифры трансценденции» 
и его этических смыслов, эта тема разработана слабо и, более 
того, сама необходимость такой разработки остается неочевидной. 
Поэтому в нашей работе мы предлагаем этическую расшифровку 
понятия «шифры трансценденции», введенного Карлом Ясперсом, 
то есть обнаруживаем, какой значимый моральный смысл несет 
в себе это понятие. Чтобы осуществить это, нам необходимо: 

—	 Показать этическую значимость работ Ясперса в целом и 
ответить на вопрос о том, какое место занимают шифры трансцен-
денции в этике Ясперса и в его философской системе. Чтобы и это 
удалось, нам требуется:

—	 Объяснить, почему и при каком ракурсе рассмотрения 
«шифры трансценденции» настолько важны для этики, что достой
ны отдельного исследования. 

Через наше исследование мы предлагаем ключ к учению Ясперса 
и его моральному значению. В ходе работы мы покажем, что шиф-
ры трансценденции являются непосредственным указателем на тот 
путь, который предстоит проделать человеку для трансцендиро-
вания, или восхождения к самому себе. Мы обнаружим в шифрах 
соотношение экзистенции и трансценденции, человеческой свобо-
ды и ответственности, подлинного и неподлинного бытия и другие 
значимые этические смыслы. Обнаружив эти смыслы в общем, мы 
затем последовательно рассмотрим их по отдельности. 

Шифры, трансценденция, этос и человек
Работы Ясперса богаты этическим содержанием, которое не все 
признают очевидным, в результате чего философствование 
Ясперса остается мало исследованным в сфере философской эти-
ческой мысли. Тем не менее существуют работы, пусть и не по-
священные отдельно интересующему нас понятию шифров транс
ценденции, но разбирающие этический смысл наследия Ясперса. 
Например, о значимости этических смыслов в философии Ясперса 
говорит Р.М. Оусли в своей диссертации [Owsley, 1960], и это — 
одно из уникальных исследований, которое полностью посвящено 
моральной философии Ясперса. Поскольку таких работ в целом 



72

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

существует мало, еще меньше внимания оказывается уделено 
шифрам трансценденции и моральным смыслам этого понятия. 

Нам могут возразить, что работы Ясперса не обладают ценным эти-
ческим содержанием, и в этом причина того, что интересующим нас 
автором занимаются в основном историки философии, а не специали-
сты по этике. Однако, как будет показано ниже, этическое содержание 
в работах Ясперса не отсутствует, а всего лишь не очевидно. Работы 
Ясперса богаты этическим содержанием, которое не заявлено открыто, 
но которое можно без труда реконструировать. Одна из целей, которые 
мы ставим перед собой — обнаружить это содержание и сделать неяв-
ное явным. Этика изучает поведение людей, выявляет существующие 
и воспроизводящиеся в обществе устойчивые нравственные отноше-
ния [Разин, 2006: 5]. Эта сфера знания вновь и вновь пытается дать убе-
дительные ответы на вопрос: как поступать человеку? Как вести себя 
с другими людьми и по отношению к себе? В самом широком смысле 
и в самой краткой формулировке проблематику этического изучения 
выражает вопрос: как жить? Ясперс постоянно занимается человеком 
и поиском ответа на этот всегда интересовавший человечество и заново 
прозвучавший еще на заре экзистенциализма вопрос [Кьеркегор, 2021]. 
Вслед за Кьеркегором Ясперс считает, что философия должна ответить 
на этот вызов, предложив нравственную опору человеческому бытию 
в условиях конечности, безопорности и заброшенности в неведомое. 
Человек, как говорит Ясперс, выходит за рамки любой мыслимой объ-
ективируемости. «Как сущность для себя самого и как предмет иссле-
дования для ученого он просто принципиально неисчерпаем. Он как 
бы остается открытым. Человек — всегда больше того, что он знает 
о себе и что может о себе знать» [Ясперс, 2012: 224]. Это значит, что 
философия Ясперса всегда остается непосредственно связана с чело-
веком, всегда ищет для него экзистенциальный ответ. И находит, пред-
лагая жизнеутверждающую программу того, как прийти к подлинному 
существованию в условиях невыносимого напряжения, хаоса и не-
определенности, как стать подлинно собой. В трансценденции чело-
век находит спасение от пугающей конечности бытия. «Что такое мое 
бытие, которое как существование исчезает без следа, — это не имеет 
значения, если только я продолжаю восходить как экзистенция все вре-
мя, пока я живу» [Ясперс, 2021в: 157]. В этих словах обнаруживает 
себя ценное этическое содержание Ясперса. Он описывает процесс 
морального роста человека, его восхождение от неподлинных моду-
сов бытия к подлинному, или к бытию в собственной достоверности, 
которое он также называет экзистенцией (Existenz). При этом модусе 
бытия, говорит Ясперс, я отношусь к себе самому как подлинной само-
сти [Ясперс, 2021в: 153]. Возможная экзистенция стремится превзойти 
себя, или трансцендировать. Трансцендировать означает расслышать 
язык трансценденции и пойти за ним. Язык трансценденции — это ее 



73

Человек. 2025. Т. 36, № 1

М.А. Петропав­
ловская
Этическая рас-
шифровка 
«шифров тран-
сценденции» 
Карла Ясперса

шифр. Вот хотим дать этическую интерпретацию понятию «шифры 
трансценденции» и связанным с ним понятиям в философии Ясперса, 
а кроме того, сформулировать исчерпывающий ответ на вопрос о том, 
какое ценное моральное содержание содержится в этих шифрах.

Есть еще одно существенное возражение, которое можно предло-
жить в ответ на проект этической интерпретации понятия «шифры 
трансценденции». Зачем заниматься этической интерпретацией одно-
го понятия? Так ли оно важно для философии Ясперса в целом и для 
ее этического содержания в частности, чтобы уделять ему столько вни-
мания? Не станет ли это неоправданным погружением в детали, ведь 
мы занимаемся не более чем узкоспециальной интерпретацией одного 
из терминов одного из философов? Не лучше ли было заняться этиче-
ской интерпретацией понятия «экзистенция», «трансценденция» или 
взять в качестве объекта исследования всю философию Ясперса, вме-
сто того чтобы оставаться на узком и ограниченном поле одного поня-
тия? Это важный вопрос, ответ на который раскрывает цели и мотивы 
нашего исследования. Причины, которые побуждают нас исследовать 
именно шифры трансценденции, следующие. Поскольку понятия «эк-
зистенция» и «трансценденция» проделали долгий путь в истории, их 
содержание с необходимостью несвободно от противоречий, да и по-
просту необъятно. Исследователи их этического смысла подвергаются 
опасности завязнуть в исторических обзорах, стремясь внятно обо-
значить свой предмет и тем самым упустить возможность раскрыть 
ценный этический смысл. Интересующее же нас понятие введено 
в философию Ясперсом и благодаря этому четко ограничено в своем 
содержании: мы имеем возможность обратиться к первоисточнику 
и выяснить, что именно под этим словосочетанием понимал Ясперс. 
С другой стороны, и здесь обнаруживает себя диалектика понятия, 
Ясперс лишь ввел в оборот наименование для того, что существова-
ло и раньше. Ясперс проименовал явление и тем самым позволил нам 
его увидеть, как психиатр Крепелин в 1896 году ввел понятие dementia 
praecox и тем самым позволил полю психологии увидеть всю группу 
расстройств, впоследствии получивших название шизофрении. Как и 
в случае с Крепелином, содержание понятия существовало в челове-
ческой практике и раньше, но не имело имени. Этот подход дает нам 
возможность прослеживать параллели и обнаруживать корни понятия 
«шифры трансценденции» в предшествующих философских систе-
мах, находить сходные по смысловому наполнению явления в разных 
философских традициях и проследить его содержание во времени, 
с одной стороны, а с другой стороны, оставаться в рамках заданного 
Ясперсом контекста и рассматривать свой объект, не теряя из фокуса 
внимания то, что именно исследуется. Это позволяет нам не потерять-
ся в широте выбранной темы, сохранить содержательность и прив-
нести новое в исследуемый предмет. Так ли важно понятие «шифры 



74

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

трансценденции», чтобы уделять ему столько внимания и стремиться 
сфокусироваться именно на нем? Мы убеждены, что да. Это понятие 
обладает предельно сконцентрированным смыслом, и его значение ле-
жит в первую очередь в сфере этики. И вот почему:

Экзистенция — ключевое понятие философии экзистенциализ-
ма, и в экзистенциалистской традиции означает подлинный модус 
существования, или подлинный способ человеческого бытия, осу-
ществляя который, человек способен прийти к себе самому.

Трансценденция — второе понятие, значимость которого не мо-
жет быть переоценена в философии в целом и в религиозном эк-
зистенциализме в частности. Выражаясь с определенной долей 
приближения, трансценденцию в философии Ясперса можно по-
нимать как Бога1 [Судаков, 2021:16]. Ясперс пишет о соотноше-
нии трансцендентного с экзистенцией: «Единый Бог [...] в экзи-
стенциальной соотнесенности есть рука, протянутая мне там, где 
и истинно и подлинно бываю самим собою» [Ясперс, 2021в: 156]. 

Шифры трансценденции в философской системе Ясперса — это 
не более и не менее чем мост, перекинутый от трансценденции к эк-
зистенции. Шифр есть язык трансценденции. Этот язык не слышит 
рассудок, но его слышит возможная экзистенция. Мы не можем знать 
о трансценденции, но можем расслышать ее в шифрах: «Только действи-
тельность открывает нам трансценденцию. О ней мы не можем знать 
в общем виде, мы можем только исторично слышать ее в действитель-
ности» [Ясперс, 2021в: 161]. Трансценденция познается исключительно 
в опыте. Человек испытывает наполняющую действительность транс-
цендентного присутствия, если его опыт становится шифром: «В этом 
опыте я стою у края бездны; я переживаю безутешную неполноту, если 
мой опыт остается только опытом существования; в нем есть наполняю-
щее присутствие, если этот опыт становится прозрачным, а тем самым 
становится — шифром» [Ясперс, 2021в: 162]. Чтение языка шифров есть 
присутствие, «действительное личное присутствие» (wirkliches selbst 
dabei sein)2 [Jaspers, 1948: 787], которое означает не более и не менее 
чем подлинное бытие человека самим собой. Шифр, в котором транс-
ценденция является всего решительнее, — это собственная деятельность 
человека. «Шифр, в котором оно [божество] являет себя всего непосред-
ственнее и решительнее, — это моя собственная деятельность» [Ясперс, 
2021в: 158]. Собственная деятельность человека становится шифром. 
Таким образом, шифр в философии Ясперса заключает в себе суть уче-
ния философа. Путь восхождения человека от неподлинных модусов 

1  См. также Owsley R.M.: ‘Transcendence, as personal, is God’ («трансценденция, 
в личном смысле, есть Бог») [Owsley, 1960: 267]. 
2  «быть в этом настоящим самим собой» (нем.)



75

Человек. 2025. Т. 36, № 1

М.А. Петропав­
ловская
Этическая рас-
шифровка 
«шифров тран-
сценденции» 
Карла Ясперса

бытия к подлинному лежит через шифр. «Шифры трансценденции» ока-
зываются тем понятием, которое с максимальной емкостью заключает 
в себе квинтэссенцию учения Ясперса и того пути, который, согласно 
этому учению, нужно проделать человеку. Шифры трансценденции име-
ют конкретное смысловое наполнение и при этом соединяют две такие 
необъятные области, как экзистенция и трансценденция, каждая из кото-
рых достойна и не раз становилась предметом самостоятельного иссле-
дования. Наконец, шифры трансценденции в этой системе олицетворяют 
собой ту моральную «работу», которую предстоит проделать человеку 
для того, чтобы обрести нравственную опору в самом себе. Повторим 
еще раз: шифр, в котором трансценденция являет себя всего решитель-
нее — это деятельность человека. В этой формуле содержится связь меж-
ду экзистенцией и трансценденцией, ответ на вопрос о соотношении че-
ловеческой свободы и ответственности, указание на отличие подлинного 
бытия от его неподлинных модусов и маршрутная карта того пути, кото-
рый предстоит проделать человеку в своем трансцендировании. Все это – 
значимые этические смыслы. Их более детальному и последовательному 
раскрытию посвящена оставшаяся часть этой работы. 

Моральная философия и шифры трансценденции
Моральная философия есть искание трансценденции. 3

Моральная философия Карла Ясперса4

Ричард Майлз Оусли

Трудно лучше объяснить актуальность философии Ясперса 
для этики, чем это сделал исследователь его моральной филосо-
фии Р. М. Оусли: «Жить и философствовать означает попадать 
в различные ситуации. Моральная философия — это подготовка 
к преодолению этих ситуаций»5. 

Оусли говорит о том, что все экзистенциалисты в какой-то мере — 
этические мыслители. Они не моралисты в классическом смысле 
этого слова, однако они в первую очередь озабочены человеком и его 
поведением [Owsley, 1960: 8]. Или, как это выразил в «Приключении 
в Моральной Философии» В. Файт: «Нравственность — это осоз-
нанная жизнь. Выражаясь более просто и конкретно, быть нравствен-
ным — значит знать, что ты делаешь»6 [Fite, 1926: 2]. Размышляя о 

3  «Moral philosophy is the quest for Transcendence» [Owsley, 1960: 268].
4  Richard Miles Owsley. The Moral Philosophy of Karl Yaspers. 
5  To live and to philosophize is to find oneself in a series of situations. Moral 
philosophy is a preparation for transcending those situations [Owsley, 1960: 268].
6  “What is it, then, to be moral? As a formal definition I offer the following: morality 
is the self-conscious living of life. Stating this more simply and concretely, I say that 
to be moral is to know what you are doing” [Fite, 1926: 2].



76

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

философии Ясперса, Оусли предполагает, что моральная философия — 
это не просто определение того, что правильно, а что неправильно; это 
более глубокая подготовка к преодолению повседневных ситуаций, с ко-
торыми мы сталкиваемся. Этическое учение в такой перспективе стано-
вится поиском знания о подлинной ценности и смысле жизни [Owsley, 
1960: 3]. Если в случае атеистического экзистенциализма этот поиск 
приводит к абсурду как реакции человека на неразумность мира [Камю, 
1990: 38], то в религиозном экзистенциализме Ясперса утверждает себя 
связь человека с трансцендентным. К трансценденции обращается эк-
зистенция человека, а посредником выступает шифр: «Шифр есть по-
средник между экзистенцией и трансценденцией» [Ясперс, 2021в: 171]. 
Таким образом, шифр, или тайнопись абсолютного, приобретает ключе-
вую роль в осуществлении связи между человеком и трансценденцией, а 
поскольку в трансценденции оказывается укоренена человеческая сво-
бода7, то шифр становится значимым элементом в обретении человеком 
нравственной опоры и жизненного смысла. Или, как это формулирует 
Оусли, мир существует между нашим «я» и Богом скорее как прозрачная 
последовательность посланий от Бога, чем как нечто абсолютное само по 
себе8. Эта последовательность посланий и есть шифры трансценденции. 

Шифр трансценденции не есть сама трансценденция. «Если мы 
возьмем шифр трансценденции, как если бы он и был самой транс-
ценденцией, он окажется нестойким и исчезнет перед нашим взгля-
дом» [Ясперс 2021а:  15]. Что такое шифропись трансценденции? 
По Ясперсу, она есть то предметное обличье, в котором предстает 
для нас трансценденция. Шифром трансценденции становится осоз-
нанный в предметности символ. Подобное явление себя шифром воз-
можно только и именно для экзистенции. Как пишет А.К. Судаков: 
«Осознанный в предметности символ есть шифр трансценденции, и 
постольку совокупность абсолютных предметов, как символов под-
линного бытия, абсолюта или трансценденции, есть в философии 
Ясперса «шифропись» абсолютного» [Судаков, 2021: 15]. И далее: 
«Трансценденция есть бытие в предметном обличье шифра. Шифр 
означает или, лучше сказать, обличает, являет подлинное бытие 
именно и только для экзистенции, как ее собственную трансценден-
цию; именно в экзистенциально наполненном мышлении предмет-
ность шифра обретает значение, только в нем он содержателен» [там 
же]. Таким образом, понятие «шифры трансценденции» оказывается 
непосредственно связанным, с одной стороны, с трансценденцией, а 

7  Об этом свидетельствует П.П. Гайденко: «Человеческая свобода не может быть спасе-
на без ее укоренения в трансценденции, в сфере божественного» [Гайденко, 1997: 289].
8  “The world subsists between the self and God as a transparent series of messages 
from God rather than as something absolute in its own right” [Owsley, 1960: 267].



77

Человек. 2025. Т. 36, № 1

М.А. Петропав­
ловская
Этическая рас-
шифровка 
«шифров тран-
сценденции» 
Карла Ясперса

с другой — с экзистенцией, тем самым выражая восхождение чело-
века к себе самому как к подлинной самости. 

Выбор
Этическое значение шифров трансценденции реализуется в том, как 
этот шифр воплощается в человеке. Прочитывая шифр, возможная 
экзистенция устанавливает связь с трансценденцией, обретая в этом 
свободу. «Значение Бога — в свободе человека в действиях, отноше-
нии и мыслях»9. В выборе человеком определенного (подлинного) 
способа бытия, совершаемом добровольно и неопосредованном ни-
какими целями, происходит установление связи с трансценденцией, 
которая становится для человека, если у него достает сил для дея-
тельного прочтения шифра. Вспомним, что главным шифром является 
деятельность человека. Этические категории выбора, свободы и ответ-
ственности выступают на первый план в этом предстоянии человека 
трансцендентному. Его выбор и усилие прочерчивают и делают живой 
указанную связь. Трансценденция присутствует в себе в любом случае, 
но становится действительной для экзистенции только как результат 
добровольного экзистенциального усилия. Этот процесс раскрывает 
суть прочтения шифра. Описание этого процесса Ясперсом уже звуча-
ло в эпиграфе, который теперь обретает свой контекст: 

«Трансценденции я внемлю лишь в той мере, в какой станов-
люсь самостью; если я ослабеваю, то и она туманится для меня 
в своем неизменно сохраняющемся в себе присутствии; если я 
угасаю, она исчезает; если я постигаю ее, она есть для меня то 
бытие, которое единственно есть» [Ясперс, 2021в: 187].

Таким образом, понятие «шифры трансценденции» оказывает-
ся связанным с этическими понятиями свободы и ответственности, 
риска и выбора. «Быть значит — изначально принимать решение 
быть», — говорит Ясперс [Ясперс, 2021а: 37]. Принимать решение 
быть означает осуществлять выбор. Выбор здесь выступает не в каче-
стве выбора между добром и злом, между так называемым «правиль-
ным» и «неправильным». Тематика выбора поднимается у Ясперса 
(как и в философии экзистенциализма в целом) в ином ключе, задан-
ном еще Кьеркегором. Речь идет о самом акте выбора, о готовности 
его осуществить и взять за это ответственность. Сама способность 
осуществить выбор обладает конститутивной ролью в становлении 
экзистенции человека. Обретение способности осуществлять вы-
бор и брать за него ответственность — это важный этап, а отказ от 

9  “The meaning of God is the freedom of a person in action, attitude, and thought” 
[Owsley, 1967: 267].



78

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

перехода на этот этап приводит к кризису, затяжному замешательству 
между добром и злом и параличу воли индивида. Практическое ос-
воение категории выбора Кьеркегор называет «духовным крещением 
воли человека в купели этики», подчеркивая, что главным является 
«не выбор между добром и злом, но акт выбора, благодаря которо-
му выбираются или отвергаются добро и зло вместе. Суть дела ведь 
не в самом выборе между добром и злом, а в доброй воле, в желании 
выбрать» [Кьеркегор, 2021:  243]. Решение слышать шифры транс-
ценденции и становиться в такую позицию к бытию, в которой они 
оказываются слышны, также оказывается выбором. 

Свобода
Идея выбора оказывается неразрывно связанной с идеей свободы. Как 
уже говорилось выше, философию Ясперса порой называют попыткой 
спасения человеческой свободы. Это справедливо и для философии 
экзистенциализма в целом. Если атеистическая линия спасает свободу 
человека, укореняя ее в абсурде, то религиозный экзистенциализм спа-
сает свободу человека, укореняя ее в трансценденции. «Человеческая 
свобода не может быть спасена без ее укоренения в трансценденции, 
в сфере божественного» [Гайденко, 1997: 289]. Сама экзистенция вы-
ступает в учении Ясперса как воплощенная свобода: «Экзистенция, как 
изначальная свобода, существенным образом стремится к границам 
существования, существенно и необходимо переходит всякий предел» 
[Судаков, 2021: 16]. В прояснении понимания этической категории сво-
боды Ясперсом ключевым становится также понятие пограничной си-
туации и границы. Именно граница становится тем непространствен-
ным местом, где экзистенция высвобождается и из возможной ста-
новится действительной. Сама «философия, как трансцендирующая, 
стоит у границы» [Ясперс, 2021а:  61]. Пограничная ситуация — это 
ситуация на границе бытия, ситуация на границе выносимого, которая 
несет в себе небывалую опасность и небывалую возможность. Это си-
туация, которая выступает катализатором процессов, сталкивает между 
собой противоречивые течения и может привести к взрыву, разруше-
нию или к высвобождению экзистенции. Возможность и опасность 
здесь не только сосуществуют, но и вступают в диалектическое един-
ство. Возможность для экзистенции обрести свободу предстает через 
испытание, через невыносимый опыт и через действительную опас-
ность самоуничтожения. При всей остроте подобного опыта именно 
граница становится тем местом, где должен находиться человек. Это 
его экзистенциальное место на грани бытия, где он уже покинул терри-
торию привычного и освоенного, но еще не утратил себя в бездне хао-
са. Сумев удержаться на границе, он получит возможность становления 



79

Человек. 2025. Т. 36, № 1

М.А. Петропав­
ловская
Этическая рас-
шифровка 
«шифров тран-
сценденции» 
Карла Ясперса

собственной экзистенции, то есть обретения своего подлинного само-
бытия. «Место трансценденции не с этой стороны и не по ту сторо-
ну, оно есть граница, но такая граница, на которой я предстою ей, если 
я подлинно есмь» [Ясперс, 2021в:  17–18]. Подобный опыт является 
трансформационным и представляет собой трансцендирование. 

Тоска по бытию
Неудовлетворенность существованием часто выступает, с одной 
стороны, как нечто необходимо присущее человеку10, а с другой 
стороны, как то, что следует преодолеть. У Ясперса неудовлетво-
ренность существованием фигурирует как выражение возможной 
экзистенции. Это «негативный исток», который позволяет экзи-
стенции ощутить свою отделенность от чего-то большего, от че-
го-то, по чему она испытывает смутную тоску. Сама эта тоска и не-
хватка сущностного становится указателем на то, что существует 
нечто способное эту нехватку восполнить — указателем на тран-
сценденцию. Ясперс говорит об этом буквально: «Мы живем из 
истоков, которые находятся за пределами становящегося эмпири-
чески объективным наличного бытия, за пределами сознания во-
обще и духа. Эта наша сущность проявляется в неудовлетворенно-
сти, которую ощущает человек, ибо в нем постоянно присутствует 
ощущение некоего несоответствия своему наличному бытию, сво-
ему знанию, своему духовному миру» [Ясперс, 1991в: 426–427]. 
Ценность переосмысления Ясперсом присущей человеку тоски 
по бытию — в том, что знак «минус» меняется на «плюс» и вме-
сто констатации неизбежной человеческой ущербности мы ви-
дим жизнеутверждающий этический проект. Человек способен 
получить опору в своей тоске, так как это не онтологически не-
восполнимая утрата, а указатель в сторону важного. Под напором 
нехватки, неполноты и тоски человек начинает поиск, и этот по-
иск становится исканием трансценденции. Неудовлетворенность 
и нужда становятся опознавательными знаками существования 
искомого. Следуя за этими знаками, человек обнаруживает шиф-
ры, которые приводят его к более искреннему и глубокому диало-
гу с собой и с другим на почве подлинной самости. 

10  Например, Ортега-и-Гассет в «Что такое философия?» описывает, как любое 
бытие представляет собой тоску и трансцендентную неудовлетворенность: «Все 
существующее и находящееся здесь, данное нам, присутствующее, явное – это, 
в сущности, только кусок, осколок, фрагмент, обрубок. Глядя на него, нельзя не за-
метить, не почувствовать его изъяна. В любом данном нам бытии […] мы обнару-
живаем глубокий след излома, к нам вопиют страдания калеки, его тоска по отня-
тому, его божественная неудовлетворенность» [Ортега-и-Гассет, 1991: 97].



80

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

Вера
Философская вера Ясперса отлична от религиозной веры и обнаружи-
вает значимый моральный смысл. В понятии философской веры бе-
рут исток ключевые аспекты учения Ясперса, такие как экзистенция, 
шифры трансценденции и свобода. Философская вера представляет 
собой внеконфессиональную веру, объединившую течения Востока 
и Запада и преодолевающую культурную разобщенность [Гайденко, 
1997: 289]. Это означает, что она представляет собой нечто иное, чем 
вера религиозная. «Церковная вера, как таковая, нуждается в своем 
существовании в качестве сообщества только в теологии. Философия 
же нужна индивиду как таковому, т. е. его свободе, пусть даже она 
с точки зрения теологии не более чем безумный риск, высокомер-
ное притязание или иллюзия несчастных людей, отвергнутых Богом 
и неспособных найти спасение вне церкви» [Ясперс, 1991а:  375]. 
Разворачивая свое понимание философской веры, Ясперс говорит 
о подлинной нравственной опоре человека и о ее обретении — озву-
чивает вопрос отдельного человека, спрашивающего, как ему жить, 
который становится вопросом многих. Различие между религиозной 
и философской верой существует, продолжает Ясперс, и именно оно 
задает различия между религиозными символами и шифрами транс-
ценденции. Ясперс озвучивает свои опасения на предмет некритиче-
ского следования религиозным догмам. Опасность религиозной веры 
заключается в превратном обращении с шифром, а именно в том, что 
«религиозная вера превращает шифры в символы, этим опредмечивая 
трансценденцию, чего избегает философская вера» [Новая философ-
ская энциклопедия, 2010: 516]. Высказываясь об опасностях религи-
озной веры, Ясперс возражает не против нее самой, а лишь против тех 
догм, которые могут довлеть в религиозном восприятии и тем самым 
чинить препятствия на пути познания трансцендентного. Вера для 
Ясперса — это уверенность в истине, которую невозможно доказать, 
и свобода от требования подобных доказательств. Вера необходима 
для становления экзистенции человека, поскольку сама экзистенция 
принципиально непознаваема. Именно здесь человеку понадобится 
«прыжок веры» Кьеркегора, и другого способа преодолеть пропасть, 
отделяющую его от самого себя, у него нет. Непознаваемость экзи-
стенции не означает ее недоступность — напротив, человек позна-
ет ее в собственном действии, на пути к самому себе. Просветление 
экзистенции предполагает отказ от рассудочного твердого знания, от 
верифицируемой убежденности, и вступление на территорию без-
опорного, для чего совершающему этот шаг нужна свобода, готов-
ность сделать выбор и принять за него ответственность и философ-
ская вера. Результатом такого шага может стать «экзистенциальный 



81

Человек. 2025. Т. 36, № 1

М.А. Петропав­
ловская
Этическая рас-
шифровка 
«шифров тран-
сценденции» 
Карла Ясперса

слух» или «экзистенциальное видение», которое позволит возмож-
ной экзистенции расслышать шифры трансценденции. 

В нашем разборе мы затронули лишь самые значимые этические 
смыслы понятия «шифры трансценденции» и обозначили лишь са-
мые очевидные взаимосвязи интересующего нас понятия с другими 
элементами учения Ясперса. В последующей работе по прояснению 
этического смысла шифров трансценденции необходимо проследить 
историческое движение того содержания, которое у Ясперса получи-
ло имя, но которое неназванным существовало и раньше в человече-
ской практике и мысли. Важно рассмотреть и другие работы, в ко-
торых прямо не упоминаются шифры трансценденции, однако речь 
идет о том же самом содержании. Например, работы протестантского 
теолога Рудольфа Бультмана, который говорит о следовании сверхъе-
стественному, что можно понимать так же, как мы понимаем шифры 
трансценденции Ясперса [Бультман, 2004a]. Бультман также подчерки-
вает важность этических аспектов, таких как выбор и решение, в акте 
принятия или отвержения определенного понимания экзистенции 
[Бультман, 2004б: 18]. Выводом, сближающим этого автора с Ясперсом, 
становится заключение о том, что человек сможет соотнести себя с от-
крывающимся ему в виде шифров в фактах и событиях миром, если су-
меет прочесть происходящее в экзистенциальном смысле. Еще одним 
автором, которого необходимо рассмотреть, является Рудольф Отто, 
который исследует переживания религиозного, способные наполнить 
душу человека страхом [Отто, 2008]. Также релевантными источника-
ми по этой тематике являются работы Эммануэля Левинаса [Левинас, 
2000], Люсьена Гольдмана [Гольдман, 2001], Мартина Хайдеггера 
[Heidegger, 1976] и др. В рамках данной статьи мы рассмотрели этиче-
ский смысл философии Ясперса, показали этическую значимость его 
наследия и дали ответ на вопрос о том, какое место в этой картине зани-
мают шифры трансценденции. Мы кратко проследили связь этого по-
нятия с другими понятиями системы Ясперса и этический смысл этих 
взаимосвязей. Все это было проделано с целью обнаружить моральный 
смысл понятия «шифры трансценденции» и провести его этическую 
расшифровку, в результате чего был предложен ракурс на философию 
Ясперса, в котором редко подвергавшееся ранее этическому рассмотре-
нию понятие «шифры трансценденции» обретает новое звучание, про-
диктованное их вновь обнаруженным моральным смыслом. 

The Ethical Interpretation of Karl Jaspers’ 
“Ciphers of Transcendence”
Maria A. Petropavlovskaya 
Postgraduate Student of Department of Ethics of the Faculty of Philosophy.



82

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

Lomonosov Moscow State University.
Bldg. “Shuvalovsky”, GSP-1, Moscow State University, Leninskie Gory, 
119234 Moscow, Russian Federation.
marie.petropavlovskaya@gmail.com

Abstract. The article is an attempt to reveal the ethical meaning of the 
concept of the ciphers of transcendence, introduced by Karl Jaspers. The 
author aims to discover and demonstrate the valuable moral content of the 
notion, to show the ethical significance of Jaspers’ works in general and 
to answer the question: what is the place of the ciphers of transcendence 
in Jaspers’ ethics and in his philosophical system in general? Special 
attention is paid to the reasons why and from what perspective the ciphers 
of transcendence are so important for ethics that they are worthy of 
independent research. In this regard, a number of significant categories of 
the philosophy of existentialism is considered through the prism of ethics. 
Such moral and ethical phenomena of human existence as choice, freedom, 
longing for being and faith are discussed; their connection with the ciphers 
of transcendence and the moral significance of this connection are traced. 
We show that the cipher in Jaspers’ philosophy embodies the essence of 
the philosopher’s teaching, since the route of one’s ascent from inauthentic 
modes of being to the authentic ones passes through the cipher. The article 
attempts to show what kind of ascent it is and what ethical sense the concept 
of the ciphers of transcendence reveals. It turns out not to be a term on the 
periphery, but a central element of the philosophical system, the essence 
of which is the moral elevation of a human being. As a result, the ethical 
content of Jaspers’ philosophy is reconstructed and a new perspective on his 
works is proposed, in which the ciphers of transcendence acquire an original 
edge prompted by the newly discovered moral meaning of the concept.
Keywords: Karl Jaspers, existentialism, ciphers of transcendence, trans
cendence, ethics, moral philosophy, existence, authentic being.
For citation: Petropavlovskaya M.A. The Ethical Interpretation of Karl Jaspers’ 
“Ciphers of Transcendence” // Chelovek. 2025. Vol. 36, N 1. P. 68–85.  
DOI: 10.31857/S0236200725010053

Литература / References

Асакавичюте В., Валатка В. Экзистенциальное общение как основа подлинно-
го человеческого существования в философии Карла Ясперса // Вестник 
Томского государственного университета Философия. Социология. 
Политология. 2019. № 47. С. 129–136.
Asakavichyute V., Valatka V. Ekzistentsial’noe obshchenie kak osnova podlin­
nogo chelovecheskogo sushchestvovaniya v filosofii Karla Yaspersa [Existen
tial Communication as the Basis of Genuine Human Existence in Karl Jaspers’ 
Philosophy]. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta Filosofiya. So­
tsiologiya. Politologiya. 2019. N 47. P. 129–136.

Белозеров А. Б. Понятие коммуникации в экзистенциальной философии К. Яс
перса // Вестник КГУ. 2011. № 3. С. 58–62.



83

Человек. 2025. Т. 36, № 1

М.А. Петропав­
ловская
Этическая рас-
шифровка 
«шифров тран-
сценденции» 
Карла Ясперса

Belozyorov A. B. Ponyatie kommunikatsii v ekzistentsial’noy filosofii K. Yas­
persa [The Concept of Communication in K. Jaspers’ Existential Philosophy]. 
Vestnik KGU. 2011. N 3. P. 58–62.

Бультман  Р. Избранное. Вера и понимание. Книга света: в  2  т. Т.  1, 2 / пер. с нем. 
Г.В. Вдовиной. М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2004a. 
Bultman R. Izbrannoe. Vera i ponimanie. Kniga sveta: v 2 t. T. 1, 2 [Selected 
Works. Faith and Understanding in 2 vol. Vol. 1, 2]. Transl. from Germ. by G.V. 
Vdovina. Moscow: ROSSPEN Publ., 2004a. 

Бультман Р. Новый Завет и мифология. Проблема демифологизации новозавет-
ного провозвестия / Избранное. Вера и понимание: Книга света: в 2 т. / 
пер. с нем. Г.В. Вдовиной. М.: Российская политическая энциклопедия 
(РОССПЭН), 2004b. С. 7–41.
Bultman R. Novyy Zavet i mifologiya. Problema demifologizatsii novoza­
vetnogo provozvestiya [The New Testament and Mythology. The Problem 
of Demythologization of the New Testament Proclamation]. Bultman R. Iz­
brannoe. Vera i ponimanie. Kniga sveta: v 2 t. T. 1, 2 [Selected Works. Faith 
and Understanding in 2 vol. Vol. 1, 2]. Transl. from Germ by G.V. Vdovina. 
Moscow: ROSSPEN Publ., 2004b. P. 7–41.

Гайденко П.П. Прорыв к трансцендентному: Новая онтология ХХ века: Фило
софия на пороге нового тысячелетия. М.: Республика, 1997. 
Gaydenko P.P. Proryv k transendentnomu: Novaya ontologiya XX veka: Filo­
sofiya na poroge novogo tysyacheletiya [Breakthrough to the Transcendent: 
The New Ontology of the 20th Century]. Moscow: Respublika Publ., 1997.

Герт В.А. Свобода человека в философии К. Ясперса и Н. А. Бердяева // Вестник 
ЧелГУ. 2016. №3. С. 92–103.
Gert V.A. Svoboda cheloveka v filosofii K. Yaspersa i N. A. Berdyaeva [Human 
Freedom in the Philosophy of K. Jaspers and N. A. Berdyaev]. Vestnik ChelGU. 
2016. N 3. P. 92–103.

Гольдман Л. Сокровенный Бог. М. : Логос, 2001.
Goldman L. Sokrovennyy Bog [The Hidden God] Moscow: Logos Publ., 2001.

Камю А. Бунтующий человек / Философия. Политика. Искусство: Мыслители 
XX века. М.: Политиздат, 1990.
Camus A. Buntuyushchiy chelovek [The Rebel]. Filosofiya. Politika. Iskusstvo: 
Mysliteli XX veka [Philosophy. Politics. Art : Thinkers of the 20th Century]. 
Moscow: Politizdat Publ., 1990. 

Кьеркегор С. Или — или. М.: АСТ, 2021. 
Kierkegaard S. Ili — ili [Either-Or] Moscow: AST Publ., 2021.

Левинас Э. Избранное. Тотальность и Бесконечное: Книга света. М.: Универ
ситетская книга, 2000. 
Levinas E. Izbrannoe. Total’nost’ i Beskonechnoe: Kniga sveta. [Selected Works. 
Totality and Infinity: Book of Light ]. Moscow: Universitetskaya kniga Publ., 2000. 

Новая философская энциклопедия: в 4 т. Т. 4 / ред. В. С. Степин, А. А. Гусейнов, 
Г. Ю. Семигин, А. П. Огурцов. М.: Мысль, 2010. 
Novaya filosofskaya entsiklopediya: v 4 t. T. 4. [New Philosophical Ency
clopedia: in 4 vols. Vol. 4]. Ed. bt V. S. Stepin, A. A. Guseynov, G. Yu. Semigin, 
A. P. Ogurtsov. Moscow: Mysl’ Publ., 2010.

Ортега-и-Гассет Х. Что такое философия? М.: Наука, 1991. 



84

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

Ortega y Gasset J. Chto takoe filosofiya? [What is Philosophy?] Moscow: 
Nauka Publ., 1991.

Отто  Р. Священное — Об иррациональном в идее божественного и его со-
отношении с рациональным / Р.  Отто. – СПб: АНО «Издательство  
С.-Петербургского Университета», 2008. 

Otto R. Svyashchennoe — Ob irratsional’nom v idee bozhestvennogo i ego 
sootnoshenii s ratsional’nym [The Sacred — On the Irrational in the Idea of 
the Divine and its Relation to the Rational] St.-Petersburg: ANO “Izdatel’stvo 
S.-Peterburgskogo Universiteta” Publ., 2008. 

Разин А. В. Этика. М.: Академический Проект, 2006. 

Razin A. V. Etika [Ethics] Moscow: Akademicheskiy Proekt Publ., 2006.

Селиванова М.В. Пограничность человеческого существования в экзистенциа-
лизме К. Ясперса // БМИК. 2016. № 5. 

Selivanova M.V. Pogranichnost’ chelovecheskogo sushchestvovaniya v ekzis­
tentsializme K. Yaspersa [The Liminality of Human Existence in K. Jaspers’ 
Existentialism]. BMIK. 2016. N 5.

Стрельник О.Н., Стрельник С.Н. Феноменология Карла Ясперса и возможности 
междисциплинарного исследования самосознания // Человек. 2019. Т. 30, 
№ 5. С. 56–75. 

Strelnik O.N. Strelnik S.N. Fenomenologiya Karla Yaspersa i vozmozhnosti 
mezhdistsiplinarnogo issledovaniya samosoznaniya [Phenomenology of Karl 
Jaspers and Possibilities of Interdisciplinary Research of Self-Consciousness]. 
Chelovek. 2019. Vol. 30, N 5. P. 56–75. 

Судаков А. К. Предисловие переводчика / Ясперс К. Философия. Книга первая. 
Философское ориентирование в мире. М.: «Канон+» РООИ «Реабилита
ция», 2021. С. 3–21.

Sudakov A. K. Predislovie perevodchika. Jaspers K. Filosofiya. Kniga pervaya. 
Filosofskoe orientirovanie v mire [Philosophy. Book one. Philosophical 
Orientation in the World.]. Moscow: “Kanon+” ROOI “Reabilitatsiya” Publ., 
2021. P. 3–21.

Ясперс К. Духовная ситуация времени / Смысл и назначение истории: Мыслители 
XX в. М.: Политиздат, 1991. С. 288–419.

Jaspers K. Dukhovnaya situatsiya vremeni [The Spiritual Situation of the 
Time]. Smysl i naznachenie istorii: Mysliteli XX v. [The Meaning and Purpose 
of History: Thinkers of the 20th Century.]. Moscow: Politizdat Publ., 1991. 
P. 288–419.

Ясперс  К. Философия. Книга первая. Философское ориентирование в мире. 
М.: «Канон+» РООИ «Реабилитация», 2021. 

Jaspers K. Filosofiya. Kniga 1. Filosofskoe orientirovanie v mire. [Philosophy. 
Book one. Philosophical Orientation in the World]. Moscow: “Kanon+” ROOI 

“Reabilitatsiya” Publ., 2021.

Ясперс  К. Философия. Книга третья. Метафизика. М.: «Канон+» РООИ «Реа
билитация», 2021. 

Jaspers K. Filosofiya. Kniga tretya. Metafizika [Philosophy. Book Three. 
Metaphysics]. Moscow: “Kanon+” ROOI “Reabilitatsiya” Publ., 2021. 



85

Человек. 2025. Т. 36, № 1

М.А. Петропав­
ловская
Этическая рас-
шифровка 
«шифров тран-
сценденции» 
Карла Ясперса

Ясперс К. Философская автобиография / Перцев А.В. Молодой Ясперс: рожде-
ние экзистенциализма из пены психиатрии. СПб.: Издательство Русской 
христианской гуманитарной академии, 2012. С. 207–336.
Jaspers K. Filosofskaya avtobiografiya. Pertsev A.V. Molodoy Yaspers: 
rozhdenie ekzistentsializma iz peny psikhiatrii. [Philosophical Autobiography. 
Young Jaspers: The Birth of Existentialism from the Foam of Psychiatry.] 
Saint Petersburg: Izdatel’stvo Russkoy khristianskoy gumanitarnoy akademii 
Publ., 2012. P. 207–336. 

Ясперс К. Философская вера / Смысл и назначение истории: Мыслители XX в. 
М.: Политиздат, 1991. С. 420–524.
Jaspers K. Filosofskaya vera [Philosophical Faith]. Smysl i naznachenie 
istorii: Mysliteli XX v. [The Meaning and Purpose of History: Thinkers of the 
20th Century]. Moscow: Politizdat Publ., 1991. P. 420–524. 

Fite W. An Adventure In Moral Philosophy. The Mayjlower Press. Plymouth: William 
Brendon & Son, Ltd., 1926.

Heidegger M. Holzwege. M. Heidegger. Gesamtausgabe. Vol. 5. Frankfurt am Main: 
Vittorio Klostermann, 1976. 

Jaspers K. Philosophie. Berlin, Heidelberg: Springer Berlin Heidelberg, 1948.
Jaspers K. Chiffren der Transzendenz: Serie Piper / K. Jaspers. 4. Aufl., 14–16. Tsd. 

München: Piper, 1984.
Masterson  P. The sense of creation: experience and the God beyond. The sense of 

creation. London : Routledge, 2021.
O’Rourke F. Ciphers of transcendence: essays in philosophy of religion in honor of 

Patrick Masterson. Ciphers of Transcendence. Newbridge: Irish Academic 
Press, 2019.

Owsley R.M. The moral philosophy of Karl Jaspers. Indiana University, 1960.



86

УДК 177 

©2025     К.Г. ФРОЛОВ 

DOI: 10.31857/S0236200725010068

КОЛЛЕКТИВНАЯ ОТВЕТСТВЕННОСТЬ  
И КОЛЛЕКТИВНАЯ ДЕЛИБЕРАЦИЯ

Фролов Константин Геннадьевич — кандидат фи-
лософских наук, научный сотрудник сектора соци-
альной эпистемологии. 
Институт философии РАН. 
Российская Федерация, 109240 Москва, ул. Гон-
чарная, д. 12, стр. 1. 
Научный сотрудник Международной лаборатории 
логики, лингвистики и формальной философии. 
Национальный исследовательский университет 
«Высшая школа экономики». 
Российская Федерация, 105066 Москва, ул. Старая 
Басманная, д. 21/4.
ORCID: 0000-0002-9071-6138
kgfrolov@hse.ru

Аннотация. Рассматривается вопрос о том, может ли возложение коллек-
тивной моральной ответственности быть морально приемлемой практикой. 
Автор отвечает на данный вопрос утвердительно и предлагает три условия, 
выполнения которых достаточно для обоснованного возложения коллектив-
ной моральной ответственности. Эти условия таковы: существование кол-
лективной общности, которая способна выступать в качестве объекта в акте 
возложения коллективной ответственности и при этом не может быть реду-
цирована к простой совокупности своих членов; обладание данной коллек-
тивной общностью определенными свойствами, способностями, склонно-
стями или обязательствами, которыми не обладает ни один из членов этой 
общности, взятый в отдельности; наличие у данной коллективной общности 

Статья подготовлена на основе исследования «Практическая аргументация: мо-
дели и оценка», выполненного в рамках программы Российского научного фонда 
в Национальном исследовательском университете «Высшая школа экономики»; 
проект № 23-28-00981.



87

Человек. 2025. Т. 36, № 1

К.Г. Фролов
Коллективная 
ответственность 
и коллективная 
делиберация

способности к осуществлению разумного совместного контроля над прояв-
лениями некоторых своих склонностей и выполнением своих обязательств. 
Данная способность позволяет коллективной общности волевым и разум-
ным образом сопротивляться реализации некоторых своих коллективных 
склонностей и тем самым демонстрировать обладание определенными нор-
мативными установками. Наличие таких установок свидетельствует о способ-
ности коллективной общности нести коллективную моральную ответствен-
ность за случаи контролируемых проявлений своих склонностей. Показано, 
что отказ от практик возложения коллективной моральной ответственности, 
во-первых, не позволяет избежать случаев моральной неудачи и, во-вторых, 
оставляет коллективные действия без моральных последствий. При этом так-
же показано, что возложение коллективной моральной ответственности не 
требует ее распределения между членами соответствующей коллективной 
общности. Возложение коллективной моральной ответственности может по-
ниматься как изменение отношения к коллективной общности без измене-
ния отношения к кому-либо из ее членов.
Ключевые слова: коллективная ответственность, моральная ответственность, 
коллективное намерение, коллективная агентность, коллективное действие, 
нормативные основания, делиберация, практические рассуждения. 
Ссылка для цитирования: Фролов К.Г. Коллективная ответственность 
и коллективная делиберация // Человек. 2025. Т. 36, № 1. С. 86–101.  
DOI: 10.31857/S0236200725010068

Допустимо ли возложение коллективной моральной ответ-
ственности? Прежде чем перейти к содержательному ис-
следованию ответа на этот вопрос, стоит сделать некото-

рые терминологические уточнения, с тем чтобы в дальнейшем 
избежать возможных разночтений.

Следуя мысли Т. Скэнлона [Scanlon, 2015], развивающей осново-
полагающие идеи П. Стросона [Strawson, 1962], будем считать, что 
всякое возложение агентом А моральной ответственности на агента 
Б за те или иные действия, осуществленные агентом Б, реализуется 
посредством формирования и проявления агентом А так называемых 
реактивных установок по отношению к агенту Б. Реактивные уста-
новки представляют собой проявляемые в поведении «изменения 
в нашем отношении к агенту, на которого мы возлагаем ответствен-
ность» [Гаврилов, 2023: 181]. Разнообразные формы проявления 
изменения такого отношения могут среди прочего включать в себя: 
«1) отказ в доверии; 2) снижение готовности вступать с человеком 
в такие особые отношения, как дружба; 3) снижение готовности 
помогать человеку в реализации его планов; 4) снижение склонно-
сти радоваться тому, что дела другого человека идут хорошо, и чув-
ствовать грусть или сожаление, когда это не так» [Scanlon, 2015: 92]. 



88

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

Руководствуясь таким представлением о природе моральной ответ-
ственности, мы намерены распространить этот подход на те случаи, 
когда объектом возложения моральной ответственности оказывает-
ся не отдельная личность, но общность, обладающая коллективной 
агентностью. Именно такого рода случаи мы будем называть случая-
ми возложения коллективной моральной ответственности.

Понятие коллективной моральной ответственности (англ. collective 
moral responsibility) следует отличать от понятия совместной мораль-
ной ответственности (англ. shared moral responsibility). Последняя 
представляет собой ответственность членов коллективной общности 
за действия этой общности, то есть является результатом распреде-
ления коллективной ответственности среди этих членов. Тем самым 
возложение совместной моральной ответственности представляет со-
бой возложение индивидуальной ответственности (в указанном выше 
смысле изменения отношения) одновременно на несколько личностей. 
Возложение же коллективной моральной ответственности есть изме-
нение отношения агента не к личностям, но к коллективу.

Такого рода изменение отношения к коллективу, обладающему 
коллективной агентностью, без изменения отношения к каждому 
из его членов вполне возможно. Покажем это на наглядном примере. 
Предположим, что некий диссертационный совет принял тайным голо-
сованием коллективное решение отказать в присуждении ученой степе-
ни соискателю, представившему на суд этого совета свою диссертацию. 
Предположим также, что некий компетентный профессор, Василий 
Иванович, предварительно ознакомившись с текстом данной диссерта-
ции, имел возможность присутствовать на ее защите в качестве слуша-
теля. Наконец представим себе, что в рамках процедуры защиты никем 
из присутствующих публично не было выдвинуто ни одного достаточ-
но веского довода против содержания диссертации. И пусть на основа-
нии данного обстоятельства, а также на основании собственных оценок 
представленного к защите текста Василий Иванович полагает итоговое 
решение совета вопиюще несправедливым, необоснованным и в опре-
деленной степени даже морально предосудительным. В таком случае 
Василий Иванович может изменить свое отношение к совету, не меняя 
своего отношения ни к одному из его членов.

В полном соответствии с мыслью Т. Скэнлона изменение отноше-
ния Василия Ивановича к диссертационному совету может проявлять-
ся самыми разнообразными способами. Он может принять для себя 
решение никогда в дальнейшем не участвовать в качестве официаль-
ного оппонента в защитах, проводимых данным советом. Он может 
настоятельно рекомендовать своим аспирантам защищаться в иных 
советах по данной специальности. Он может не испытывать никакого 
сожаления в случае, если данный совет закроют за допущенные в его 
работе процедурные нарушения. Но что наиболее примечательно, 



89

Человек. 2025. Т. 36, № 1

К.Г. Фролов
Коллективная 
ответственность 
и коллективная 
делиберация

он может проявлять такое свое ухудшившееся отношение к совету, 
не изменив при этом своего отношения ни к одному из его членов, 
с каждым из которых он готов, как и прежде, сотрудничать.

И никакого противоречия или проявления иррациональности 
со стороны Василия Ивановича здесь нет. Ведь если характер кол-
лективного действия совета ему известен (отрицательное голосова-
ние по вопросу присуждения степени), то характер индивидуаль-
ных действий каждого из членов совета ему неизвестен, поскольку 
голосование было тайным. В таком случае со стороны Василия 
Ивановича было бы иррациональным и необоснованным изменять 
свое индивидуальное отношение к кому-либо из членов совета 
на основании одних лишь собственных домыслов и догадок. 

Случай с диссертационным советом в этом отношении не уника-
лен. Так, некий агент может возлагать ответственность за ухудшение 
экологической обстановки в конкретной местности на корпорацию, 
построившую завод, другой агент может винить за тяжелую эконо-
мическую обстановку партию, находящуюся в течение длительного 
времени у власти. Во всех таких случаях агенты, выражающие свои 
установки, могут не иметь в виду какую-либо конкретную личность 
или совокупность конкретных личностей в качестве объекта своего 
морального возмущения. Объектом установки здесь оказывается 
коллективная общность индивидов [Cooper, 1968: 258], выделяемая 
по некоторому признаку, причем границы такой общности могут 
быть нечеткими, что вовсе не мешает агенту рассматривать ее в ка-
честве объекта своей установки [May, 1987]. 

Подобные кейсы представляют собой дескриптивные факты 
возложения моральной ответственности на коллективные общно-
сти. Однако простого указания на тот факт, что реальным агентам 
порой свойственно возлагать коллективную моральную ответствен-
ность, явно недостаточно для того, чтобы обосновать этот феномен 
в качестве допустимого. Поэтому обнаружение таких кейсов ставит 
перед нами нормативный вопрос о том, может ли возложение кол-
лективной моральной ответственности быть морально приемлемой 
практикой. И если может, то при каких условиях.

В рамках данного исследования мы отвечаем на вопрос о допу-
стимости коллективной моральной ответственности утвердительно 
и предлагаем три условия, выполнение которых представляется до-
статочным для обоснованного ее возложения. Эти условия таковы:

• существование коллективной общности, которая выступает в каче-
стве объекта в акте возложения коллективной ответственности и при 
этом не может быть редуцирована к простой совокупности своих членов;

• обладание данной коллективной общностью как целым 
определенными свойствами, способностями, склонностями или 



90

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

обязательствами [Collins, 2019], которыми не обладает ни один из 
членов этой общности, взятый в отдельности; 

• наличие у данной коллективной общности способности к осу-
ществлению разумного совместного контроля над проявлениями не-
которых своих склонностей и выполнением своих обязательств. Эта 
способность позволяет коллективной общности волевым и разумным 
образом сопротивляться таким проявлениям и тем самым демон-
стрировать обладание определенными нормативными установками. 
Наличие таких установок свидетельствует о способности коллек-
тивной общности нести коллективную моральную ответственность 
за случаи контролируемых проявлений своих склонностей. 

Рассмотрим указанные достаточные условия1 более подробно. 
Существует множество различных подходов к трактовке понятия 
коллективной общности. Задача каждого такого подхода состоит 
в том, чтобы предложить условия идентификации коллективной 
общности как некоего объекта. Всякий объект целесообразно 
полагать существующим в той мере, в какой его возможно иден-
тифицировать, то есть отличить от других нетождественных ему 
объектов. Неразличимые объекты уместно определять в качестве 
одного и того же объекта. Тем самым критерии идентификации 
объектов оказываются критериями существования объектов.

Соответственно, в дальнейшем мы будем основываться на функ
ционалистском подходе к понятию коллективной общности. В основе 
данного подхода лежит принцип множественной реализуемости: целое 
как некий объект существует и не редуцируется к простой совокупно-
сти своих элементов в том случае, если это же целое могло бы иметь 
другой состав элементов. Так, корабль Тесея мог оставаться одним и 
тем же кораблем даже после постепенной замены всех его деталей на 
другие [Lowe, 2002: 25]. Аналогичным образом условия тождества 

1  Вопрос о том, являются ли эти условия необходимыми для обоснованного возло-
жения коллективной моральной ответственности, может представлять собой пред-
мет отдельной дискуссии. Так, В. Хелд [Held, 1970] полагает, что случайная группа 
незнакомых друг с другом прохожих может быть коллективно морально ответствен-
на за неоказание помощи утопающему или жертве насилия в том случае, если та-
кое спасение требовало от них самоорганизоваться и предпринять скоординирован-
ные усилия, чего они не сделали. В свою очередь Л. Мэй [May, 1987] и Р. Туомела 
[Tuomela, 1989: 476] полагают, что толпы незнакомых друг с другом протестующих 
также могут быть объектами возложения коллективной моральной ответственно-
сти. Ясно, что ни в отношении толп, ни в отношении случайных групп прохожих 
не выполняется третье из перечисленных нами условий — условие разумного со-
вместного контроля. Также имеются основания сомневаться в том, что в отношении 
таких объектов выполняется первое условие — условие нередуцируемости к про-
стой совокупности индивидов. Впрочем, целью нашего исследования является де-
монстрация возможности возложения коллективной моральной ответственности, 
а для этого довольно указать достаточные условия такого возложения. 



91

Человек. 2025. Т. 36, № 1

К.Г. Фролов
Коллективная 
ответственность 
и коллективная 
делиберация

коллективной общности с точки зрения функционалистского подхода 
не включают в себя требование тождества входящих в нее индивидов 
[French, 1984: 13]. В частности, корпорация может пониматься в каче-
стве коллективной общности, нередуцируемой к своим членам, в том 
случае, если эта корпорация осталась бы тождественной самой себе 
даже после полной замены штата своих сотрудников. В то же время 
некоторая политическая партия способна остаться той же партией 
даже в случае, если ее покинули все члены и вместо них вступили дру-
гие. Подобное, например, происходит в случае партий или корпораций, 
чья история существования насчитывает больше лет, чем может длить-
ся человеческая жизнь [McKeown, 2021].

Что же в таком случае служит условием тождества подобных кол-
лективных общностей во времени? С формальной точки зрения фак-
тором тождества в данном случае может быть наличие устава коллек-
тивной общности, определяющего ее структуру и цели. Политическая 
партия, последовательно отстаивающая интересы рабочего класса и 
заявляющая в качестве своей задачи построение социализма, может 
оставаться тождественной самой себе, даже претерпевая значительные 
кадровые перестановки. Корпорация, производящая в течение многих 
десятилетий один и тот же газированный напиток по одной и той же 
рецептуре, также не нуждается для поддержания своего существова-
ния в обязательном сохранении кого-либо из своих сотрудников или 
владельцев. И владельцы, и сотрудники могут смениться или даже 
уйти в мир иной, тогда как корпорация продолжит существовать.

Конечно, функционалистский подход также не лишен некоторых 
недостатков. В частности, мы могли бы заметить, что некоторые 
коллективные общности, такие как корпорации или политические 
партии, могут менять свои цели и функции на протяжении своей 
истории, претендуя при этом на то, чтобы оставаться одними и 
теми же общностями. Например, политическая партия, изначально 
ставившая себе цель всячески способствовать и приближать миро-
вую революцию, на каком-то этапе своей истории может отказаться 
от подобного целеполагания. В свою очередь корпорация, чьим на-
значением в течение многих лет было производство видеомагни-
тофонов, может прекратить их выпуск и перейти на производство 
электробритв, оставшись той же корпорацией, пусть и сменив при 
этом всех своих собственников, сотрудников и страну производства.

В связи с указанным обстоятельством функционалистский под-
ход к идентификации коллективных общностей целесообразно до-
полнить критериями, типичными для исторического подхода, в рам-
ках которого условием идентификации выступает наличие истори-
ческой преемственности, присущей данной партии, корпорации или 
иной коллективной общности. Общая история в этом случае высту-
пает фактором идентичности [Прокофьев, 2018a: 43].



92

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

Перейдем теперь к рассмотрению второго условия уместности 
возложения коллективной моральной ответственности. Оно указы-
вает на тот факт, что коллективная общность может быть объектом 
возложения коллективной ответственности в том случае, если она 
обладает такими свойствами, склонностями, способностями или 
обязательствами [Igneski, 2020: 447], которыми не обладает ни один 
из членов данной коллективной общности, взятый в отдельности. 
Так, некоторые корпорации обладают способностью существенно 
влиять на экологическую обстановку в той или иной местности, тог-
да как ни один из их сотрудников, взятый в отдельности, не спосо-
бен обладать подобным влиянием. Некоторые политические партии 
способны эффективно защищать интересы рабочего класса, тогда 
как ни один из членов таких партий самостоятельно не способен 
защитить интересы рабочего класса перед лицом враждебных сил.

Вместе с тем свойства некоторых коллективных общностей мо-
гут быть сравнимы между собой. Одни политические партии могут 
обладать более значительными способностями по защите интере-
сов своего электората, чем другие. Некоторые корпорации также 
могут характеризоваться большей склонностью к проявлению со-
циальной ответственности, чем другие. Еще одним важным обстоя
тельством является то, что подобные свойства коллективных общ-
ностей могут последними как приобретаться, так и утрачиваться. 
Так, политическая партия на определенном этапе своего развития 
может приобрести способность эффективно защищать и отстаивать 
интересы своего электората, а затем утратить такую способность.

Все вышеозначенное показывает, что коллективные общности 
способны быть носителями таких свойств, склонностей, способно-
стей и обязательств, которые невозможно приписать ни одному из 
членов такой общности в отдельности. В то же время наличие таких 
свойств, склонностей, способностей и обязательств, а также их из-
менение во времени могут быть каузально значимыми факторами, 
влияющими на другие факты или события в мире. Приобретение 
политической партией способности эффективно отстаивать инте-
ресы своего электората в случае его многочисленности может при-
вести эту партию к власти, а затем, возможно, и к смене обществен-
ного строя — например, на социалистический. Аналогичным обра-
зом утрата коллективной общностью некоторых своих свойств или 
способностей может стать причиной различных событий в мире 
вплоть до разрушения и прекращения существования такой общ-
ности, что неизбежным образом сказывается на каждом ее члене. 
Сотрудники обанкротившейся корпорации вынуждены искать себе 
новое место работы. Члены распущенной политической партии вы-
нуждены подбирать себе новую область приложения своих сил.



93

Человек. 2025. Т. 36, № 1

К.Г. Фролов
Коллективная 
ответственность 
и коллективная 
делиберация

В связи с названными обстоятельствами особое значение приоб-
ретает третье условие уместности возложения коллективной ответ-
ственности. Чтобы такое возложение было уместным и обоснован-
ным, требуется, чтобы проявление свойств, склонностей и способ-
ностей коллективной общности, а также выполнение ее обязательств 
разумным образом ею же контролировались [List, 2011: 159]. В про-
тивном случае можно говорить лишь о коллективной каузальной от-
ветственности, но отнюдь не о коллективной моральной ответствен-
ности. Скажем, неорганизованная стихийная толпа митингующих 
может быть каузально ответственна (в смысле каузальной причаст-
ности) за прорыв полицейского оцепления и его последствия, но едва 
ли этой толпе митингующих как коллективной общности может быть 
приписана коллективная моральная ответственность. Такая толпа 
представляет собой своего рода стихию, и приписывать ей мораль-
ную ответственность уместно не более, чем приписывать моральную 
ответственность разрушительному цунами2.

Условие разумного контроля предполагает наличие у коллективной 
общности способности откликаться на предъявляемые ей основания 
[Silver, 2022]. При этом такая способность требует наличия определен-
ных организационных и институциональных механизмов предъявления 
и оценки оснований [French, 1984: 13], формирующих инфраструктуру 
публичной коллективной делиберации. В итоге такой коллективный 
агент оказывается способен к самообучению [Прокофьев, 2018б: 81].

Вначале покажем на примере, каким образом наличие разум-
ного контроля и отзывчивости к основаниям оказывается значи-
мым условием для приписывания индивидуальной моральной 
ответственности [Мерцалов, 2022], а затем распространим это же 
условие на возложение коллективной моральной ответственности.

Предположим, что некий агент имеет склонность к проявлению 
сексистского поведения, которое является формой необоснованной 
дискриминации. Будучи преподавателем курса алгебраической гео-
метрии, он замечает за собой, что при приеме устного экзамена пол 
экзаменуемого оказывается для него значимым фактором, влияю
щим на выставляемую им оценку: в пограничных случаях, когда 
юноша и девушка демонстрируют примерно одинаковый объем 

2  Здесь, как и во всей статье, следует отличать коллективную моральную ответ-
ственность от совместной. Естественно, каждый из митингующих при этом не-
сет всю полноту моральной ответственности (как позитивной, так и негативной) 
за свой вклад в совместные действия с другими митингующими, а также за само 
свое нахождение на митинге и свою причастность к этой толпе. Речь в данном 
случае идет о том, что такую толпу как таковую морально осуждать совершен-
но бессмысленно и неуместно, в отличие от морального осуждения, выносимого 
в адрес корпорации или политической партии. 



94

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

знаний, которому соответствует нечто среднее между тройкой и чет-
веркой, он склонен поставить девушке тройку, а юноше четверку. 
Предполагается, что, обнаружив у себя наличие такой склонности, 
преподаватель способен сделать над собой усилие и в дальнейшем 
контролируемым образом не допускать подобной дискриминации — 
например, принять для себя решение трактовать все случаи спорных 
оценок в пользу обучающихся вне зависимости от их пола. И если 
некая девушка на очередном экзамене продемонстрирует уровень 
знаний, которому соответствует нечто среднее между тройкой и чет-
веркой, а данный преподаватель испытает склонность поставить ей 
тройку, то он, обнаружив в своем сознании такое намерение, сможет 
усилием воли от него отказаться и в итоге поставит четверку.

Однако можно представить себе и другой сценарий: преподава-
тель, осознав наличие у себя склонности к проявлению сексистского 
поведения и имея возможность контролировать подобное поведение, 
принимает решение продолжать проявлять его при каждом удобном 
случае. Довод о том, что такое поведение представляет собой форму 
необоснованной и несправедливой дискриминации, преподавателю 
известен, но не представляется ему решающим. Преподаватель счи-
тает для себя правильным и целесообразным осуществлять такую 
гендерную дискриминацию при приеме экзаменов. Ясно, что, обла-
дая всей полнотой сознательного, информированного и разумного 
контроля над проявлением собственных склонностей, такой препо-
даватель несет всю полноту моральной ответственности за подобные 
свои действия и собственные нормативные установки. 

Аналогичным образом ситуация складывается и в случае кол-
лективных действий. Представим себе, что совет директоров некой 
корпорации рассматривает вопрос о строительстве завода, запуск 
которого принесет владельцам корпорации значительную прибыль, 
но при этом серьезно ухудшит экологическую обстановку в окру-
жающей местности, где проживает множество людей, и затронет 
интересы будущих поколений [Прокофьев, 2013]. Совет директо-
ров проводит заседание, в рамках которого члены совета, придер-
живающиеся противоположных точек зрения, публично предъяв-
ляют свои доводы и аргументы. Затем проводится голосование и 
итоговое решение определяется простым большинством голосов.

Примечательно, что в данном случае имеют место четыре зна-
чимых обстоятельства: 

• ни один из членов совета директоров не обладает способно-
стью в одиночку принять решение о строительстве завода;

• ни один из членов совета директоров не обладает способно-
стью в одиночку воспрепятствовать принятию решения о строи-
тельстве завода;



95

Человек. 2025. Т. 36, № 1

К.Г. Фролов
Коллективная 
ответственность 
и коллективная 
делиберация

• если совет директоров проголосует большинством голосов 
за строительство завода, то завод будет построен, что заведомо 
приведет к серьезному ухудшению экологической обстановки 
в окружающей местности;

• если совет директоров проголосует большинством голосов против 
строительства завода, то завод не будет построен и серьезного ухудше-
ния экологической обстановки в этой местности не произойдет.

Имеются основания утверждать, что вне зависимости от того, 
каким будет решение совета директоров, в данном случае выпол-
нены все три условия уместности возложения коллективной ответ-
ственности за данное решение. Во-первых, существует коллектив-
ная общность, чье существование определяется выполнением опре-
деленных функций вне зависимости от того, кто именно входит 
в состав данной общности. Как указывает А.В. Прокофьев, «смена 
конкретных руководителей, а тем более исполнителей, не устра-
няет преемственности базовых интересов и целей коллективного 
целого, а также укорененных в общей культуре способов их дости-
жения» [Прокофьев, 2016: 47]. Обновленный состав совета дирек-
торов продолжит нести ответственность за решения своего преды-
дущего состава просто потому, что речь идет о совете директоров 
одной и той же корпорации, а не о нескольких различных советах 
директоров или нескольких различных корпорациях. Во-вторых, 
совет директоров обладает такими способностями и полномочиями, 
какими не обладает ни один из его членов в отдельности [Individual 
and Collective Responsibility, 1998: 37]. В-третьих, совет директоров 
как целое способен реагировать на предъявление ему тех или иных 
доводов и оснований. Предъявление совету оснований в пользу со-
вершения определенных действий или в пользу воздержания от их 
совершения способно влиять на его итоговое решение [Hess, 2014]. 
При этом совет способен контролировать действия корпорации. 
Предполагается, что осуществляемые коллективные действия дан-
ной корпорации всегда соответствуют принятым ранее коллектив-
ным решениям ее совета директоров [Bratman, 2014]. 

В таком случае совет директоров, принявший информированное 
и разумно контролируемое решение о строительстве завода, серьез-
но ухудшающего экологическую обстановку в местности, где про-
живает значительное количество людей, несет всю полноту коллек-
тивной моральной ответственности за это решение в той же мере, 
в какой несет всю полноту моральной ответственности препода-
ватель, информированным образом решивший осуществлять сек-
систскую дискриминацию при приеме экзаменов [Bjornsson, 2017]. 

Рассмотрим теперь ряд возражений, которые порой выдви-
гаются в связи с идеей возложения коллективной моральной от-
ветственности. Нередко они в той или иной мере сопряжены 



96

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

с проблемой моральной неудачи [Nagel, 1979]. В самом деле, пред-
ставляется несправедливым и необоснованным возлагать мораль-
ную ответственность в том числе и на тех членов коллективной 
общности, которые никак не причастны к решению о проявлении 
тех или иных склонностей или способностей данной общности 
или активно выступали против принятия такого решения.

Ответ на указанное возражение заключается в том, что, возлагая 
коллективную ответственность на коллективную общность за кол-
лективные проявления ее склонностей или способностей, мы тем 
самым не возлагаем никакой индивидуальной ответственности на 
кого-либо из членов этой общности. Объектом возложения ответ-
ственности, то есть объектом осуждения или иной уместной ре-
активной установки, является именно коллективная общность вне 
зависимости от того, какие именно индивиды в нее входят. Мы мо-
жем не знать никого из членов совета директоров некой корпорации, 
но при этом осуждать этот совет за определенное решение. Более 
того, познакомившись где-нибудь с одним из членов этого сове-
та и даже узнав, что данный человек является членом совета, мы 
можем не испытывать никакого осуждения по отношению к нему 
лично, особенно в том случае, если нам не известны его позиция 
и результат его индивидуального голосования. В таком сочетании 
двух наших установок — установки осуждения в адрес совета ди-
ректоров и нейтральной установки по отношению к одному из его 
членов — не будет ничего противоречивого, нерационального или 
необоснованного [Individual and Collective Responsibility, 1998: 25]. 

Вместе с тем если на каком-то этапе знакомства мы узнаем, что 
данный член совета директоров действительно голосовал в пользу 
осуждаемого нами решения этого совета, мы можем в дальнейшем 
по-прежнему иметь две различные установки — осуждение совета 
за его коллективное решение и осуждение одного из членов совета 
за его индивидуальное решение проголосовать соответствующим об-
разом. У каждой из этих установок будет, во-первых, свой объект (у од-
ной — коллективная общность, у другой — индивид), а во-вторых, 
свое основание для осуждения (у одной — совершение коллективного 
действия, у другой — совершение индивидуального действия).

Представляется, что подобное последовательно проводимое разли-
чение между индивидуальной и коллективной моральной ответствен-
ностью в значительной мере способно служить хорошим ответом 
на вызов со стороны проблемы моральной неудачи. И все же данная 
проблема тем самым решается не в полной мере. Нельзя не признать, 
что всякий член коллективной общности переживает чье-либо осужде-
ние в ее адрес как относящееся в том числе и к нему самому просто 
по факту его принадлежности к данной коллективной общности. Если, 
скажем, вы не любите все фрукты, то вы не любите в том числе яблоки 



97

Человек. 2025. Т. 36, № 1

К.Г. Фролов
Коллективная 
ответственность 
и коллективная 
делиберация

и, следовательно, некоторое конкретное яблоко. Если вы не покупаете 
или не едите фрукты, то вы не покупаете или не едите яблоки и это ваше 
отношение сказывается на судьбе конкретного яблока. Безусловно, вы 
можете различать свою резко негативную установку по отношению 
к фруктам, свою менее эмоционально насыщенную негативную уста-
новку по отношению к яблокам и свою эмоционально нейтральную 
установку по отношению к конкретному яблоку. Но ваше поведение 
по отношению к конкретному яблоку, лежащему на полке в магазине, 
в этом случае может быть неразличимым вне зависимости от того, от-
носитесь ли вы к нему резко негативно или нейтрально, — в обоих 
случаях вы просто его не покупаете и не едите. Если бы яблоко могло 
знать о вашем резко негативном отношении к фруктам, оно могло бы 
распространить такое ваше негативное отношение на себя. 

Возможно, упомянутому выше яблоку не следовало бы так делать. 
И все же реальным индивидам во многих случаях бывает трудно 
удержаться от идентификации себя с коллективными общностями, 
к которым они принадлежат, в тех случаях, когда эти коллективные 
общности выступают объектами установок других агентов. Данное 
обстоятельство возвращает нас к проблеме моральной неудачи: ре-
альные индивиды могут ощущать себя объектами морального осу-
ждения со стороны других агентов за действия коллективных общно-
стей, к которым они принадлежат, даже в том случае, если сами эти 
индивиды не причастны к совершению этих коллективных действий. 

Может ли подобное положение служить достаточным осно-
ванием для того, чтобы отказаться от практики возложения кол-
лективной моральной ответственности? На наш взгляд, не может. 
Хотя, по-видимому, следует признать, что практики возложения 
коллективной моральной ответственности способны приводить 
к некоторым негативным последствиям, а отказ от таких практик 
способен привести к еще более серьезным негативным послед-
ствиям [List, 2011: 185]. Во-первых, так происходит и на индиви-
дуальном уровне. Если предположить, что любые наши критерии 
и практики возложения индивидуальной моральной ответствен-
ности неустранимым образом допускают случаи моральной не
удачи и тем самым способны в отдельных случаях приводить к не-
гативным последствиям, то подобное никоим образом не означало 
бы, что нам следовало бы отказаться от какого-либо возложения 
индивидуальной ответственности. Подобный отказ повлек бы 
за собой значительно более серьезные негативные последствия, 
чем продолжение возложения индивидуальной ответственности.

Во-вторых, последствия отказа от возложения какой-либо кол-
лективной ответственности были бы действительно значительными, 
поскольку многие события и действия в таком случае перестали бы 
быть возможным основанием для возложения ответственности. Так, 



98

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

в нашем примере с советом директоров индивидуальная ответствен-
ность может вменяться каждому конкретному его члену исключитель-
но за то, каким образом он проголосовал. Это единственное релевант-
ное событие, находящееся в пределах контроля отдельного рассматри-
ваемого индивида. Соответственно, событие ухудшения экологической 
обстановки в определенной местности перестает быть возможным 
предметом возложения ответственности, поскольку ни один индивид 
в отдельности не способен ни ухудшить это состояние, ни предотвра-
тить его ухудшение. Получается, что в случае отказа от практики воз-
ложения коллективной моральной ответственности ухудшение эколо-
гической обстановки может произойти, но при этом не будет никакого 
объекта, на которого можно было бы возложить за это ответственность 
[Левин, 2016: 49]. Однако ухудшение экологической обстановки пред-
ставляет собой не просто естественное событие, такое как ураган или 
землетрясение, а прямое следствие некоторых коллективных действий 
людей, причем таких действий, что каждого индивидуального дей-
ствия отдельного человека было бы недостаточно для ухудшения эко-
логической обстановки. Такой итог коллективных действий не должен 
оставаться без моральных последствий.

В-третьих, важным обстоятельством оказывается тот факт, что 
отказ от практик возложения коллективной моральной ответствен-
ности не приводит к предотвращению случаев моральной неудачи. 
Предположим, что мы решили отказаться от возложения коллектив-
ной моральной ответственности на совет директоров корпорации 
за принятое им решение о строительстве завода, заведомо серьезно 
ухудшающего экологическую обстановку в некоторой местности, где 
проживает множество людей. Вместо этого принято решение о возло-
жении ответственности за строительство завода и ухудшение эколо-
гической обстановки индивидуально на каждого члена этого совета, 
кто проголосовал в поддержку такого решения. Проблема заключается 
в том, что каждый проголосовавший за строительство завода по-преж-
нему оказывается жертвой моральной неудачи — ему не повезло быть 
членом совета директоров, в котором большинство других членов так 
же, как и он, проголосовали в поддержку строительства завода. Если 
бы он был членом другого совета директоров, где большинство чле-
нов проголосовало бы против строительства завода, то, проголосовав 
точно так же, как и в рассматриваемом случае (то есть в пользу строи
тельства завода), он не понес бы в итоге моральной ответственности 
за коллективное решение совета директоров о строительстве завода, 
которое неизбежно повлечет за собой ухудшение экологической обста-
новки. Ведь в этом альтернативном случае совет директоров не принял 
бы такого решения и никакой завод не был бы построен. 

Получается, что, совершая одинаковые действия (голосуя в поль-
зу строительства завода), агент несет разную меру моральной 



99

Человек. 2025. Т. 36, № 1

К.Г. Фролов
Коллективная 
ответственность 
и коллективная 
делиберация

ответственности в зависимости от обстоятельств, находящихся вне 
пределов контроля данного агента, которые определяют различные 
последствия. Это типичный случай моральной неудачи. 

Единственный способ избежать фактора удачи — это одинако-
вым образом осуждать любого члена совета директоров, проголо-
совавшего в пользу строительства завода, вне зависимости от того, 
как проголосовали другие члены этого совета, и, соответственно, 
вне зависимости от того, будут ли у характера его голосования 
какие-либо значимые экологические последствия или не будут. Но 
это и означает, что в таком случае само решение совета директоров 
о строительстве завода перестанет быть возможным предметом 
моральной оценки, хотя именно оно, а не отдельные индивиду-
альные решения определяет характер экологических последствий.

Таким образом, следует признать, что распределение налагаемой 
коллективной моральной ответственности на отдельных ее членов 
действительно сопряжено с некоторыми затруднениями. Однако на-
личие этих затруднений ни в коей мере не свидетельствует напрямую 
против практик возложения коллективной моральной ответственно-
сти, поскольку возложение такой ответственности вовсе не требует 
необходимости ее распределения на индивидуальном уровне.

Collective Responsibility and Collective 
Deliberation
Konstantin G. Frolov
CSc in Philosophy, Fellow Researcher of the Department of Social 
Epistemology. 
RAS Institute of Philosophy. 
12/1 Goncharnaya Str., Moscow 109240, Russian Federation. 
Fellow Researcher of the International Laboratory of Logic, Linguistics 
and Formal Philosophy. 
National Research University Higher School of Economics. 
21/4 Staraya Basmannaya Str., Moscow 105066, Russian Federation.
ORCID: 0000-0002-9071-6138
kgfrolov@hse.ru 

Abstract. The question of whether the imposition of collective moral responsibility 
can be a morally acceptable practice is considered. The author answers this 
question in the affirmative and suggests three conditions, the fulfillment of which 
is sufficient for the justified imposition of collective moral responsibility. These 
conditions are as follows: the existence of a group of agents that is capable to 
be an object of imposing collective responsibility and at the same time cannot 
be reduced to a mere aggregate of its members; the possession by this group 
of certain properties, abilities, inclinations or obligations that no member of this 
group, taken separately, possesses; the ability of the group to exercise reasonable 



100

Человек. 2025. Т. 36, № 1

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

joint control over the manifestations of some of its inclinations and the fulfillment 
of its obligations. Such ability allows a group to rationally resist the realization of 
some of its collective inclinations and thereby demonstrate the possession of 
certain normative attitudes. The possession of such attitudes justifies the ability of 
a group to bear collective moral responsibility for its collective actions. It is shown 
that the rejection of the practice of imposing collective moral responsibility, firstly, 
does not allow us to avoid cases of moral luck, and, secondly, leaves collective 
actions without moral consequences. At the same time, it is also shown that 
the imposition of collective moral responsibility does not require its distribution 
among the members of the group. The imposition of collective moral responsibility 
can be understood as a change in the attitude toward the group without changing 
the attitude toward any of its members. 
Keywords: collective responsibility, moral responsibility, collective intention, collective 
agency, collective action, normative reasons, deliberation, practical reasoning. 
For citation: Frolov K.G. Collective Responsibility and Collective Deliberation // 
Chelovek. 2025. Vol. 36, N 1. Р. 86–101. DOI: 10.31857/S0236200725010068

Литература/References

Гаврилов М.В., Юнусов А.Т. Теория ответственности Т.М. Скэнлона и проблема 
моральной удачи // Филос. журн. 2023. Т. 16, № 3. С. 178–194.
Gavrilov M.V., Yunusov A.T. Teoriya otvetstvennosti T.M. Skenlona i prob
lema moral’noi udachi [T.M. Scanlon’s Account of Responsibility and 
the Problem of Moral Luck]. The Philosophy Journal. 2023. Vol. 16, N 3. 
P. 178–194.

Левин С.М. Коллективное сознание и моральная ответственность // Вестн. Томск. 
гос. ун-а. Философия. Социология. Политология. 2016. № 3(35). С. 46–53.
Levin S.M. Kollektivnoe soznanie i moral'naya otvetstvennost' [Collective 
Mind and Moral Responsibility]. Tomsk State University Journal of Philosophy, 
Sociology and Political Science. 2016. N 35(35). P. 46–53.

Мерцалов А.В. Агентность, тождество личности и моральная ответственность // 
Вестн. Моск. ун-та. Сер. 7. Философия. 2022. № 5. С. 72–90.
Mertsalov A.V. Agentnost’, tozhdestvo lichnosti i moral’naya otvetstvennost’ 
[Agency, Personal Identity, and Moral Responsibility]. Vestnik Moskovskogo 
Universiteta. Ser. 7. Filosofiya. 2022. N 5. P. 72–90.

Прокофьев А.В. Защита интересов будущих поколений: теория и практика // 
Человек. 2013. № 5. С. 5–20.
Prokofyev A.V. Zashchita interesov budushchikh pokolenii: teoriya i praktika 
[The Protection of Future Generations Interests: Theory and Practice]. Chelo­
vek. 2013. N 5. P. 5–20.

Прокофьев А.В. Моральная ответственность, вина и стыд в контексте коллек-
тивной деятельности // Гуманитар. вед. ТГПУ им. Л.Н. Толстого. 2016. 
№ 3(19). С. 45–52.
Prokofyev A.V. Moral’naya otvetstvennost’, vina i styd v kontekste kol
lektivnoi deyatel’nosti [Moral Responsibility, Guilt and Shame in the Сontext 
of Collective Agency]. Gumanitarnye vedomosti TGPU imeni L.N. Tolstogo. 
2016. N 3(19). P. 45–52.



101

Человек. 2025. Т. 36, № 1

К.Г. Фролов
Коллективная 
ответственность 
и коллективная 
делиберация

Прокофьев А.В. Стыд и коллективно разделяемая моральная ответственность // 
Философия и общество. 2018a. № 3. С. 40–58.
Prokofyev A.V. Styd i kollektivno razdelyaemaya moral’naya otvetstvennost’ 
[The Shame and the Сollectively Shared Moral Responsibility]. Filosofiya i 
obshchestvo. 2018a. N 3. P. 40–58.

Прокофьев А.В. Стыд и моральная ответственность организованных коллекти-
вов // Философия и современность. 2018б. № 3. С. 78–90.
Prokofyev A.V. Styd i moral’naya otvetstvennost’ organizovannykh kollek
tivov [Shame and Moral Responsibility of Organised Collectives]. Filosofiya i 
sovremennost’. 2018b. N 3. P. 78–90.

Bjornsson G., Hess K. Corporate Crocodile Tears? On the Reactive Attitudes of Corporate 
Agents. Philosophy and Phenomenological Research. 2017. Vol. 94. P. 273–298.

Bratman M. Shared Agency: A Planning Theory of Acting Together. Oxford: Oxford 
University Press, 2014.

Collins S. Group Duties. Oxford: Oxford University Press, 2019.
Cooper D. Collective Responsibility. Philosophy. 1968. Vol. 43. P. 258–268.
French P. Collective and Corporate Responsibility. New York: Columbia University Press, 1984.
Held V. Can a Random Collection of Individuals be Responsible? Journal of Philo­

sophy. 1970. Vol. 67. P. 471–481.
Hess K. The Free Will of Corporations (And Other Collectives). Philosophical Stu- 

dies. 2014. Vol. 168. P. 241–260.
Igneski V. Collective Duties of Beneficence. Routledge Handbook of Collective 

Responsibility, ed. by S. Bazargan-Forward and D. Tollefsen. New York: 
Routledge, 2020. P. 447–460. 

Individual and Collective Responsibility, ed. by P. French. Rochester: Schenkman, 1998.
List C., Pettit P. Group Agency: The Possibility, Design, and Status of Corporate 

Agents. Oxford: Oxford University Press, 2011.
Lowe E.J. A Survey of Metaphysics. Oxford: Oxford University Press, 2002.
May L. The Morality of Groups. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1987.
McKeown M. Backward-Looking Reparations and Structural Injustice. Contemporary 

Political Theory. 2021. Vol. 20. P. 771–794.
Nagel T. Mortal Questions. New York: Cambridge University Press, 1979.
Scanlon T.M. Forms and Conditions of Responsibility. The Nature of Moral Respon­

sibility: New Essays, ed. by R. Clarke, M. McKenna, A.M. Smith. Oxford: 
Oxford University Press, 2015. P. 89–111. 

Silver K. Group Action Without Group Minds. Philosophy and Phenomenological 
Research. 2022. Vol. 104. P. 321–342.

Strawson P. Freedom and Resentment. Proceedings of the British Academy. 1962. 
Vol. 48. P. 187–211.

Tuomela R. Actions by Collectives. Philosophical Perspectives. 1989. N 3. P. 471–496.



102

УДК 141.319.8 

СОЦИАЛЬНЫЕ ПРАКТИКИ

©2025     Р.Т. АЛИЕВ

DOI: 10.31857/S0236200725010076

МЕТАСИМУЛЯКР И ИИ-СИМУЛЯЦИЯ:  
ЧЕЛОВЕК, МЕДИА, ИНТЕРФЕЙСЫ

Алиев Растям Туктарович — кандидат исто-
рических наук, научный сотрудник Института 
философии.
Санкт-Петербургский государственный 
университет.
Российская Федерация, 199034 Санкт-Петербург, 
Менделеевская линия, д. 5; 
научный сотрудник Лаборатории критической 
теории культуры.
Национальный исследовательский университет 
«Высшая школа экономики — Санкт-Петербург». 
Российская Федерация, 190068 Санкт-Петербург, 
Канал Грибоедова наб., д. 123, лит. А. 
ORCID 0000-0003-2812-7655 
rtaliev@hse.ru

Аннотация. В данном эссе рассматриваются изменения в восприятии реаль-
ности и искусства в условиях цифровой эпохи, когда внедрение искусствен-
ного интеллекта и алгоритмических процессов становятся неотъемлемой 
частью нашего взаимодействия с медиасредой. Введено понятие метасиму-
лякра, который представляет собой гибридную форму симуляции, выходя-
щую за рамки классических представлений о знаках и их связи с реально-
стью. Метасимулякры не просто воспроизводят реальность, но активно ее 
преобразуют, меняя характер символов и значений в цифровом мире. Автор 
анализирует, как метасимулякры трансформируют характер творчества, пре-
вращая его в сложный симбиоз человека и технологий, где алгоритмы стано-
вятся активными соавторами, напрямую влияющими на конечный результат. 

Исследование выполнено при финансовой поддержке Российского научного 
фонда (РНФ) в рамках научного проекта № 23-78-10046 «Интерфейс как среда 
жизни: факторы интеграции», реализуемого в СПбГУ.



103

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Р.Т. Алиев
Метасимулякр  
и ИИ-симуляция:  
человек, медиа, 
интерфейсы

Рассматривается, как взаимодействие человека и алгоритмов приводит к из-
менению творческого процесса, который становится более алгоритмически 
определенным и приобретает гибридный характер.

Особое внимание уделено тому, как цифровая информация и техно-
логии становятся новой средой существования, которая требует адапта-
ции и переприсвоения через бриколажную практику. Бриколаж рассма-
тривается как способ присвоения и использования цифровых ресурсов 
для выживания и устойчивого существования в новой информационной 
стихии. Также обсуждаются изменения в представлениях о реальности, 
символах и уникальности творческого акта в контексте постгуманизма, 
где человеческое и машинное взаимодействуют, создавая гибридные 
формы искусства. Основной акцент делается на изменениях в приро-
де символов, значений и в восприятии искусства как демократичного, 
доступного и адаптивного инструмента взаимодействия с окружающим 
миром, что ставит под вопрос традиционные представления о творче-
ском акте и уникальности художественного произведения.
Ключевые слова: метасимулякр, искусственный интеллект, симуляция, медиа, 
цифровая среда, брикколаж, постгуманизм, творчество, алгоритмы, интерфейсы. 
Ссылка для цитирования: Алиев Р.Т. Метасимулякр и ИИ-симуляция: 
человек, медиа, интерфейсы // Человек. 2025. Т. 36, № 1. С. 102–120.  
DOI: 10.31857/S0236200725010076

Искусственный интеллект и алгоритмы стали неотъемлемой ча-
стью нашего взаимодействия с медиа, и их влияние на природу 
реальности и символов вызывает множество вопросов. Сегодня 

медиа не просто передают информацию — они активно формируют 
нашу картину мира, трансформируя ее в соответствии с логикой, за-
ложенной в алгоритмы. Это ставит под сомнение наше понимание ре-
альности: можем ли мы по-прежнему рассматривать символы и образы, 
с которыми взаимодействуем, как нечто подлинное, или они теперь яв-
ляются лишь результатом алгоритмических манипуляций? В эпоху по-
стправды, когда грань между фактами и фейками становится все более 
размытой, мы сталкиваемся с феноменом «фейкта» — неразличимо-
сти факта и фейка в цифровом опыте, как описывает К.А. Очеретяный: 
«фейк в цифровом опыте способен сказать больше о социальном вооб-
ражении, о коллективных надеждах и страхах, об аффектах, чем факты, 
которые говорят только о самих себе» [Очеретяный, 2019: 34].

Символы и образы, которые предлагают современные медиа, за-
частую не отражают реальную сущность, а скорее соответствуют 
ожиданиям и аффективным потребностям аудитории, утомленной 
информационным изобилием. Факты и фейки переходят друг в дру-
га, создавая новую реальность, где истина определяется не объектив-
ностью, а привлекательностью. Искусственный интеллект не только 



104

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

влияет на способы создания и потребления информации, но и меняет 
ее природу. Символы, которыми мы привыкли оперировать, стано-
вятся все более пластичными; их значение меняется в зависимости 
от алгоритмического контекста, в который они погружены. Примером 
такого взаимодействия являются голосовые ассистенты, такие как Siri 
или Алиса. Взаимодействие с ними создает симуляцию диалога, кото-
рая воспринимается пользователем как естественное общение, хотя на 
самом деле это всего лишь результат алгоритмического исполнения 
шаблонов. Такие «диалоги» можно считать искусственными объекта-
ми взаимодействия, которые имеют значение только в контексте кон-
кретного взаимодействия и не существуют вне его. Реальность, репре-
зентируемая нам медиа, оказывается податливой и изменчивой. Это 
приводит к тому, что наши представления о мире все больше зависят 
от программного кода и математических моделей, лежащих в основе 
алгоритмов, формирующих наш опыт [Couldry & Hepp, 2018].

Тем самым внедрение искусственного интеллекта ставит перед 
нами новые вопросы о сущности символов и их отношении к ре-
альности. Является ли символ по-прежнему представителем че-
го-то реального, или он превращается в продукт алгоритмической 
симуляции, лишенный собственной сущности и значения? Как 
изменилось наше понимание искусства в эпоху, когда творения ге-
нерируются машинами по промтам1, а не создаются человеком без 
машинного алгоритмического вмешательства? Эти вопросы тре-
буют определенного осмысления, так как они касаются не только 
искусства и медиа, но и нашего восприятия реальности в целом.

Искусственный интеллект и иллюзия реально-
сти в цифровую эпоху
Генеративные творения искусственного интеллекта бросают вызов 
классическим представлениям об искусстве, радикально пересматри-
вая роль авторства и творчества. В традиционном понимании искусство 
основывалось на интуиции, уникальности и личном видении художни-
ка, который вкладывал свою душу в процесс создания произведения. 
Однако с приходом искусственного интеллекта и алгоритмических ме-
тодов генерации эти основы подвергаются серьезному сомнению.

Теперь творчество — это не только вопрос вдохновения, но и 
алгоритмических решений, запрограммированных на основании 

1 Под этим термином мы понимаем текстовую подсказку или задание, которое исполь-
зуется для взаимодействия с языковой моделью. Промт может включать инструкции, 
вопросы или любые другие запросы, направленные на получение осмысленного и 
соответствующего контекста ответа от модели. Чем точнее и подробнее формулиру-
ется промт, тем более качественный и релевантный ответ может быть сгенерирован.



105

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Р.Т. Алиев
Метасимулякр  
и ИИ-симуляция:  
человек, медиа, 
интерфейсы

больших массивов данных [Cetinic & She, 2022]. Искусственный 
интеллект становится активным соавтором, создающим произведе-
ния, в которых человеческий замысел лишь инициирует процесс, 
а все последующие этапы выполняются машиной. Творческий акт 
перестает быть монопольным правом человека, превращаясь в ре-
зультат симбиоза между алгоритмами и субъектом. Такое положе-
ние вещей вызывает важные вопросы: можно ли по-прежнему счи-
тать искусство продуктом индивидуального гения, если значитель-
ная часть процесса творения контролируется машиной? Или же мы 
имеем дело с новой, гибридной формой творчества, где авторство 
разделено между человеком и искусственным интеллектом, и где 
значимость произведения определяется не только замыслом, но и 
математическими моделями, управляющими его реализацией?

Искусственный интеллект не создает произведение искусства 
в изоляции, он тесно связан с человеком, который задает начальные 
параметры и намерение через промты. Однако это взаимодействие 
имеет свои ограничения: субъективное влияние человека стро-
го ограничено рамками программного кода и тем, как алгоритмы 
обучены воспринимать и интерпретировать данные. Ограничение 
творческого вклада субъекта приводит к тому, что произведение 
оказывается в значительной степени зависимым от структуры и 
базы данных, на которых строится ИИ, что поднимает вопросы 
о степени свободы и творческой оригинальности в таком процессе.

Как утверждается в исследовании А. Нурведы и его коллег, со-
временное искусство с использованием ИИ действительно порож-
дает критику из-за ограниченности воображения и креативности, 
так как многие аспекты творчества контролируются алгоритмами, 
а не самим художником: «критика сосредоточена на ограниченном 
воображении и творческой свободе художников при использовании 
ИИ как медиума для создания произведений искусства» [Nurveda 
et al., 2023: 116]. Таким образом, возникает вопрос, насколько мож-
но говорить о «творческом акте», когда существенная часть процес-
са контролируется машинными алгоритмами. Можно прийти к кон-
сенсусу, что ИИ предлагает новые платформы для художественного 
выражения, представляя собой объединение компьютерной мощ-
ности и человеческого творчества, где художники работают с алго-
ритмами, чтобы создавать новые формы [ibid.: 117].

Промты, заданные субъектом, становятся своеобразными точка-
ми входа (интерфейсом) в творческий процесс, который затем раз-
ворачивается под управлением алгоритмов. Этот процесс требует 
переосмысления самого понятия творчества: уже недостаточно гово-
рить о нем как о чисто человеческом акте. Теперь творчество вклю-
чает в себя взаимодействие человека с машинами, в котором алго-
ритмы не просто выполняют команды, а активно интерпретируют и 



106

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

развивают идеи, предложенные человеком. Например, использова-
ние алгоритмов, таких как DALL-E или Midjourney, для генерации 
изображений по текстовым запросам подразумевают под собой взаи-
модействие между человеком, задающим контекст, и ИИ, создающим 
визуальное представление, что приводит к возникновению нового 
объекта, который существует исключительно как продукт работы 
алгоритма, но может быть интерпретирован в культурном и эстети-
ческом контексте. Это симбиоз, в котором алгоритм становится пар-
тнером, а не просто инструментом, что бросает вызов традиционным 
представлениям о роли автора и о природе самого акта творения.

В этом контексте возникает необходимость переосмысления не толь-
ко творчества, но и самого характера создаваемых символов и знаков. 
Именно для этого мы предлагаем новую оптику для анализа возника-
ющих проблем и вводим понятие метасимулякра. Метасимулякры 
можно рассматривать как новую форму знаков, которые симулируют 
реальность, но остаются продуктами машинных алгоритмических 
процессов. Они существуют на стыке человеческого намерения и ал-
горитмического исполнения, что делает их одновременно пустыми, 
лишенными самостоятельного означаемого, и значимыми в контексте 
цифровой эпохи. Эта амбивалентность метасимулякров отражает более 
широкую динамику нашего времени. Их значение не фиксировано, а 
возникает благодаря контексту использования и интерпретации пользо-
вателем, который вкладывает в них смысл. Метасимулякры становятся 
значимыми не сами по себе, а через процесс взаимодействия, выступая 
в роли гибких и адаптивных символов, которые демонстрируют новую 
логику цифрового общества, где реальность симулируется и создается 
через взаимодействие человека и алгоритмов.

Метасимулякры представляют собой новую форму симуляции, ко-
торая выходит за рамки классических симулякров, описанных Жаном 
Бодрийяром [Бодрийяр, 2015]. В отличие от них, статичных и утрачива-
ющих связь с реальностью, метасимулякры создаются с помощью ис-
кусственного интеллекта, что делает их динамичными, алгоритмически-
ми и интерактивными. Они формируются на основе запросов субъекта, 
и в этом заключается их уникальность. Метасимулякр можно сравнить 
с понятием диссимуляции, когда воплощаемые образы не имеют рефе-
рента в физической реальности, а существуют исключительно в рамках 
экранного пространства [Очеретяный, 2014: 73]. Метасимулякр не ими-
тирует и не замещает реальность, но предоставляет инструменты для ее 
построения по собственным законам, заимствуя визуальные и концепту-
альные элементы, характерные для цифрового контекста.

Эти метасимулякры создают новую форму реальности, где твор-
чество перестает быть чисто человеческим актом, так как результат 
процесса создания метасимулякра определяется не только намерени-
ем субъекта, но и алгоритмами, которые выполняют и интерпретируют 



107

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Р.Т. Алиев
Метасимулякр  
и ИИ-симуляция:  
человек, медиа, 
интерфейсы

этот замысел. Виртуальная архитектура, создаваемая с помощью пара-
метрического дизайна и алгоритмов ИИ, является отличным приме-
ром: архитекторы используют алгоритмы для разработки форм, кото-
рые адаптируются к различным функциональным требованиям и ус-
ловиям среды. Итоговые проекты воплощают не только человеческое 
видение, но и алгоритмическую логику, что делает их метасимулякра-
ми. Они являются примером того, как алгоритмы и данные влияют на 
конечный результат, превращая творческий процесс в сотрудничество 
между человеком и машиной. В этом контексте важно отметить наблю-
дения Жана-Франсуа Лиотара из проекта “Les Immatériaux”. Лиотар 
утверждает, что в современном мире информация уже не является 
формой, подлежащей интерпретации, а становится энергией, с кото-
рой нужно научиться жить. Информация больше не нуждается в пони-
мании, она просто существует — вне значения, как и симулякры, кото-
рые ни к чему не отсылают и не замещают реальность [Lyotard, 1996]. 
Метасимулякры становятся инструментами для адаптации к этой но-
вой «нематериальной» среде, где они предлагают набор возможностей 
для конструирования реальности, не отсылая к ней напрямую.

Интерактивная природа метасимулякров подразумевает, что субъ-
ект инициирует процесс создания, задавая исходные параметры через 
промты, но итоговый результат предопределен логикой, заложенной 
в искусственный интеллект. Алгоритмы обрабатывают запросы и ге-
нерируют результаты в соответствии с базами данных и математиче-
скими моделями, что ограничивает степень свободы и непредсказуе-
мости в этом процессе. Как отмечают Э. Цетиник и Дж. Ши: «несмо-
тря на возможности создания нового взаимодействия, ограничения 
алгоритмов и их зависимость от заложенных данных приводят к во-
просам о значении творческой свободы и уникальности в таком про-
цессе» [Cetinic & She, 2022: 10]. Это взаимодействие между субъектом 
и алгоритмом создает видимость индивидуальности и уникальности, 
но на самом деле остается в рамках заранее определенных параме-
тров и возможностей, заложенных разработчиками искусственного 
интеллекта. Алгоритмический компонент вносит значимые измене-
ния в способы восприятия и формирования медиаконтента, делая его 
более адаптивным и отзывчивым на запросы, но в то же время под-
чиненным программной логике. Это бросает вызов традиционным 
представлениям о творчестве и авторстве, ставя под сомнение идею 
уникального творческого акта, который принадлежит только человеку. 
В эпоху метасимулякров искусство становится результатом совмест-
ного действия человека и алгоритма, где творчество — это не только 
вдохновение, но и вычисление, а реальность — не только отражение, 
но и трансформация.

Однако возникает важный вопрос: насколько наш естественный 
язык, с помощью которого мы взаимодействуем с искусственным 



108

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

интеллектом, ограничен в описании реальности? Можно ли считать 
его системой симулякров, то есть символическим началом несуще-
ствующей реальности? Естественный язык, как и любые другие сим-
волические системы, стремится структурировать и упрощать сложные 
аспекты мира, но это неизбежно приводит к потере части его мно-
гогранности и тонкости. Язык, с помощью которого мы описываем 
реальность, сам по себе может быть ограничен, создавая иллюзию 
полноты и объективности, в то время как на самом деле он лишь ча-
стично отражает то, что мы пытаемся выразить. Чтобы лучше понять 
этот вопрос, проведем мысленный эксперимент: представим, что мы 
даем искусственному интеллекту один и тот же промт в одинаковых 
условиях. Будут ли результаты одинаковыми? Если да, это будет свиде-
тельствовать о том, что язык моделей ИИ, как и наш собственный, об-
ладает алгоритмической природой, а его выражение строго предопре-
делено заложенными правилами и шаблонами. Это говорит о том, что 
наш естественный язык ограничен в своем творческом потенциале и 
не способен в полной мере передавать разнообразие и оригинальность, 
которые мы часто связываем с человеческим творчеством. С другой 
стороны, если результаты отличаются, это будет свидетельствовать 
о наличии вариативности в работе ИИ и о том, что система способна 
генерировать уникальные ответы на основе сложных взаимодействий 
между данными и алгоритмами. Однако такой исход также поднима-
ет вопрос о недостаточности нашего языка для точного описания и 
понимания реальности, создаваемой ИИ. Язык как инструмент взаи-
модействия оказывается не в состоянии точно выразить весь спектр 
возможных состояний и контекстов, которые может интерпретировать 
и генерировать ИИ. Это говорит о том, что язык — не фиксированная 
система отражения реальности, а пластичный и податливый инстру-
мент, который зависит от контекста и алгоритмической интерпретации.

Как утверждает А. Ньюбауэр: «искусственному интеллекту (ИИ) 
предполагается симулировать человеческий интеллект, чтобы под-
держивать или даже расширять способности людей» [Neubauer, 2021]. 
В контексте постгуманизма технологии перестают восприниматься 
как просто инструменты, находящиеся в руках человека; они становят-
ся равноправными партнерами, участвующими в творческом процессе. 
Тогда метасимулякры представляют собой отражение постгуманисти-
ческой реальности, в которой границы между человеком и техноло-
гией стираются, а их взаимодействие становится основой для новых 
форм творчества и восприятия мира. Хорошим примером подобного 
является сюжет сериала «Мир дикого Запада» (Westworld, 2016–2022), 
где технологии выходят из-под контроля, и границы между человеком 
и машиной становятся настолько размытыми, что подлинное значение 
теряется, а симуляция начинает определять реальность. В постгума-
нистической перспективе исчезает разделение на субъект и объект, 



109

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Р.Т. Алиев
Метасимулякр  
и ИИ-симуляция:  
человек, медиа, 
интерфейсы

на создателя и инструмент. Метасимулякры — это результат коллабо-
рации, где человеческое воображение и алгоритмическая обработка 
данных объединяются для создания нового художественного опыта. 
Интерфейс перестает быть просто мостиком между человеком и тех-
нологией — именно человек задает направления, вводит параметры, 
инициирует процесс через промты, а технологии превращают эти идеи 
в материальную форму. Это новое партнерство меняет природу твор-
чества и авторства, размывая границы между искусственным и орга-
ническим, между созданным и симулированным.

Современные медиа и искусственный интеллект оказывают глубо-
кое влияние на наше восприятие реальности и символов, формируя 
новую парадигму взаимодействия человека с окружающим миром. 
Искусственный интеллект и метасимулякры создают новую форму 
симуляции, в которой символы теряют свою связь с реальностью и 
становятся результатом алгоритмических процессов, точно так же 
как в романе Филипа Дика «Мечтают ли андроиды об электроовцах?» 
(Do Androids Dream of Electric Sheep? 1968), где созданные репликан-
ты — нечто большее, чем просто копии людей. Они стали воплоще-
нием симуляции, которая выходит за рамки оригинала, задавая вопро-
сы о значении жизни и подлинности чувств. Такие интерактивные и 
адаптивные знаки, несмотря на кажущуюся уникальность, остаются 
пустыми по своей сути, поскольку их содержание определяется зара-
нее установленными алгоритмами и данными. Из этого следует, что 
взаимодействие с медиа и искусственным интеллектом становится все 
более иллюзорным, ставя под сомнение наше традиционное понима-
ние творчества, авторства и истинности символов в цифровую эпоху.

От симулякров до метасимулякров:  
как технологии превращают творчество в иллюзию
На заре своего появления фотография воспринималась как угроза 
традиционному искусству, поскольку ее реалистическая точность ка-
залась способной полностью заменить живопись, лишив ее значимо-
сти. Возник страх, что искусство, долгое время сохранявшее высокий 
статус, потеряет свою уникальную роль в запечатлении реальности. 
В. Беньямин подчеркивал, что искусство, становясь доступным для 
массового производства, меняет свою природу [Benjamin, 2018]. Сама 
«аура» произведения (его уникальность и неповторимость) претер-
певает трансформацию, когда произведение больше не существует в 
единственном экземпляре, а может быть воспроизведено в бесконеч-
ном числе копий. Но это не означает исчезновение искусства; напро-
тив, оно становится доступным для большего числа людей, переста-
вая быть объектом элитарного потребления. Искусство теряет свою 



110

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

аристократическую исключительность и становится частью массо-
вой культуры. Это изменение восприятия не уничтожает искусство, 
а делает его более демократичным, приближая к каждому человеку. 
Со временем стало понятно, что фотография не уничтожила живопись, 
а трансформировала ее задачи. Вместо стремления к реалистичному 
воспроизведению мира живопись сместила фокус в сторону экспрес-
сии, абстракции и новых форм самовыражения. Художники начали ис-
следовать внутренний мир человека, эмоциональные и концептуаль-
ные аспекты, что открыло новые горизонты для искусства. Фотография 
не ознаменовала его конец, а спровоцировала его развитие, заставив 
художников искать новые пути для выражения своих идей и чувств.

Позднее Л. Манович развил эти идеи, обращая внимание на цифро-
вые медиа, которые, по его мнению, не являются просто новым спосо-
бом передачи информации. Цифровые технологии меняют саму струк-
туру взаимодействия человека с искусством, где интерфейс становится 
ключевым посредником, преобразующим опыт восприятия [Манович, 
2017]. В отличие от традиционных форм медиа, цифровые платформы 
позволяют не просто смотреть или слушать — они требуют участия, 
вовлеченности, создавая интерактивный процесс. В этом смысле циф-
ровые медиа не только расширяют доступ к произведениям искусства, 
но и трансформируют опыт восприятия, делая его более многослой-
ным и динамичным. Взаимодействие данных и интерфейса позволяет 
человеку становиться частью процесса, а не просто наблюдателем, что 
вновь переопределяет природу искусства и его роль в обществе.

Переход от фотографии к цифровым медиа демонстрирует, как 
каждое новое технологическое средство трансформирует, а не унич-
тожает существующие формы искусства, открывая новые возможно-
сти для выражения и восприятия. То же самое происходит и с ис-
кусственным интеллектом. Однако здесь наблюдается деградация 
значимости интерфейса, который сводится либо к чату с ИИ, либо 
к голосовому управлению, либо к интеграции ИИ в другие техно-
логические гаджеты. Искусственный интеллект становится своего 
рода «призраком», вечно наблюдающим за субъектом и постоянно 
присутствующим рядом. Это меняет характер взаимодействия че-
ловека с технологиями, делая его более интуитивным, но одновре-
менно менее осязаемым и конкретным.  Стоит произнести рядом 
с Яндекс-колонкой имя Алиса, как она тут же отзывается, появляясь 
будто из ниоткуда, словно призрак маньяка из фильма ужасов, когда 
подростки ночью, стоя у зеркала в ванной, трижды произносят его 
имя. Все эти особенности искусственного интеллекта, если переф-
разировать К.А.  Очеретяного, подобно тамагочи: «…обосновались 
в истоках нашего восприятия мобильных интерфейсов во всей их 
неочевидной тотальности — мы выстраиваем свое поведение, со-
измеряясь с ними, они помогают интерпретировать наш опыт, они 



111

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Р.Т. Алиев
Метасимулякр  
и ИИ-симуляция:  
человек, медиа, 
интерфейсы

включены в происходящие с нами события, они соучаствуют в воз-
никновении, распределении и переживании эмоций, они не столько 
практики или инструменты, сколько компаньоны, они воздействуют 
на нас не столько через метафоры, сколько как стихии, которые, как 
бы незаметно ни было их влияние, делают возможными или невоз-
можными формы жизни» [Очеретяный, 2024: 261]. ИИ становится 
частью повседневной жизни, растворяясь в ней и становясь незамет-
ным, как если бы он был неотъемлемой частью нашей реальности, но 
без явных границ и форм. Этот призрачный характер искусственного 
интеллекта порождает новые вопросы об авторстве, контроле и твор-
ческой свободе в эпоху, когда технологии все больше проникают в че-
ловеческое восприятие и сознание. А главное — чем являются про-
дукты этих «творческих процессов», называемые метасимулякрами?

Классические симулякры, описанные Ж. Бодрийяром характеризу-
ются тем, что они представляют собой знаки, утратившие связь с ре-
альностью, ставшие лишь изображениями без референтов. Они созда-
ют иллюзию, но не имеют никакого реального основания, теряя свою 
изначальную связь с означаемым [Бодрийяр, 2015: 31]. Такие симуля-
кры существуют в качестве пустых оболочек, которые заменяют реаль-
ность знаками, лишенными конкретного содержания. Метасимулякры, 
в отличие от классических симулякров, включают интерактивный 
элемент, который требует участия субъекта. Это участие создает ви-
димость взаимодействия и связи с реальностью, делая симуляцию бо-
лее убедительной. Метасимулякры предлагают субъекту возможность 
влиять на процесс, хотя сама структура взаимодействия остается за-
ранее заданной. Тем самым субъективное участие усиливает ощуще-
ние реальности, хотя на самом деле это всего лишь имитация связи. 
Алгоритмический уровень метасимулякров добавляет новый аспект 
симуляции — они не просто изображают (не отражают, а именно изо-
бражают) реальность, но и изменяют ее на основе заданных параме-
тров. Алгоритмы позволяют динамически адаптировать содержание 
в зависимости от взаимодействия с субъектом, создавая иллюзию уни-
кальности каждого результата. Эта иллюзия индивидуальности уси-
ливает восприятие симулякров как чего-то, что обладает собственной 
ценностью и значимостью, хотя на самом деле их содержание опреде-
ляется заранее установленными правилами и алгоритмами. Благодаря 
этому метасимулякры становятся более сложными и многослойными, 
отражая не только изображение, но и процесс взаимодействия, кото-
рый является частью их сущности. Пустота метасимулякров заклю-
чается не только в утрате связи с означаемым, но и в их зависимости 
от алгоритмов, которые определяют содержание и форму создаваемых 
знаков. Алгоритмы задают границы возможного, определяя, каким бу-
дет конечный результат, и тем самым лишают метасимулякры истин-
ной автономии. Эта зависимость делает их пустыми в том смысле, что 



112

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

их содержание не имеет самостоятельной ценности, а лишь отражает 
заложенные в них параметры и логику, созданную человеком. Из этого 
следует, что метасимулякры — это не просто пустые знаки, но и зна-
ки, чье содержание полностью определяется алгоритмическими про-
цессами, что еще больше усиливает их искусственность и отсутствие 
у них подлинного смысла.

Процесс создания метасимулякров начинается с промта. Он служит 
отправной точкой, которую субъект задает, выражая свое намерение 
или идею. Однако дальнейший процесс создания метасимулякра цели-
ком находится под контролем алгоритмов, которые используют огром-
ные объемы данных для формирования результата. Искусственный 
интеллект обрабатывает запрос, анализирует имеющиеся данные и 
на их основе создает продукт, который, хотя и инициирован челове-
ком, в значительной степени выходит за рамки его непосредственно-
го участия и влияния. Субъект, таким образом, может управлять лишь 
начальным импульсом — промтом, но сам процесс формирования 
метасимулякра происходит вне его непосредственного контроля. Это 
ограничивает степень творческого участия человека, поскольку искус-
ственный интеллект интерпретирует и преобразует запрос на осно-
ве своих внутренних алгоритмов и доступной базы данных. Субъект 
лишь косвенно влияет на конечный продукт, но не участвует в его не-
посредственном создании. Это создает своего рода дистанцию меж-
ду намерением и результатом, которая усиливает ощущение того, что 
конечный продукт — это не полностью человеческое творчество. Это 
лишает субъекта возможности напрямую корректировать и влиять 
на процесс, делая его участником, но не полноправным творцом.

Искусственный интеллект не создает что-то из ничего — его твор-
ческий процесс всегда основан на переработке имеющихся данных. 
Это создает иллюзию уникальности, но по своей сути метасимулякры 
остаются продуктами данных, которыми они питаются. Зависимость 
от базы данных определяет границы творчества искусственного ин-
теллекта и подчеркивает, что любое «новое» произведение является 
результатом комбинации уже известных элементов, которые искус-
ственный интеллект переосмысливает и адаптирует в соответствии 
с запросом субъекта. Это напоминает интерпретацию мифа у К. Леви-
Стросса, который утверждал, что миф — это бриколаж, а создатель 
мифа — бриколер, собирающий миф из того, что есть [Леви-Стросс, 
1994: 126–127]. Только в данном случае бриколером выступает связ-
ка Человек-ИИ. Искусственный интеллект, как и мифотворец брико-
лер, не создает что-то полностью новое, а использует уже имеющиеся 
элементы, комбинируя их и приспосабливая к конкретному контексту. 
Это сотрудничество человека и ИИ напоминает работу с материала-
ми, которые лежат в культурном «арсенале», где человек задает на-
правление, а ИИ — инструментарий для переработки. Подобно мифу, 



113

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Р.Т. Алиев
Метасимулякр  
и ИИ-симуляция:  
человек, медиа, 
интерфейсы

который отражает структуру и опыт общества, метасимулякры стано-
вятся зеркалом текущего культурного и технологического состояния, 
представляя собой гибридную форму, в которой человек и алгоритмы 
взаимодействуют, создавая новые смыслы на основе уже существую-
щих. При этом, как и в случае с мифом, результат этого процесса носит 
амбивалентный характер: с одной стороны, он кажется уникальным и 
оригинальным, с другой — является продуктом сочетания уже суще-
ствующих элементов. Человек и ИИ выступают не просто в роли твор-
ца, но и в роли посредника, который соединяет разные пласты культур-
ного опыта и создает новые комбинации, используя мощь алгоритмов.

Опасность метасимулякров заключается в том, что их алгоритми-
ческая природа и интерактивность могут создать иллюзию значимо-
сти и уникальности, тем самым подменяя человеческое творчество ме-
ханистическим процессом и ставя под угрозу традиционные ценности 
искусства и авторства. Благодаря мощи алгоритмов метасимулякры 
способны производить продукты, которые кажутся оригинальными и 
осмысленными, но на деле остаются механистическими комбинаци-
ями данных [German et al., 2019: 7]. Это поднимает вопрос о подлин-
ности и ценности таких произведений, ведь алгоритмы могут создать 
лишь внешнюю форму уникальности, лишенную глубины человече-
ского опыта и рефлексии. Так существует ли риск того, что искусство 
превратится в симуляцию самого себя, где значение и уникальность 
будут заменены алгоритмической сложностью и кажущейся новизной, 
но без реальной глубины и внутреннего смысла? Ответить на этот во-
прос очень сложно, ведь искусство само по себе — это симуляция че-
го-то, видение и взгляд творца, а его творение было создано под гнетом 
жестких правил и канонов, или веяний своей эпохи.

Означаемое в метасимулякрах также подвергается сомнению. 
Метасимулякры не имеют собственного означаемого, их значение 
определяется исключительно контекстом использования и интерпре-
тацией субъекта. Это делает их в некотором смысле пластичными и 
гибкими, способными адаптироваться к различным контекстам и вос-
принимающим субъектам. Однако такая пластичность также приводит 
к их внутренней пустоте — они не имеют устойчивого значения или 
содержания, поскольку зависят от внешней интерпретации. Это делает 
метасимулякры одновременно привлекательными и обманчивыми: их 
ценность определяется не тем, что они собой представляют, а тем, как 
их воспринимает субъект. Такая гибкость может быть полезной в раз-
ных культурных контекстах, но одновременно она подчеркивает отсут-
ствие у метасимулякров собственного смысла, что делает их в конеч-
ном итоге пустыми знаками, подобными симулякрам, определяющим 
нашу символическую реальность. Но метасимулякры, в отличие от 
предшественников, демонстрируют новый тип симуляции, где знаки 
лишены внутреннего значения, но наделены кажущейся ценностью 



114

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

благодаря алгоритмическому производству и интерактивному взаимо-
действию. Они создают иллюзию смысла через свою интерактивность 
и адаптивность, но по сути являются лишь поверхностными знаками, 
не несущими в себе ничего фундаментального. Это новый тип симу-
лякра, в котором ценность создается не содержанием, а процессом его 
создания и взаимодействия. Алгоритмы придают метасимулякрам ви-
димость значимости, но их содержание по-прежнему остается произ-
водным и лишенным подлинного значения.

Таким образом, на протяжении всей истории искусство неоднократно 
сталкивалось с технологическими вызовами, что вынуждало его адапти-
роваться и трансформироваться. Фотография, радио, видео, телевидение, 
а позже цифровые медиа и искусственный интеллект не уничтожили 
традиционные формы искусства, а, наоборот, стимулировали их разви-
тие, смещая акценты с реалистичного воспроизведения на экспрессию, 
концептуальные аспекты и интерактивность. Эти технологии сделали 
искусство более доступным и демократичным, переопределив его роль 
в обществе и открыв новые горизонты для творческого самовыраже-
ния. Искусство перестает быть исключительно элитарной практикой и 
становится способом выживания в мире, где технологии и информация 
формируют окружающую среду. Оно представляет собой брикколажную 
практику — контриспользование технологий для присвоения информа-
ционных стихий, что позволяет человеку адаптироваться и использовать 
возможности цифровой среды в оптимальном ключе.

Постфактум: метасимулякры и границы реальности
В этом разделе мы попробуем обобщить все вышеописанное и 
определить основные аспекты ИИ-симуляции нашей реальности 
в отношении человека и его повседневности.

Метасимулякры представляют собой новую форму существования 
симулякров, которая не просто лишена связи с Реальным, но и принци-
пиально отрицает его. Это коренным образом меняет их природу и способ 
существования в медиапространстве. Алгоритмы, лежащие в основе ИИ, 
работают на основе заранее заданных структур и данных, поэтому мета-
симулякры лишены возможности включать в себя нечто подлинное, то 
есть то, что можно связать с Реальным в традиционном смысле. Вместо 
этого они функционируют как комбинация существующих данных, об-
работанных и интерпретированных в рамках алгоритмических правил. 
Это делает метасимулякры продуктом чисто технического процесса, 
в котором нет места для спонтанности или интуиции, свойственной че-
ловеческому творчеству. В этом смысле метасимулякры отказываются 
от идеи символа как посредника между реальностью и ее восприятием, 
поскольку они создаются исключительно в рамках цифровых процессов 
и не имеют изначальной связи с миром.



115

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Р.Т. Алиев
Метасимулякр  
и ИИ-симуляция:  
человек, медиа, 
интерфейсы

В то же время метасимулякры обладают пластичностью и 
адаптивностью, которые позволяют им вписываться в любой кон-
текст и приобретать новые значения в зависимости от интерпретации 
пользователя. Эта особенность отличает их от классических симу-
лякров и придает им уникальную роль в современной медиасреде. 
Они не претендуют на отражение действительности, а демонстриру-
ют свою независимость от нее, создавая иллюзию значимости через 
акты интерпретации и взаимодействия. Человек, сталкивающийся 
с метасимулякрами, вынужден сам придавать им смысл, что делает 
их неустойчивыми, но в то же время интерактивными и восприимчи-
выми к новым трактовкам. Алгоритмы ИИ, задавая исходные рамки 
для генерации, обеспечивают предсказуемость, но также и возмож-
ность бесконечной адаптации к различным запросам и контекстам.

Это ведет нас к новой реальности, где медиа и технологии выходят 
на уровень глубокой интеграции с повседневной жизнью. В современном 
мире границы между реальным и виртуальным становятся все более раз-
мытыми, и именно в этом пространстве рождается новая форма суще-
ствования реальности — реальности, в которой медиасреда и ее интер-
фейсы оказываются центральным элементом восприятия и конструирова-
ния опыта. Алгоритмические симуляции и генерации становятся нормой, 
трансформируя не только наше понимание реального, но и его основание. 
Медиа перестают быть просто средством передачи информации, они на-
чинают формировать структуру самого мира, с которым взаимодействует 
человек. В этой новой реальности символы и образы, создаваемые с по-
мощью искусственного интеллекта и алгоритмов, больше не претендуют 
на отражение действительности. Они существуют исключительно как 
продукт алгоритмической обработки данных. Эти образы становятся ав-
тономными, существующими не благодаря связи с Реальным, а благодаря 
своим функциям в цифровом пространстве. Они существуют для взаимо-
действия, вовлечения, создания эффектов и эмоций, но не для того, чтобы 
представлять что-либо, имеющее внеалгоритмическое существование.

Медиа и интерфейсы становятся своего рода посредниками меж-
ду субъектом и симулированной реальностью. Символы теряют свою 
первоначальную функцию представления и становятся частью новой 
системы, где значение определяется не отражением или репрезента-
цией, а алгоритмической релевантностью и возможностью быть вос-
принятым в конкретном контексте. Это новая реальность, в которой 
медиасреда становится не только пространством передачи информа-
ции, но и пространством производства реальности, где алгоритмы 
играют ключевую роль в формировании символических значений.

Такая новая реальность медиасреды подталкивает нас к пересмотру 
традиционного понимания того, что является истинным, а что — си-
муляцией. Алгоритмы, создавая образы и символы, формируют такую 
реальность, где истина уже не определяется ее соответствием с чем-то 



116

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

внешним, а зависит от того, насколько эффективно данный символ 
вписывается в алгоритмическую и медийную экосистему. В этом 
смысле новая реальность медиасреды — это реальность, где репрезен-
тация и подлинность уступают место функциональности и вовлечен-
ности. Симуляция становится неотъемлемой частью самого процесса 
восприятия, и медиасреда выступает здесь как ключевой агент, опреде-
ляющий, каким образом и что именно будет считаться значимым.

Человек в этой системе меняет свою роль: он уже не просто потре-
битель информации, но и активный участник процесса ее производства 
и интерпретации. Интерфейсы, связывающие человека и медиа, стано-
вятся необходимым элементом этого взаимодействия. Именно через 
интерфейсы человек вовлекается в процесс генерации и интерпретации 
метасимулякров, создающих иллюзию реальности, как это можно уви-
деть в фильме «Она» (Her, 2013), где взаимодействие между человеком 
и искусственным интеллектом перерастает в нечто большее — субъ-
ективный и эмоциональный опыт. Человек становится не просто на-
блюдателем, но и полноправным участником, а искусственный интел-
лект — полноценным компаньоном. В этом смысле новая реальность 
медиасреды — это реальность постоянного взаимодействия, в которой 
значение и содержание рождаются не из связи с Реальным, а из спо-
собности алгоритмов вовлекать субъекта в процесс их восприятия и 
интерпретации. Символы больше не принадлежат миру репрезентации, 
они принадлежат миру алгоритмов и интерфейсов, миру, в котором 
реальность определяется не ее подлинностью, а ее эффективностью 
в цифровом пространстве. Более того, в этом контексте человек начи-
нает выполнять роль интерфейса для искусственного интеллекта, ста-
новясь посредником между машиной и миром смыслов. Роль челове-
ка становится амбивалентной: он одновременно активный инициатор 
и пассивный интерпретатор того, что создается алгоритмом. Человек 
в этой системе не только управляет ИИ с помощью промтов, но и сам 
становится частью механизма генерации смыслов. Он находится в по-
стоянном процессе взаимодействия с метасимулякрами, вовлечен в их 
интерпретацию и наделение значением. Это делает его не просто сто-
ронним наблюдателем, а необходимым элементом процесса симуляции. 
Метасимулякры, как гибридные конструкции, требуют постоянной 
новой интерпретации, что превращает их в открытые и незавершен-
ные символы. Значение этих симулякров не фиксировано, оно возни-
кает из акта взаимодействия, в котором человек играет ключевую роль. 
Таким образом, человек оказывается объектом и субъектом одновре-
менно, а метасимулякры — конструкциями, которые постоянно нужда-
ются в подтверждении своего значения, и только человек способен 
обеспечить эту валидность. Это отношение человека и метасимулякров 
можно описать как симбиоз: человек предоставляет метасимулякрам 
смысл, а они, в свою очередь, формируют контуры его восприятия и 



117

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Р.Т. Алиев
Метасимулякр  
и ИИ-симуляция:  
человек, медиа, 
интерфейсы

опыта. Этот симбиотический процесс не оставляет пространства для 
окончательной истины или завершенного произведения — вместо это-
го он предлагает бесконечный процесс интерпретации, в котором зна-
чение всегда остается временным и контекстуально зависимым.

Субъект превращается в интерфейс для метасимулякров, инстру-
мент, необходимый для их существования. Но, становясь интерфейсом, 
человек также становится объектом воздействия: метасимулякры фор-
мируют его восприятие, влияют на его понимание мира, создают новые 
горизонты возможного. Взаимодействие с метасимулякрами не являет-
ся односторонним — оно определяет и трансформирует самого субъ-
екта. Виртуальные помощники в медицине представляют собой инте-
ресный пример в этом контексте: ИИ, анализирующий медицинские 
изображения или предлагающий предварительные диагнозы, взаимо-
действует с врачами, создавая метасимулякры — образы и заключения, 
не являющиеся частью объективной реальности, но формирующиеся 
через взаимодействие с данными. Такое взаимодействие подчеркивает, 
что информация и знания в этой среде существуют в форме динамиче-
ских симуляций, адаптированных к конкретным контекстам. Это дела-
ет человека и метасимулякры взаимозависимыми, где каждый элемент 
системы нуждается в другом для своего существования и наполнения 
смыслом. Таким образом, новая реальность, создаваемая метасимуля-
крами, предлагает рассмотреть человека не как автономного творца, но 
как интегрированного в алгоритмическую экосистему субъекта, кото-
рый участвует в бесконечном процессе производства и интерпретации.

Взаимодействие с метасимулякрами становится настолько по-
всеместным, что границы между реальным и симулированным 
стираются, погружая нас в состояние постоянного восприятия и 
интерпретации уже существующего, но в цифровой обработке. 
Реальность теряет свою устойчивость, превращаясь в продукт 
алгоритмической переработки, в котором оригинал и симуляция 
переплетаются. Эта ситуация ведет к тому, что человеческий 
опыт становится все более зависимым от симулированных обра-
зов и алгоритмически созданных значений. Мы начинаем воспри-
нимать симуляцию как норму, а реальные события — лишь как 
одну из версий интерпретации, проходящую через фильтр ИИ. 
Повседневность оказывается составленной из фрагментов дан-
ных, переработанных и представленных как единственно возмож-
ная реальность, где каждый элемент требует нашей интерпрета-
ции, но уже в условиях алгоритмически предопределенной среды.

* * *

В условиях современного цифрового мира мы сталкиваемся с необхо-
димостью адаптироваться к информации как среде, а к цифре — как 



118

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

новой стихии. Здесь ключевую роль играет бриколаж как способ оп-
тимизации и переприсвоения этой среды. Вместо того чтобы просто 
воспринимать окружающую реальность через симуляции, человек 
активно взаимодействует с цифровыми элементами, приспосабливая 
их для собственного существования. Это не просто пассивное погру-
жение в симулированный мир, но активное использование ресурсов 
цифровой среды, позволяющее создавать устойчивые и оптималь-
ные формы жизни в условиях ее изменчивости. Бриколаж становит-
ся способом пересобрать и переосмыслить фрагменты информации, 
формируя гибкую и адаптивную стратегию взаимодействия с миром, 
который создается и преобразуется алгоритмами. Мы живем в мире, 
где информация не просто передается, но становится стихией, и 
наше умение использовать ее для формирования устойчивого суще-
ствования — это ключ к новому пониманию реальности.

Metasimulacrum & AI Simulation: Human, Media, 
Interfaces
Rastyam T. Aliev
CSc in History, Researcher at the Institute of Philosophy.
Saint Petersburg State University.
5, Mendeleevskaya Line, 199034 St. Petersburg, Russian Federation;
Researcher at Laboratory of Critical Cultural Theory. 
HSE University Saint Petersburg. 
123, Lit. A, 123, Canal Griboyedova Embankment, 190068 St. Petersburg, 
Russian Federation. 
ORCID 0000-0003-2812-7655 
rtaliev@hse.ru 

Abstract. This essay explores changes in the perception of reality and art in 
the digital age, where artificial intelligence and algorithmic processes form 
an integral part of our interaction with the media environment. The author 
introduces the concept of metasimulacrum, which represents a hybrid form 
of simulation that transcends classical notions of signs and their connection 
to reality. Metasimulacrum do not simply reproduce reality but actively 
transform it, altering the nature of symbols and meanings in the digital 
world. The author examines how metasimulacrum reshape creativity, turning 
it into a complex symbiosis of humans and technology, with algorithms acting 
as active co-creators that directly influence the final outcome. The essay 
discusses how human-algorithm interaction leads to changes in the creative 
process, making it more algorithmically defined and hybrid in nature.

Special attention is given to how digital information and technologies create 
a new environment for existence, which requires adaptation and reappropriation 
through bricolage. Bricolage serves as a method for appropriating and utilizing 
digital resources for survival and sustainable existence in this new informational 
element, where individuals must find new ways to adapt. The essay also 



119

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Р.Т. Алиев
Метасимулякр  
и ИИ-симуляция:  
человек, медиа, 
интерфейсы

addresses changes in perceptions of reality, symbols, and the uniqueness of 
the creative act in the context of posthumanism, where human and machine 
interaction creates hybrid forms of art. The focus lies on changes in the nature 
of symbols, meanings, and the perception of art as a democratic, accessible, and 
adaptive tool for engaging with the surrounding world, challenging traditional 
notions of the creative act and the uniqueness of an artwork.
Keywords: metasimulacrum, artificial intelligence, simulation, media, digital 
environment, bricolage, posthumanism, creativity, algorithms, interfaces.
For citation: Aliev R.T. Metasimulacrum & AI Simulation: Human, Media, 
Interfaces // Chrlovek. 2025. Vol. 36, N 1. P. 102–120. DOI: 10.31857/
S0236200725010076

Литература/References

Бодрийяр Ж. Симулякры и симуляции. М.: Издательский дом «ПОСТУМ», 2015.
Baudrillard J. Simulyakri i simulyatsii [Simulacra and Simulation]. Moscow: 
POSTUM Publ., 2015.

Леви-Стросс К. Первобытное мышление. М.: Республика, 1994.
Levi-Strauss C. Pervobitnoe mishlenie [Primitive thinking]. Moscow: 
Respublika Publ., 1994.

Манович Л. Теории софт-культуры. Нижний Новгород: Красная ласточка, 2017.
Manovich L. Teorii soft-kul’turi [Theories of Software Culture]. Nizhny 
Novgorod: Krasnaya Lastochka Publ., 2017.

Очеретяный К.А. Диссимуляция: от знака к телу // Вестник Санкт-Петербургского 
Университета. Серия 6. Философия. Культурология. Политология. Право. 
Международные Отношения. 2014. № 3. С. 70–75.
Ocheretyany K.A. Dissimulyatsiya: ot znaka k telu [Dissimulation: from 
the sign to the body]. Vestnik Sankt-Peterburgskogo Universiteta. Seriya 6. 
Filosofiya. Kul’turologiya. Politologiya. Pravo. Mezhdunarodnie Otnosheniya. 
2014. N 2. P. 70–75.

Очеретяный К.А. От факта к фейкту: Трансформация опыта в цифровой реаль-
ности // Технологос. 2019. № 4. С. 34–48. 
Ocheretyany K.A. Ot fakta k feyktu: Transformatsiya opita v tsifrovoy real’
nosti [From Fact to Feikt: Transformation of Experience in Digital Reality]. 
Technologos. 2019. N 4. P. 34–48. 

Очеретяный К. А. Призрак в кармане: Медиаархеология тамагочи // Galactica 
Media: Journal of Media Studies. 2024. Т. 6. № 2. С. 260–276. 
Ocheretyany K.A. Prizrak v karmane: Mediaarkheologiya tamagochi [Ghost 
in My Pocket: Tamagotchi Media Archaeology]. Galactica Media: Journal of 
Media Studies. 2024. Vol. 6. N 2. P. 260–276. 

Benjamin W. The Work of Art in the Age of Mechanical Reproduction. In A Museum 
Studies Approach to Heritage. London: Routledge, 2018. 

Cetinic E., She J. Understanding and Creating Art with AI: Review and Outlook. ACM 
Transactions on Multimedia Computing, Communications, and Applications. 
2022. Vol. 18. N 2. P. 1–22. 



120

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

Couldry N., Hepp A. The Mediated Construction of Reality. Hoboken: John Wiley & 
Sons, 2018.

German K., Limm M., Wölfel M., Helmerdig S. Towards Artificial Intelligence 
Serving as an Inspiring Co-Creation Partner. EAI Endorsed Transactions on 
Creative Technologies. 2019. Vol. 6. N 19, Art. 162609. 

Neubauer A. C. The future of intelligence research in the coming age of artificial 
intelligence — With a special consideration of the philosophical movements 
of trans- and posthumanism. Intelligence. 2021. N 87. Art. 101563. 

Nurveda A., Nursalim M., Masitoh S. Aesthetics and Artificial Intelligence: Impact and 
Criticism of Art. Education Achievement: Journal of Science and Research. 
2023. Vol. 4. N 3. P. 116–123. 

Lyotard J.-F. Les Immatériaux. In Thinking About Exhibitions. London: Routledge, 
1996. 



121

УДК 141.319.8

©2025     А.С. КОСТОМАРОВ

DOI: 10.31857/S0236200725010089

НА СТОРОНЕ СЛАБОСТИ: К ВОПРОСУ  
О СЛАБОЙ СИЛЕ В СОВРЕМЕННОЙ  
ПОСТМЕТАФИЗИЧЕСКОЙ ФИЛОСОФИИ

Костомаров Артур Сергеевич — кандидат фило-
софских наук, доцент кафедры философии соци-
ально-гуманитарного института.
Самарский национально-исследовательский уни-
верситет им. академика С.П. Королева.
Российская Федерация, 443086 Самара, Москов-
ское шоссе, д. 34. 
ORCID: 0000-0003-0733-3011
arthur_boyard@mail.ru

Аннотация. Рассматриваются способы тематизации слабой силы в со-
временной постметафизической философии, а также предпринимает-
ся попытка позитивной экспликации смысла данного понятия. Научная 
новизна работы заключается в определении человека не из перспек-
тивы силы, которая всегда предполагает энергийное, властное отноше-
ние к сущему, но из горизонта слабости, которая в онтологической пер-
спективе позволяет человеку обнаружить не включенные в наличное 
бытие смыслы, а потому всегда указывает на различие, на несостояв-
шееся, возможное бытие. Онтологически слабая сила понимается как 
имманентный горизонт бытия, который указывает на незавершенный 
характер наличного порядка и открывает возможности для его новой 
организации. Поэтому слабая сила противостоит эссенциализму, отме-
няет логику субстанции и указывает на свершающийся характер бытия. 
В экзистенциально-антропологической перспективе слабость открывает 
человеку немощь как потенцию-не, не сделать что-то, что в свою оче-
редь обнаруживает саму способность к действию, — а значит слабость 
указывает на потенциальность, проективность бытия, на незавершен-
ность существования человека, отсутствие у него какой-либо заданной 



122

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

сущности. Наконец слабая сила, предполагающая критику культурного 
канона, открытие не включенных в доминирующий дискурс смыслов, 
указывающая на возможное время, позволяет человеку получить кри-
тическую, рефлексивную позицию в отношении исторического опыта 
и актуальных вызовов современности. Для реализации поставленного 
в исследовании замысла автор обращается к понятию истории и мес-
сианского времени, изучаемому В. Беньямином, понятию différance 
(фр. различие) Ж. Деррида, онтологии потенциального Д. Агамбена.
Ключевые слова: слабая сила, различие, лишение, современность, канон, по-
тенциальность, мессианское время, В. Беньямин, Ж. Деррида, Дж. Агамбен. 
Ссылка для цитирования: Костомаров А.С. На стороне слабости: к во-
просу о слабой силе в современной постметафизической философии // 
Человек. 2025. Т. 36, № 1. С. 121–137. DOI: 10.31857/S0236200725010089

Классическая европейская философия определяет человека 
из горизонта силы, энергийного, волевого усилия. Принцип 
cogito Декарта, материальная деятельность в философии 

К. Маркса, воля к власти Ф. Ницше — все это есть формы продук-
тивного, силового освоения мира, которые являются составными 
элементами антропоцентрической модели, предполагающей, что 
все многообразие сущего выстраивается вокруг сознания либо воли 
человека. Поэтому слабость, праздность и лень, которые по своему 
смыслу противостоят диспозитиву деятельности и силы, оказыва-
ются в классической европейской культуре в маргинальном поло-
жении. Слабость есть нечто, что не позволяет человеку познать 
мир, пережить преображение или освобождение. Однако в XX веке 
ситуация меняется. Психоанализ З. Фрейда и философская антро-
пология Х. Плеснера и А. Гелена указывают на то, что человек из-
начально слаб, его существование характеризуется онтологической 
неполнотой. Психоаналитическая традиция определяет слабость 
через децентрацию и идею нехватки как конститутивного прин-
ципа человеческого бытия [Фрейд, 2006: 306]. Плеснер понимает 
человека как эксцентрическую позициональность, поскольку чело-
век «утвержден в ничто» и лишен заранее данного формообразую-
щего принципа существования [Плеснер, 2004: 338]. Гелен пишет 
об органической бедности и слабости человека как природного су-
щества: естественные его способности несовершенны и конечны 
и не позволяют закрепиться в природной организации мира, по­
этому в основе всех культурных институтов лежит биологическая 
недостаточность человека [Гелен, 2007]. Таким образом, в отличие 
от классической философии современная философская мысль при-
знает слабость как сущностный элемент человеческой природы. 



123

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.С. Костомаров
На стороне 
слабости: к во-
просу о слабой 
силе в совре-
менной постме-
тафизической 
философии

Попытаемся определить философский статус слабости, ее культур-
но-исторический и экзистенциальный смысл. 

Актуальность исследования связана с тем, что концепт слабой 
силы недостаточно разработан в отечественной гуманитарной 
мысли. В настоящей статье мы ставим перед собой цель предста-
вить позитивный философский анализ слабой силы, поскольку 
актуализация данного концепта в отечественной философии по-
зволяет по-новому интерпретировать процессы трансформации 
современного общества и новейшие антропогенные сдвиги.

Мессианство как слабая сила истории
Одним из первых авторов, который обращается к понятию слабой 
силы в философии XX века, становится В. Беньямин1. Он рассма-
тривает данное понятие в контексте философии истории, то есть не 
через призму онтологических или эпистемологических вопросов, но 
в практическом русле. В своей незаконченной работе «О понятии 
истории» (Über den Begriff der Geschichte, 1940) Беньямин подверга-
ет критике прогрессистское представление об истории, присущее как 
христианству, так и культуре модерна и предполагающее, что история 
есть поступательный линейный и однородный процесс [Беньямин, 
2012: 246]. Цель Беньямина состоит в отказе от концепции классиче-
ского историзма, который рассматривает историю либо как прогресс 
разума (Г.В.Ф. Гегель), совершенствование знаний (Н. Кондорсе), 
либо как развитие государственных институтов (Ф.К. Савиньи). 

Критика классического историзма не является новаторской для эпо-
хи Беньямина. В конце XIX века Ф. Ницше, критикуя классический 
историзм, утверждает, что история как форма знания противоположна 
жизни — она не способна постичь процесс становления и утверждения 
последней. В свою очередь В. Дильтей отмечает, что история не явля-
ется набором каузально связанных фактов, но должна выступать как 
пространство понимания. Беньямин, во многом наследуя критический 
пафос Ницше и Дильтея, указывает на два важных критических обстоя­
тельства в отношении классического историзма. Во-первых, история 

1  Хотя до него подходы к этой проблематике обнаруживает Г. Коген в «Этике 
чистой воли» (Ethik des reinen Willens, 1904), где, в частности, замечает, что ре-
лигия «порождает личность в человеческой душе и в ее грехах. Но она приносит 
искупление в признании человеческой слабости; слабость становится атрибутом 
человеческой морали». А. Дойбер-Манковски, комментируя это высказывание 
Когена, пишет: «Искупление в данном контексте означает не избавление от сла-
бости, а превращение слабости в силу. Сила человека, основанная на его слабо-
сти, опирается на возможность самопреобразования и самообновления, ограни-
ченную только смертью» [Deuber-Mankowsky, 2008: 57].



124

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

всегда создается победителями, поэтому в истории никогда не слышны 
голоса побежденных. Во-вторых, историческое время в классическом 
историзме определяется как время объективное, надличностное хроно-
топическое, предполагающее связь событий с пространством и време-
нем. В таком времени нет места индивидуальности человека, способно-
сти человека к трансцендированию, свободе и преображению.

Хронотопическому времени классического историзма Беньямин 
противопоставляет мессианское время. «Прошлое, — утверждает он, — 
несет в себе потайной указатель, отсылающий ее [историю] к избавле-
нию. Разве не касается нас самих дуновение воздуха, который овевал 
наших предшественников? разве не отзывается в голосах, к которым 
мы склоняем наше ухо, эхо голосов ныне умолкших? разве у женщин, 
которых мы домогаемся, нет сестер, которых им не довелось узнать? 
А если это так, то между нашим поколением и поколениями прошлого 
существует тайный уговор. Значит, нашего появления на земле ожида-
ли. Значит нам, так же как и всякому предшествующему роду, сообщена 
слабая мессианская сила, на которую притязает прошлое» [там же: 238]. 
Согласно мысли Беньямина, мессианское начало в истории выступает 
как слабая сила, слабая роль. Если попытаться дать определение слабой 
силы, то следует обратиться к тем смыслам культуры, которые не яв-
ляются частью доминирующей дискурсивной формации. Слабая сила 
оказывается у Беньямина мессианским началом, поскольку указывает 
на несостоявшиеся сценарии истории [там же: 276], на потенциальность 
ее свершения. Поэтому слабая сила не есть бессилие, но скорее есть при-
остановленная, подвешенная, несостоявшаяся сила. Мессианское нача-
ло разрывает континуум хронотопического времени, указывая на то, что 
не случилось, но может произойти. В данном отношении можно согла-
ситься с идеей В. Хамахера о том, что за счет присутствия мессианского 
начала историческое время — это всегда незавершенное время, время, 
не достигшее своей цели [Хамахер, 2020: 179]. 

Мессианское начало как слабая сила заявляет о себе через логику 
отсутствия. По словам С. Хатиба, мессианское начало несет в себе 
«сигнатуру пустого отпечатка» и указывает на утрату, смещение и 
лишение [Хатиб, 2013: 117]. Подобная логика мессианского начала 
позволяет рассматривать современность, которая пронизана духом 
мессианского времени, как асинхронную и не совпадающую с собой. 
Понимание современности как опыта асинхронии получает дальней-
шее развитие в работе Дж. Агамбена «Что современно?», где итальян-
ский философ убедительно показывает, что современник — это не тот, 
кто слышит и всякий раз отвечает на вызовы нового дня, но тот, кто 
может в пелене времени обнаружить то, что возвращается и повторяет-
ся, — слабую мессианскую силу [Агамбен, 2012: 45]. В этой перспек-
тиве меняется взгляд на саму фигуру историка. Историк — это тот, кто 
открывает слабую силу, выявляет асинхронию современности, то есть 



125

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.С. Костомаров
На стороне 
слабости: к во-
просу о слабой 
силе в совре-
менной постме-
тафизической 
философии

занимается критической диагностикой современности, работает не 
только с прошлым, но и с настоящим. Беньямин отмечает приостанов-
ку как необходимую процедуру в работе историка, подчеркивая, что 
он должен стремиться увидеть «знак мессианского застывания хода 
событий, иначе говоря: революционного шанса в борьбе за угнетенное 
прошлое» [Беньямин, 2012: 248].

Каков же продуктивный смысл слабой силы и что означает, 
по Беньямину, смотреть на историю мессиански? Мессианское на-
чало указывает не столько на запечатленный исторический факт, 
сколько на возможный, неосуществленный проект истории, тем са-
мым демонстрируя гетерогенную ткань истории, незаконченность, 
незавершенность исторического процесса. Поскольку мессианское 
начало, согласно Беньямину, существует повторяясь, то есть охва-
тывает собой пределы актуального настоящего, то мессианский ха-
рактер истории учит нас также быть восприимчивыми к темпораль-
но и эйдетически неоднородному опыту настоящего — так само на-
стоящее оказывается пространством незавершенных смыслов.

Однако как можно обнаружить слабую силу? Для этого необходимо, 
как утверждает Беньямин, «замедлить» историю. «Замедление» исто-
рии предполагает, что мы способны не только анализировать выражен-
ные в языке и дискурсивных практиках смыслы, но и фиксировать сме-
щение (Хатиб), разрыв в цепочке культурных смыслов и символиче-
ских кодов, указывающие на то, что история свершается инвариативно. 
На наш взгляд, одним из примеров археологии слабой мессианской 
силы является реактулизация Ницше принципа трагического чувства 
жизни, который восходит к досократической традиции — в филосо-
фии к Гераклиту, в искусстве к древнегреческой трагедии. Ницше про-
тивопоставляет нигилизму, предполагающему расщепление жизни 
на душу и тело, редукцию жизни к одному означающему (мышление, 
сознание, вера) трагическое чувство, в котором жизнь выражается 
в своей целостности, в противоречивом характере своего становле-
ния. Трагическое чувство жизни как пример слабой силы существует 
в качестве альтернативного европейской метафизике проекта, благо-
даря которому Ницше удается совершить антропологический поворот 
в философии XIX века — преодолеть кризис европейской метафизики 
и наметить контуры постметафизического мышления.

Таким образом, мессианское начало предполагает отказ от идеи 
жесткой детерминации истории (принцип классического историз-
ма) со стороны тех сил и процессов, которые предписывают исто-
рии определенный смысл и вектор развития. В историософском 
смысле слабая мессианская сила позволяет пересмотреть роль че-
ловека в истории: человек теперь выступает не как объект, испыты-
вающий на себе воздействие со стороны социально-экономических 
процессов и различного рода диспозитивов, но как активный агент, 



126

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

автор истории, поскольку слабая сила, открывающая поливариант-
ность исторического, наделяет человека полноценной субьектно-
стью, способностью критически и рефлексивно творить историю.

Различие как форма ослабления смысла
Новым актом философской рефлексии слабой силы во второй полови-
не XX века становится деконструкция Ж. Деррида. В своем программ-
ном тексте «Голос и феномен» (La voix et le phénomène, 1967) Деррида 
определяет европейскую философию как метафизику присутствия, ко-
торая представляет смысл как данность, как то, что подлежит налично-
му обнаружению [Деррида, 1999: 72, 101, 130]. Смысл как форма идеа­
ции нуждается в посреднике, который способен придать ему (смыс-
лу) наличную форму выражения. Таким посредником в европейской 
философии оказывается, по мнению Деррида, голос: «Идеальность 
объекта, которая является лишь его бытием-для не эмпирического со-
знания, может иметь выражение только в таком элементе, чья фено-
менальность не имеет мирской формы. Имя этого элемента — голос» 
[там же: 99]. Деррида, понимая смысл как форму данности, утвержда-
ет, что голос является формой наличного выражения смысла, поэтому 
метафизика строится на превращении логоса в голос. 

Метафизика присутствия оказывается метафизикой тождества, кото-
рая базируется на двух принципах. Во-первых, метафизика тождества 
исключает рассмотрение становления смысла и определяет смысл как 
самотождество, тем самым она, по мысли Деррида, занимается кражей 
различия как главной характеристики бытия. Во-вторых, метафизика 
тождества обеспечивает самоотношение и самотождественность самого 
говорящего субьекта, подчеркивая единство звука и голоса, которое «по-
зволяет голосу быть представленным в мире как чистому самоотноше-
нию» [там же: 106]. Посредством голоса субьект не только являет смысл 
как тождественное и неизменное образование, властвует над смыслом 
или, как бы сказал М. Хайдеггер, властвует над бытием, но через речь и 
голос осуществляет самоотношение к себе как самотождеству. Поэтому 
субъект метафизики, замечает Деррида, всегда слышит свою речь, свой 
голос. Здесь стоит подчеркнуть близость в восприятии классической фи-
лософии как метафизики тождества между Ж. Деррида и Э. Левинасом. 
В «Тотальности и бесконечном» (Totalité et Infini, 1961) Левинас указыва-
ет на то, что субъект рождается через акт гипостазиса, отделения от бы-
тия, однако появившейся субъект оказывается замкнутым на своей иден-
тичности, прикованным к себе и не способным к обновлению, не имеет 
доступа ко времени и истории [Левинас, 2000: 309–311]. 

Философский проект Деррида направлен на то, чтобы покончить 
с метафизикой тождества, вернуть бытию различие, рассмотреть 



127

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.С. Костомаров
На стороне 
слабости: к во-
просу о слабой 
силе в совре-
менной постме-
тафизической 
философии

темпоральную природу смысла и построить такую антропологию, 
которая была бы фундирована принципом не самотождественного 
субьекта. Методологическим основанием, позволяющим Деррида до-
стичь поставленных целей, является différance — принцип различия. 
Согласно французскому философу, различие открывает темпораль-
ный характер бытия, становление как стихию существования смысла 
[Деррида, 2000: 95]. Феноменальным выражением временности как 
атрибута бытия выступает практика письма. Если голос императивен 
и указателен, то письмо темпорализирует смысл, указывает на ста-
новление последнего [Деррида, 1999: 339–340]. Временность делает 
невозможным рассмотрение бытия по принципу сущего как того, что 
наличествует. Различие, которое предполагает признание временности 
бытия, позволяет Деррида осуществить хайдеггеровский жест, подра-
зумевающий, что временность является основанием онтологического 
различия между бытием и сущим, условием любого вопрошания о бы-
тии. Если различие возвращает бытию его временность и имплициру-
ет признание за ним становления, то тогда смысл не может пониматься 
как нечто наличествующее и возникает интерес к темпоральной при-
роде смысла, к рассмотрению археологии смысла. Подобным утверж-
дением философский проект Деррида противостоит спекулятивной 
диалектике Гегеля, предполагавшей позитивную нигиляцию каждого 
этапа развития абсолютной идеи на пути ее становления. 

Принцип различия, который использует Деррида в своем критиче-
ском прочтении метафизики присутствия, подразумевает соположение 
нескольких начал в процессе становления смысла, каждое из которых 
обладает собственной уникальностью и ценностью. С нашей точки зре-
ния, различие лишает привилегированного статуса, акцентируя внима-
ние на неучтенном, на тех коннотациях и значениях, которые утрачены 
в процессе разворачивания смысла. Благодаря различию осуществля-
ются разделение, задержка, откладывание присутствия. «Различение 
[différance], — пишет Деррида, — понимается как то, что предшеству-
ет разделению между различием как откладыванием и различием как 
активной работой различия» [там же: 116]. Различие у французского 
философа становится той процедурой, которая ослабляет присут-
ствие, не дает смыслу обрести догматичную, субстанциальную форму. 
Ослабление помогает осуществить «подвешивание» смысла, позволяю­
щее увидеть не только неучтенные в ходе исторического становления 
значения, но и раскрыть искусственный характер смысла, который 
формируют в определенной конфигурации те социально-политические 
силы, что заинтересованы в господстве и подчинении. Следовательно, 
ослабление не только возвращает смысл в его утраченной приро-
де, но и осуществляет рассинхронизацию темпорального режима 
[Статников, 2022: 67], открывая возможность новой социально-поли-
тической реконфигурации смысла, связанной с полем «исключенных» 



128

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

и «угнетенных», с теми, кто забыт историей. Поэтому, по Деррида, раз-
личие как ослабление — это всегда требование справедливости. 

Ослабление, требуемое для «подвешивания» смысла, откры-
вает историческое поле как пространство различных следов, то 
есть тех культурно-исторических наслоений смысла, которые 
ждут своей реактуализации, «голосов» слабых, ждущих отклика 
у живущих. Таким образом, философия, по Деррида, базируется 
на призракологии, на изучении оставшихся следов, жизни призра-
ков [Деррида, 2006: 149]. В этом смысле différance как слабая сила 
становится инструментом, который дестабилизирует устоявшиеся 
формы репрезентации смысла, по-новому проблематизирует, за-
ново «пересобирает» современность, а сам проект современно-
сти у Деррида оказывается все время текучим, незавершенным 
[Дорожкин, 2022: 48]. 

Вышеозначенные наблюдения Деррида оказались востребован-
ными в плоскости изучения ранее не слышных «голосов угнетенных», 
реализованными в постколониальном повороте subaltern studies (англ. 
исследования угнетенных), а с другой стороны, в постоянной актуа-
лизации утопических проектов. Представляется, что значимым вы-
ражением слабой силы выступает утопизм как явление обществен-
ного сознания. Все существующие формы идеологии от либерализма 
до коммунизма базируются на определенном утопическом принципе, 
который в случае либерализма предполагает правовый эгалитаризм, 
а в случае коммунизма — социальный эгалитаризм. В современном 
мире нет общества, полностью основанного либо на правовом, либо 
на социальном эгалитаризме, однако несмотря на все исторические 
события, обнажившие кризис либерализма и коммунизма, данные 
формы утопии всякий раз проявляются в современных идеологи-
ях как их (форм утопии) конституирующий, запоздалый след, вы-
ступающий инструментом новой проблематизации современности. 
Поэтому, по замечанию Т.Э. Льюиса, любая утопия существует как 
слабая сила, которая несет в себе опыт потенциальной социальности 
вне его конкретно-исторической репрезентации [Lewis, 2012: 363].

Лишение (потенция-не) как слабая сила
Если В. Беньямин и Ж. Деррида рассматривают слабую силу в кон-
тексте критики истории или через требование ослабления смысла, то 
Дж. Агамбен сосредоточивает свое внимание на экзистенциально-ан-
тропологическом анализе слабой силы. В своих работах итальянский 
философ подвергает критике примат праксиса, который сложился в ев-
ропейской философии в осмыслении природы человеческого бытия 
[Агамбен, 2019: 535]. Деятельность — это тот диспозитив, то абсолютное 



129

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.С. Костомаров
На стороне 
слабости: к во-
просу о слабой 
силе в совре-
менной постме-
тафизической 
философии

требование, которое предъявляется к человеку культурой и в отношении 
к которому выстраивается и упорядочивается всякая человеческая жизнь.

Антропологический проект Агамбена строится не вокруг поня-
тия деятельности (energia), но вокруг понятия потенции (potentia). 
Деятельность, по мысли итальянского философа, не только дела-
ет человека зависимым от социально-экономических форм ее осу-
ществления, но, что более важно, закрывает от человека его потен-
циальность, возможность перейти к бытию заново. Цель филосо-
фии Агамбена — построить такой тип философской антропологии, 
который определяет человека как существо потенциальности. Для 
Агамбена онтологическая особенность человека заключается в том, 
что последний не только дан себе через свою потенцию, но способен 
удерживать ее от полного выражения в действии [Агамбен, 2023б: 7]. 

Понятие потенции Агамбен заимствует из философии Аристотеля. 
В трактате «О душе» греческий мыслитель определяет ум как изна-
чально потенциальное бытие [Аристотель, 1976б: 435–436]. Агамбен 
прочитывает Аристотеля, акцентируя внимание на том, что условием 
рефлексии является потенциальная природа ума. В упомянутом трак-
тате Аристотель говорит о том, что ум может пребывать «некоторым 
образом в возможности», поэтому он способен «мыслить сам себя» 
[там же: 434]. Для Аристотеля, как убедительно показывает Агамбен, 
ум есть потенция, чистая способность. Более того, потенция предше-
ствует всякой деятельности, ведь даже совершая некое действие на ос-
нове ума, мы все равно сохраняем в себе возможность поступить от-
лично. Таким образом, потенция, по Агамбену, предшествует не толь-
ко любой мысли, но и рефлексивному акту и любому действию. 

Отметим большую историко-философскую и антропологиче-
скую ценность критического прочтения Аристотеля Агамбеном. 
Итальянский философ обращается к вопросам, которые не были до-
статочно рассмотрены внутри классической метафизики: каковы осно-
вания мышления и рефлексии? почему человек включается в практи-
ческую деятельность и занимается политикой? Агамбен находит ответ 
в том, что человек — существо потенциала: «Мы можем сообщаться 
с другими только через то, что в нас, как и в других, остается в потен-
ции» [Агамбен, 2015: 20]. При этом, заимствуя у греческого мыслителя 
понятие потенциальности, Агамбен по-новому расставляет акценты. 
По Аристотелю, ум есть потенциальность, которая обладает онтоло-
гической ценностью только будучи переведенной из потенциального 
состояния в актуальное, в определенное действие; в случае же если ум 
замыкается в своей потенциальности, он тогда становится пассивным 
и страдательным. Агамбен же расширяет эпистемологические рам-
ки понятия потенции и указывает на то, что человек может удержи-
вать потенциальность от ее перевода в какой-либо акт или действие. 
«Если некая потенция-не-быть изначально принадлежит всякой 



130

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

потенции, — пишет он в работе “Потенция мысли”, — то поистине 
могущим будет лишь тот, кто в момент перехода в действие не обну-
лит попросту свою потенцию-не, не оставит ее позади действия, но 
позволит ей полностью перейти в него как такового; иными словами, 
он сможет не-не перейти в действие» [Агамбен, 2023б: 20]. 

Итак, человек способен удерживать, темпоролизировать свою по-
тенцию, не доводя ее до уровня действия. Перед нами одно из тех 
онтологических различий, которое ведет к установлению границы 
между человеческим миром и миром животных. Положение живот-
ного в мире определено тем, что последнее, будучи подчинено в сво-
ем существовании наследственным структурам, инстинктам, вынуж-
дено действовать так, чтобы любое его потенциальное состояние 
оказывалось состоянием действительным. Человек для Агамбена 
способен к обратному действию, к задержке, к тому, чтобы сохранять 
потенциальное как возможное, а не действительное. Поэтому только 
человек может сознательно практиковать такие состояния, как лень, 
праздность, прокрастинация, поскольку в их основе лежит потенци-
альность как онтологическая характеристика человека.

Важной особенностью человека является не только то, что он мо-
жет удерживать потенцию от перевода ее в актуальное, действитель-
ное состояние, но и то, что человек имеет доступ к своей неспособно-
сти, немощи и импотенции. В «Метафизике» Аристотель подчеркива-
ет, что любой потенциальный акт несет в себе лишенность как свою 
противоположность: «…способность всегда бывает к тому же и в том 
же отношении, что и неспособность» [Аристотель, 1976а: 235]. В ито-
ге рядом со способностью, с некоторой потенцией всегда находятся 
бессилие и слабость. Развивая мысль Аристотеля, Агамбен заключает: 
«Всякая человеческая способность (потенция) есть исконно и струк-
турно также и неспособность (импотенция); всякая способность-быть 
или способность-делать состоит для человека в структурном отно-
шении с собственной лишенностью» [Агамбен, 2023б: 17–18]. Если 
у Аристотеля потенция должна реализоваться в действии, в праксисе, 
то для Агамбена важно спасти потенцию от практического воплоще-
ния, сохранить ее в неосуществлении. Как видим, антропологический 
проект Агамбена строится на противостоянии классической метафи-
зике, которая связывает существо человека либо с открытостью ис-
тине (греческая мысль), либо с религиозным опытом (средневековая 
философия), либо, наконец, с мышлением и самосознанием (новоев-
ропейская традиция). Агамбен же требует обращения к тому, что для 
классической философии, как, впрочем, и для многих, кто критиковал 
метафизику (к примеру, для Маркса и Ницше), является аксиологиче-
ски мало значимым и даже ничтожным, — к немощи и слабости. 

Зачем же Агамбену требуется «спасение» слабости и лишен-
ности? В своих работах он определяет слабость как потенцию-не, 



131

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.С. Костомаров
На стороне 
слабости: к во-
просу о слабой 
силе в совре-
менной постме-
тафизической 
философии

которая приостанавливает действие, наделяет человека опреде-
ленной властью не делать, не совершать действие, тем самым 
открывая человеку пространство свободы как пространство раз-
личных возможных форм самоосуществления. Так, подлинно сво-
бодным, по Агамбену, является «тот, кто, сохраняя связь с соб-
ственной лишенностью, способен к неспособности» [там же: 17].

По мысли Агамбена, слабость как потенция-не предполагает два 
важных смысла. Во-первых, слабость открывает человеку саму воз-
можность действия, ведь только когда ему доступно знание о том, чего 
он не может сделать, в чем он немощен, он может действительно что-
то сделать. Во-вторых, слабость как потенция-не обладает эмансипа-
торной силой, поскольку, приостанавливая, прерывая деятельность, 
потенция-не подобна дерридианскому различию — она, в термино-
логии Агамбена, деституирует, высвобождает существование челове-
ка от социокультурных условий, с которыми тот исторически связан 
[Lewis, 2012: 361]. Слабая сила высвобождает саму потенциальность, 
множество самоосуществления, то, что не имеет жесткой привязки 
к какой-то одной идентичности, то, что человек может быть любым. 
Агамбен мыслит подобную множественность, потенциальность чело-
веческого бытия как необходимое условие политики: «…дело челове-
ка требует множества, более того, делает множество (а не народ, город 
или отдельное сообщество) истинным субъектом политики» [Агамбен, 
2023a, 35]. Таким образом, онтологическим основанием политики 
не является какая-то общность или конкретная форма идентичности, 
но множественность, потенциальность человеческого бытия.

Потенция-не, которая приостанавливает, прерывает деятельность, 
становится для Агамбена методологическим основанием философской 
критики мессианского времени. В «Оставшемся времени» Агамбен, 
аккумулируя понимание мессианского времени у Беньямина и метод 
différance у Деррида, определяет мессианское время как время задерж-
ки, приостановки хронологического линейного времени [Агамбен, 
2018: 132]. Мессианское время определяется как потенциальная слабая 
сила, которая, будучи вплетена в историческую ткань, всегда запаз-
дывает в отношении репрезентируемого времени. Цель мессианского 
времени состоит в том, чтобы приостановить закон для его свободного 
использования. Агамбен, определяя смысловую интенцию мессиан-
ского времени, указывает, что «остаток потенциальности… не может 
быть накоплен ни в какой форме знания или догмы, и если он не может 
навязать себя в качестве закона, из этого не следует, что он пассивен 
или инертен» [там же: 175]. При этом итальянский философ утвержда-
ет, что, действуя в своей слабости, остаток потенциальности делает 
«слово закона недейственным в создании и демонтаже состояний фак-
та или права, делая их свободно доступными для свободного исполь-
зования» [там же: 175–176]. Приостановленный и деактивированный 



132

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

закон больше не действует, а значит он открыт для игры, для нового 
политического присвоения. Это уже не время хроноса, но, по Агамбену, 
время кайроса, несущего преображение и откровение, которое оказы-
вается для людей настоящего негативным временем. Как справедливо 
отмечает Т.Э. Льюис, для Агамбена мессианское время измеряет «мою» 
отчужденность от него, «мое» пребывание вне него [Lewis, 2012: 361], 
а значит это время, которое ждет своего часа, время, принципиальным 
образом повернутое к человеку и открытое для него. 

Вопрос об изменениях и поиске новых форм освоения закона во 
многом близок философии позднего М. Фуко и критической тео­
рии Д. Батлер, которая с опорой на работы Д. Остина утверждает, 
что в перформативном повторении закона мы создаем основания 
для новой проблематизации последнего.

* * *

В культурно-историческом смысле обращение к понятию слабой 
силы в философии В. Беньямина, Ж. Деррида и Дж. Агамбена от-
крывает противоречивый характер современности, ее незавершен-
ный характер. Слабая сила как несостоявшийся сценарий истории 
прерывает, останавливает единый континуум истории, размыкает 
современность, делает размытыми онтологические рамки между 
присутствием и отсутствием, не позволяет современности обрести 
целость и единство, всякий раз указывая на возможность ее новой 
«пересборки». Слабая сила включена в исторический совместный 
опыт людей, поэтому внутри своего настоящего человек разделяет 
с другими людьми не только актуальные вызовы современности, но 
и те возможности истории, которые ждут своего осуществления. 

Слабая сила выступает как ослабление устоявшихся форм репрезента-
ции смысла, осуществляет деконструкцию культурного канона, позволяет 
обнаружить неучтенные, исключенные из исторического опыта значения 
и коннотации смыслов, открывая, таким образом, перспективы для но-
вого понимания и объяснения культурной традиции. Слабая сила — это 
всегда движение от единого канонического к партикулярному с целью но-
вого определения канона [Lewis, 2012: 144; Dickinson, 2019: 134].

В антропологическом смысле слабая сила открывает потенци-
альность как конститутивное свойство человеческого бытия. По­
тенциальность сущностно связана с немощью, с неспособностью, 
с потенцией-не, которая не только выступает условием всякого дей-
ствия, но и раскрывает существование человека как пространство 
свободы, делает человека способным к политическому действию.

В научно-теоретическом смысле слабая сила становится пред-
метом рассмотрения современной социально-критической теории. 
Археология знания М. Фуко, логика смысла Ж. Делёза и понятие 



133

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.С. Костомаров
На стороне 
слабости: к во-
просу о слабой 
силе в совре-
менной постме-
тафизической 
философии

différance у Ж. Деррида предполагают рассмотрение слабой силы 
как структурного элемента в становлении смысла. Психоанализ 
Ж. Лакана определяет реальное в терминах слабой силы как тот пси-
хический опыт, который навсегда утрачен и всегда недоступен, но 
при этом утраченное реальное прорывается в настоящую жизнь че-
ловека как вызов, как возможность новой конфигурации субъекта. 
Критика идеологии С. Жижека опирается на психоаналитический 
принцип слабого, децентрированного субьекта, поэтому идеология 
призвана скрыть изначальную пустоту субъекта, выстроить для него 
воображаемую идентификацию. Наконец постколониальный подход 
(Э. Саид, Г. Спивак, Х. Баба) отказывается от господствующего дис-
курса европоцентризма в пользу слабых, едва слышимых исследо-
вателями «голосов угнетенных». Показательна концепция гибридно-
сти, введенная Х. Баба, в рамках которой поле доминирующей куль-
туры ослабляется включением в нее представителей иных культур.

Слабая сила выступает центральным понятием для теологическо-
го поворота в современной философии. Дж. Ваттимо рассматривает 
секуляризацию как форму ослабления христианской традиции, по-
скольку она есть «то измерение, в котором происходит ослабление бы-
тия, то есть kenosis Бога, суть истории спасения» [Ваттимо, 2007: 31]. 
Секуляризация — не свидетельство кризиса веры и распада устояв-
шихся в культуре форм сакрального, а конструктивный аспект разви-
тия религиозного опыта. Идеи Дж. Ваттимо оказываются созвучны 
теологии Дж. Капуто, отказывающегося от идеи сильного и всемогу-
щего Бога и акцентирующего внимание на становлении Абсолюта, ко-
торое предполагает кинозис и обожение тварного мира [Caputo, 2006].

Ослабление антропоцена, господства человека в природе является 
требованием так называемой темной экологии, представленной в совре-
менной философии Д. Харауэй и Т. Мортоном. Согласно мысли Харауэй, 
человек не имеет никакой исключительности в природе. В духе актор-
но-сетевой теории исследовательница утверждает, что человек нахо-
дится в симбиотической связи с природными объектами (животными 
и растениями) и именно эта симбиотическая связь, которая основана на 
равенстве и равноправии, может выступать в современном обществе 
источником новых смыслов и политических изменений [Харауэй, 2021].

Подведем итоги нашей работы. В метафизическом отношении сла-
бая сила выступает как горизонт самого бытия, который предполагает 
реконфигурацию наличного порядка. Поэтому слабая сила указывает 
на событийный характер бытия. Слабая сила подразумевает отказ от 
метафизической модели истины, в рамках которой последняя претен-
дует на самотождественность, неизменность и тотальность. Истина 
свершается, обретает себя как событие. Концепция слабой силы — это 
отказ от трансцендентализма, попытка увидеть мир не через всеобщие 
универсалии, но через логику дифференциации и различия. 



134

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

В рамках современной философской ситуации слабая сила откры-
вает новый взгляд на сложный, дифференцированный характер со-
временного общества. Слабая сила позволяет нам приблизиться к ис-
ходным значениям данных нам культурных смыслов, к пониманию 
того, как устроена традиция, каков ее исток и как можно ее изменить. 
Наконец слабая сила открывает потенциальность нашего существо-
вания, нашу способность к начинанию и свершению.

On the Side of Weakness:  
The Question of Weak Force in Contemporary 
Postmetaphysical Philosophy 
Artur S. Kostomarov
CSc in Phylosophy, Associate Professor of the Department of Philosophy, 
Institute of Social Sciences and Humanities.
Samara National Research University named after  
Academician S.P. Korolev. 
34 Moscow Highway, Samara 443086, Russian Federation. 
ORCID: 0000-0003-0733-3011
arthur_boyard@mail.ru

Abstract. The article examines the ways in which weak force is thematized in modern 
post-metaphysical philosophy and attempts to positively explicate its meaning. 
The novelty lies in its attempt to define human nature not from the perspective 
of strength, which always presupposes an energetic, powerful attitude towards 
essence, but from the horizon of weakness. This ontological perspective allows 
human to discover meanings not included in present existence, as weakness always 
points to difference, potential, and possible existence. Ontologically weak force 
is understood as the immanent horizon of being, which points to the incomplete 
character of the current order and opens up possibilities for its new organisation. 
Therefore, the weak force opposes essentialism, cancels the logic of substance and 
points to the overcoming character of being. From an existential and anthropological 
perspective, weakness reveals humanity’s infirmity as the potential-not, the inability 
to do something, which in turn reveals the very ability to act. Finally, weakness, 
which implies criticism of the cultural canon, discovery of meanings not included 
in the dominant discourse, and points to a possible time, allows individuals to 
obtain a critical, reflexive position in relation to historical experience and the actual 
challenges of modernity. To realize this intention, the author turns to the concept of 
history and messianic time in the works of W. Benjamin, the concept of différance 
by J. Derrida, and the ontology of potential by G. Agamben. 
Keywords: weak force, difference, deprivation, modernity, canon, potentiality, 
messianic time, W. Benjamin, J. Derrida, G. Agamben. 
For citation: Kostomarov A.S. On the Side of Weakness: The Question of 
Weak Force in Contemporary Postmetaphysical Philosophy // Chelovek. 
2025. Vol. 36, N 1. Р. 121–137. DOI: 10.31857/S0236200725010089



135

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.С. Костомаров
На стороне 
слабости: к во-
просу о слабой 
силе в совре-
менной постме-
тафизической 
философии

Литература/References

Агамбен Дж. Дело человека / пер. с итал. И. Кушнаревой // Versus. 2023а. № 2. 
С. 24–38.
Agamben G. Delo cheloveka [Human Action], transl. from Ital. by I. Kushna­
reva. Versus. 2023а. N 2. P. 24–38. 

Агамбен Дж. Оставшееся время: Комментарий к Посланию к Римлянам / пер. 
с итал. С. Ермакова. М.: Новое лит. обозрение, 2018.
Agamben G. Ostavsheesya vremya: Kommentarii k Poslaniyu k Rimlyanam 
[The Time That Remains: A Commentary on the Letter to the Romans], transl. 
from Ital. by S. Ermakov. Moscow: Novoe literaturnoe obozrenie Publ., 2018. 

Агамбен Дж. Потенция мысли / пер. с итал. Д. Фарафоновой // Versus. 2023б. 
№ 2. С. 6–23. 
Agamben G. Potentsiya mysli [The Potency of Thought], transl. from Ital. by 
D. Farafonova. Versus. 2023b. N 2. P. 6–23. 

Агамбен Дж. Средства без цели: Заметки о политике / пер. с итал. И. Саттарова. 
М.: Гилея, 2015. 
Agamben G. Sredstva bez tseli: Zametki o politike [Means Without End: Notes 
on Politics], transl. from Ital. by I. Sattarov. Moscow: Gileya Publ., 2015. 

Агамбен Дж. Царство и слава. К теологической генеалогии экономики и управле-
ния / пер. с итал. Д. Фарафоновой, Е. Смагиной; под. науч. ред. Д. Раскова, 
А. Погребняка, Д. Фарафоновой. СПб.: Изд-во Ин-та Гайдара: Факультет 
свободных искусств и наук СПбГУ, 2019. 
Agamben G. Tsarstvo i slava. K teologicheskoi genealogii ekonomiki i 
upravleniya [The Kingdom and the Glory. For a Theological Genealogy of 
Economy and Government], transl. from Ital. by D. Farafonova, E. Smagina; 
ed. by D. Raskov, A. Pogrebnyak, D. Farafonova. St. Petersburg: Izdatel’stvo 
Instituta Gaidara: Fakul’tet svobodnykh iskusstv i nauk SPbGU Publ., 2019.

Агамбен Дж. Что современно? / пер. с итал. и ред. А. Соколовски. К[иев]: Дух 
и литера, 2012.
Agamben G. Chto sovremenno? [What Is the Contemporary?], transl. from Ital. 
and ed. by A. Sokolovski. K[iev]: Dukh i litera Publ., 2012.

Аристотель. Метафизика / пер. с древнегреч. А.В. Кубицкого // Аристотель. 
Сочинения: в 4 т. / общ. ред. В.Ф. Асмуса. Т. 1. М.: Мысль, 1976а. С. 63–368.
Aristotle. Metafizika [Metaphysics], transl. from Ancient Freek by A.V. Kubit­
skii. Aristotle. Sochineniya: v 4 t. [Works: in 4 vol.], ed. by V.F. Asmus. Vol. 1. 
Moscow: Mysl' Publ., 1976а. P. 63–368. 

Аристотель. О душе / пер. с древнегреч. П.С. Попова // Аристотель. Сочинения: 
в 4 т. / общ. ред. В.Ф. Асмуса. Т. 1. М.: Мысль, 1976б. С. 369–447. 
Aristotle. O dushe [On the Soul], transl. from Ancient Freek by P.S. Popov. 
Aristotle. Sochineniya: v 4 t. [Works: in 4 vol.], ed. by V.F. Asmus. Vol. 1. 
Moscow: Mysl' Publ., 1976b. P. 369–447. 

Беньямин В. Учение о подобии. Медиаэстетические произведения. Сб. ст. / пер. 
с нем. И. Болдырева, А. Белобратова, А. Глазовой и др.; сост. и послесл. 
И. Чубарова, И. Болдырева. М.: РГГУ, 2012. 
Benjamin W. Uchenie o podobii. Mediaesteticheskie proizvedeniya. Sbornik 
statei [Learning About Similarity. Media Aesthetic Works. Collection of 



136

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

Articles], transl. from Germ. by I. Boldyrev, A. Belobratov, A. Glazovа et al.; 
compil. and afterw. by I. Chubarov, I. Boldyrev. Moscow: RGGU Publ., 2012.

Ваттимо Дж. После христианства / пер. с итал. Д.В. Новикова. М.: Три квадрата, 
2007. 
Vattimo G. Posle hristianstva [After Christianity], transl. from Ital. by 
D.V. Novikov. Moscow: Tri kvadrata Publ., 2007. 

Гелен А. Образ человека в свете современной антропологии / пер. с нем. А.Н. Порт­
нова // Личность. Культура. Общество. 2007. Вып. 3(37). С. 37–51. 
Gehlen A. Obraz cheloveka v svete sovremennoi antropologii [The Image of 
Man in the Light of Modern Anthropology], transl. from Germ. by A.N. Portnov. 
Lichnost'. Kul'tura. Obshchestvo. 2007. Iss. 3(37). P. 37–51. 

Деррида Ж. Голос и феномен и другие работы по теории знака Гуссерля / пер. 
с фр. С.Г. Кашиной, Н.В. Суслова. СПб.: Алетейя, 1999.
Derrida J. Golos i fenomen i drugie raboty po teorii znaka Gusserlya [Speech 
and Phenomena: And Other Essays on Husserl’s Theory of Signs], transl. from 
Fr. by S.G. Kashina, N.V. Suslov. St. Petersburg: Aleteiya Publ., 1999.

Деррида Ж. Письмо и различие / пер. с фр. Д.Ю. Кралечкиной. СПб.; М.: Академ. 
проект, 2000.
Derrida J. Pis’mo i razlichie [Writing and Difference], transl. from Fr. by 
D.Yu. Kralechkinа. St. Petersburg; Moscow: Akademicheskii proekt Publ., 2000.

Деррида Ж. Призраки Маркса. Государство долга, работа скорби и новый ин-
тернационал / пер. с фр. Б. Скуратова; общ. ред. Д. Новикова. М.: Logos-
altera: Ессе homo, 2006. 
Derrida J. Prizraki Marksa. Gosudarstvo dolga, rabota skorbi i novyi inter
natsional [Specters of Marx. The State of the Debt, the Work of Mourning, 
and the New International], transl. from Fr. by B. Skuratov; ed. by D. Novikov. 
Moscow: Logos-altera: Esse homo Publ., 2006. 

Дорожкин Е.Л. Призракология (хонтология) как философский поиск другой со-
временности // Филос. мысль. 2022. № 3. С. 42–50.
Dorozhkin E.L. Prizrakologiya (khontologiya) kak filosofskii poisk drugoi so­
vremennosti [Prisracology (Honology) As a Philosophical Search for Another 
Modernity]. Filosofskaya mysl'. 2022. N 3. P. 42–50.

Левинас Э. Избранное: Тотальность и бесконечное / пер. с фр. И.С. Вдовиной, 
Б.В. Дубина, Н.Б. Маньковской, А.В. Ямпольской. М.; СПб.: Университет. 
книга, 2000. 
Levinas E. Izbrannoe: Total’nost’ i Beskonechnoe [Favorites: Totality and the 
Infinite], transl. from Fr. by I.S. Vdovina, B.V. Dubin, N.B. Man’kovskaya, 
A.V. Yampol’skaya. Moscow; St. Petersburg: Universitetskaya kniga Publ., 2000. 

Плеснер Х. Ступени органического и человек: Введение в философскую антро-
пологию / пер. с нем. А.Г. Гаджикурбанова. М.: РОССПЭН, 2004. 
Plessner H. Stupeni organicheskogo i chelovek: Vvedenie v filosofskuyu 
antropologiyu [Levels of Organic Life and the Human: An Introduction to 
Philosophical Anthropology], transl. from Germ. by A.G. Gadzhikurbanov. 
Moscow: ROSSPEN Publ., 2004.

Статников Р.Г. Мессианизм в текстах Вальтера Беньямина и Жака Деррида // 
Studia Religiosa Rossica: научный журнал о религии. 2022. № 4. С. 58–73. 



137

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.С. Костомаров
На стороне 
слабости: к во-
просу о слабой 
силе в совре-
менной постме-
тафизической 
философии

Statnikov R.G. Messianizm v tekstakh Val’tera Ben’yamina i Zhaka Derrida 
[Messianism in the Works of Walter Benjamin and Jacques Derrida]. Studia 
Religiosa Rossica: Russian Journal of Religion. 2022. N 4. P. 58–73.

Фрейд З. Я и Оно / пер. с нем. А. Боковикова // Фрейд З. Сочинения: в 10 т. / общ. 
ред. Е.С. Калмыковой, М.Б. Аграчевой. Т. 3. М.: СТД, 2006. С. 291–353. 
Freud S. Ya i Ono [The Ego and the Id], transl. from Germ. by A. Bokovikov. 
Freid Z. Sochineniya: v 10 t. [Works: in 10 vol.], ed. by E.S. Kalmykova, 
M.B. Agracheva. Vol. 3. Moscow: STD Publ., 2006. P. 291–353.

Хамахер В. Minima philologica: 95 тезисов о филологии: За филологию / пер. 
с нем. А. Глазовой; ред. И. Болдырева. СПб.: Изд-во Ивана Лимбаха, 2020. 
Hamacher W. Minima philologica: 95 tezisov o filologii: Za filologiyu [Minima 
Philologica: 95 Theses on Philology: For Philology], transl. from Germ. by A. Glazova; 
ed. by I. Boldyrev. St. Petersburg: Izdatel’stvo Ivana Limbakha Publ., 2020. 

Харауэй Д. Оставаясь со смутой: Заводить сородичей в Хтулуцене / пер. с англ. 
А. Писарева, Д. Хамис, П. Хановой. Пермь: Hyle Press, 2021.
Haraway D. Ostavayas’ so smutoi: Zavodit’ sorodichei v Htulutsene [Staying 
with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene (Experimental Futures)], transl. 
from Engl. by A. Pisarev, D. Hamis, P. Hanova. Perm': Hyle Press Publ., 2021.

Хатиб С. Необнуленное ничто: Вальтер Беньямин и понятие мессианского / пер. 
с нем. О. Булатовой // Stasis. 2013. № 1. С. 110–138.
Khatib S. Neobnulennoe nichto: Val’ter Ben’yamin i ponyatie messianskogo 
[A Non-Nullified Nothingness: Walter Benjamin and the Messianic], transl. 
from Germ. by O. Bulatova. Stasis. 2013. N 1. P. 110–138.

Caputo J.D. The Weakness of God: A Theology of Event. Bloomington: Indiana 
University Press, 2006. 

Deuber-Mankowsky A. The Image of Happiness We Harbor: The Messianic Power of 
Weakness in Cohen, Benjamin, and Paul. New German Critique. 2008. N 105. 
P. 57–69.

Dickinson C. Canon As an Act of Creation: Giorgio Agamben and the Extended Logic 
of the Messianic. International Journal in Philosophy and Theology. 2010. 
N 2 (71). P. 132–158. 

Lewis T.E. The Architecture of Potentiality: Weak Utopianism and Educational 
Space in the Work of Giorgio Agamben. Utopian Studies. 2012. Vol. 23, N 2. 
P. 355–373. 



138

УДК 130.2

СИМВОЛЫ. ЦЕННОСТИ. ИДЕАЛЫ

©2025     Ф.В. НИКОЛАИ, К.В. ИГАЕВА 

DOI: 10.31857/S0236200725010096

ТРОПОЛОГИЯ НОСТАЛЬГИИ  
И МЕДИАТИЗАЦИЯ ИСТОРИЧЕСКОГО  
ВООБРАЖЕНИЯ НА РУБЕЖЕ ХХ–XXI ВЕКОВ

Николаи Федор Владимирович — доктор фи-
лософских наук, доцент, старший научный 
сотрудник.
Нижегородский государственный университет  
им. Н.И. Лобачевского. 
Российская Федерация, 603022 Нижний Новгород, 
пр. Гагарина, д. 23.
ORCID: 0000-0002-8876-9441
fvnik@list.ru 

Игаева Ксения Владимировна — преподаватель.
Приволжский исследовательский медицинский 
университет. 
Российская Федерация, 603000 Нижний Новгород, 
пл. Минина и Пожарского, д. 10/1. 
ORCID: 0000-0002-8581-0015
igaeva.ksenia@yandex.ru 

Аннотация. В статье рассматриваются три формы ностальгии, действую-
щей на дискурсивном уровне в рамках тропов метафоры, метонимии и 
аллегории. Доказывается, что рост метонимии и спад аллегории, а также 
метафорического прочтения ностальгии в популярной культуре 2000-х гг. 
свидетельствуют о существенных сдвигах в историческом воображении 
и общественных представлениях о прошлом. Причины этих процессов 

Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда, проект 
№ 24-28-00809.



139

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.В. Николаи, 
К.В. Игаева
Тропология но-
стальгии и ме-
диатизация 
исторического 
воображения 
на рубеже  
ХХ–XXI веков

связаны не столько с консервативным поворотом в общественном мне-
нии самых разных стран, сколько с проблемой медиатизации, которая 
делает ставку на максимально широкую аудиторию популярной культу-
ры. Критическое мышление оказывается не востребованным потому, что 
предлагает «сильную» теоретическую программу и требует существенных 
когнитивных усилий, а ностальгия как метонимия делает ставку на удо-
вольствие от зрелищ и повышение статуса зрителей до «экспертов» ис-
ключительно за счет узнавания отдельных визуальных образов. Делает-
ся вывод о том, что ностальгия как аллегория и метафора будут широко 
востребованы лишь в том случае, если найдут более понятные разным 
частям аудитории формы и стратегии интерпретации кинообразов. Со-
временная популярная культура производит пересборку исторического 
воображения, ориентируясь на те социальные функции и практики, ко-
торые делают прошлое «полезным» аудитории, — позволяют смягчить 
растущие противоречия в настоящем и прогнозировать будущее.
Ключевые слова: ностальгия, медиатизация, исследования культуры, тропо-
логия, историческое воображение, критическое мышление.
Ссылка для цитирования: Николаи Ф.В., Игаева К.В. Тропология носталь-
гии и медиатизация исторического воображения на рубеже ХХ–XXI веков //  
Человек. 2025. Т. 36, № 1. С. 138–151. DOI: 10.31857/S0236200725010096

Осенью 2023 года на экраны российских онлайн-кинотеатров 
вышел снятый по одноименной книге Р. Гараева сериал 
«Слово пацана» (Ж. Крыжовников), вызвавший массу откли-

ков на тематических форумах и в социальных сетях. Важной состав-
ляющей этих откликов было парадоксальное ощущение ностальгии: 
«Криминолог Сергеев объяснил ностальгией популярность сериала 
“Слово пацана”» [Моссур, 2024]; «Танцевали “кругами”, дрались 
жестко: сериал “Слово пацана” вызвал ностальгию у красноярцев» 
[Пирогов, 2024]; и т.д. Особенно сильно, как пишут многие зрители 
в своих откликах, провоцируют ностальгию первые две серии карти-
ны. Однако эта ностальгия оказывается весьма странной, поскольку 
связана с «жесткими драками», подростковым насилием и ростом мо-
лодежной преступности в 1980–1990-е годы. Ощущение ностальгии 
у зрителей, по-видимому, вызывает что-то другое — узнавание пред-
метного и жизненного мира своего детства; представления о това-
риществе (пусть и искаженные ситуацией); возможно, какие-то еще 
отличия позднесоветского общества от современного. В любом слу-
чае, эта ностальгия существенно отличается от «Ностальгии» (1983) 
А.  Тарковского, европейского heritage cinema или образа 1960-х  
в сериале «Безумцы» (Вайнер, 2007–2015). Однако — и это ключе-
вой вопрос данной статьи — между собой отличаются сами ощуще-
ния ностальгии (опыт зрителей) или стратегии ее художественно-
го представления в медиа (формы репрезентации)? На наш взгляд, 



140

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

изменение баланса между этими стратегиями и опытом зрителей 
свидетельствует о существенных сдвигах в историческом воображе-
нии и общественных представлениях о прошлом в 2000-е годы.

Феномену ностальгии посвящено огромное количество науч-
ной литературы, анализирующей причины популярности «ретрото-
пий» и «ретроманий» как в России, так и в самых разных странах 
мира [Ahad-Legardy, 2021; Gu Z., 2023; Post-Soviet Nostalgia, 2020; 
The Imagined Past, 1989]. В российских исследованиях культуры и 
социальной философии эта проблематика рассматривается преиму-
щественно через призму политики памяти – идеализации советского 
на фоне роста неравенства в современном обществе и алармистских 
опасений будущего [Мазур Л.Н., 2019; Игаева К.В., 2023]. Хотя такая 
социально-политическая трактовка ностальгии во многом продук-
тивна, она нивелирует две важных проблемы: различие ее тропов и 
структурную трансформацию ностальгии в процессе медиатизации. 

Критическая интерпретация ностальгии: 
аллегория
Известный социальный теоретик Ф. Джеймисон видит в ностальгии 
прежде всего коммерческий прием, позволяющий современному ка-
питализму получить дополнительную прибавочную стоимость при 
реализации товаров и продуктов культур-индустрии, стилизованных 
под ретро [Джеймисон, 2019]. З.  Бауман также объясняет носталь-
гическую идеализацию прошлого социальными факторами: ростом 
неопределенности, культурой рисков и небезопасности (insecurity). 
Последняя включает не только локальные войны, шоковые реформы 
и политику исключения (в ее понимании Дж. Агамбеном), но транс-
формацию идентичностей, границы которых систематически пере-
сматриваются, что вызывает резкий рост ощущений прекарности и 
неудовлетворенности граждан [Бауман, 2013: 13]. С этой точки зре-
ния ностальгия скрывает ослабление социальных лифтов и исчезно-
вение уверенности в завтрашнем дне, по сути, выполняя еще одну — 
терапевтическую функцию. Кроме того, функция ностальгии в эпоху 
позднего капитализма состоит в фальсификации и переписывании 
истории — стирании социальных противоречий, принципиально 
важных для общественно-политических дискуссий 1950–60-х годов, 
забвении альтернатив этого времени, предлагавшихся как «новыми 
левыми» в США, так и интеллигенцией периода «оттепели» в СССР.

Однако подобная критика сама может рассматриваться как носталь-
гическая и все меньше работает в современных условиях. В своей глав-
ной работе «Постмодернизм, или культурная логика позднего капита-
лизма» ключевую главу «Ностальгия по настоящему» Ф. Джеймисон 



141

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.В. Николаи, 
К.В. Игаева
Тропология но-
стальгии и ме-
диатизация 
исторического 
воображения 
на рубеже  
ХХ–XXI веков

начинает с анализа романа Ф. Дика «Распалась связь времен» (1959), а 
потом переходит к фильмам «Дикая штучка» (Демми, 1987) и «Синий 
бархат» (Линч, 1986). Он рассматривает роман Дика как принципи-
альный протест против «эпохи Эйзенхауэра и ее самодовольства, про-
тив изолированного и самодостаточного содержания американского 
маленького (белого, принадлежащего среднему классу) города, про-
тив конформистского и ориентированного на семью этноцентризма 
процветающих США, которые учились потреблению в период бума, 
первого после дефицита и лишений войны, память о которой к этому 
времени утратила остроту» [Джеймисон, 2019: 552]. Массовая куль-
тура стремится заретушировать социальные противоречия: по сюжету 
романа, иллюзия спокойной городской жизни 1950-х годов оказывает-
ся лишь картинкой, скрывающей ужасы атомной гражданской войны 
1997 года – подлинного времени действия. Попытка убежать от совре-
менных трагедий в благополучное детство, выступающее эмоциональ-
ным убежищем, представляет собой результат инфантильной регрес-
сии протагониста, который бессознательно сбежал от тревог граждан-
ской войны в успокоительный и привычный комфорт своего детства, 
пришедшегося на 1950-е [там же: 558]. Ностальгия 1980-х — эпохи 
господства неоконсерваторов во главе с Р. Рейганом и М. Тэтчер — ак-
тивно использует такую стратегию бегства и эстетизации прошлого, 
стирая культурные и социальные противоречия 1950–1960-х годов. 

Джеймисон подчеркивает, что Ф.  Дик использует фантастику 
для выстраивания исторической дистанции не через прошлое (как 
в историческом романе), но через будущее. Эта интеллектуальная 
стратегия представляет собой аллегорию — «сильное» прочтение 
какого-либо образа, отсылающего не к непосредственной реально-
сти прошлого или личному опыту, но воплощающего некую идею 
[Jameson F., 2019; Jameson, 2022]. Аллегорию представляет собой 
и образ Ангела истории, который, по мнению З.  Баумана, сегод-
ня смотрит в будущее, но ветер ностальгии несет его в прошлое: 
«Ангел меняет направление — Ангел истории запечатлен в момент 
разворота, когда лик его разворачивается от прошлого к будуще-
му, его крылья заломлены за спину шквальным ветром, который 
в этот раз дует из воображаемого, предвосхищенного, заранее пу-
гающего ада будущего в сторону рая прошлого (каковым, вероятно, 
он ретроспективно видится после утраты и разрушения)» [Бауман, 
2013: 15–16]. С этой точки зрения не только В. Беньямин мыслил 
«не абстрактными универсальными понятиями и логическими про-
цедурами, а тропами и актами фигурации» [Ларионов, 2023: 111].

Троп аллегории постоянно используется нами как зрителями для 
иллюстрации идей — представлений о справедливости, ценностях и 
идеологических установках, присутствующих в кинематографе. Его 
важность связана с расколом между индивидуальным жизненным 



142

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

миром и коллективными социальными институтами, порождающим 
трудности в поиске языка и культурных форм воображения альтер-
нативных форм социального и политического существования и пред-
ставлений о будущем. Для Джеймисона и других критиков ностальгии 
в осмыслении прошлого важна именно устремленность в будущее, 
которая слишком часто оказывается не отрефлексирована, и которую 
нужно усилить интерпретацией, использующей яркие образы, взятые 
из популярной культуры. Поэтому именно кинематограф (а не живо-
пись или литература) становится сегодня ключевым медиа, которое 
позволяет задействовать аллегорический троп: «Именно благодаря 
так называемому кинематографу ностальгии становится возможной 
некоторая собственно аллегорическая обработка прошлого <…>» 
[Джеймисон, 2019: 565]. При этом кинематограф (например, медлен-
ные, загадочные фильмы Д. Линча) рассматривается не как воплоще-
ние замысла режиссера или как устойчивая жанровая структура, но 
как пространство для активности зрителя и его интерпретаций. С этой 
точки зрения воспоминания о прошлом всегда размыты — это всего 
лишь конструкт, который слишком часто становится объектом мани-
пуляций и требует прояснения именно за счет идей, а не апелляций к 
реальности (за которыми чаще всего кроется идеология).

Проблематизация ностальгии и детских воспоминаний как бегства 
от настоящего важна не только в исторических фильмах и мелодра-
мах. Прямым продолжением идей Ф.  Джеймисона можно считать 
использование аллегорий и отсылок к прошлому (не реальному, но 
кинематографическому) в современных фантастических фильмах, 
особенно сиквелах. Ярким примером такой проблематизации может 
выступать фильм Д. Вильнева «Бегущий по лезвию 2049» (2017). Как 
и в первом фильме Р. Скотта «Бегущий по лезвию» (1982), детские 
воспоминания имплантируются здесь роботам (репликантам) для того, 
чтобы стабилизировать их эмоциональное состояние, — нормализо-
вать и заставить спокойно работать на корпорации. «[Главный герой] 
Декард объяснил Рэйчел [репликанту], что память о детстве не служит 
доказательством ее человеческого начала, потому что имплантирова-
на в ходе сборки. <…> Сама по себе память ничего не доказывает» 
[Филиппов, 2006: 128]. Многие детали и образы в этих фильмах не 
совсем понятны зрителю: например, является ли сам «бегущий по лез-
вию» Декард репликантом. И это подталкивает зрителя к размышле-
ниям, позволяющим заострить и прояснить самое важное, — извлечь 
смысл, который не выражен в фильме напрямую. Например, поставить 
вопрос о новом витке общества потребления, которое сегодня рекла-
мирует и продает не просто товары и симулякры, но желания, эмоции 
и идентичности: «Продукты Уоллеса покупают продукты и услуги 
Уоллеса для продуктов Уоллеса. <…> при постмодернизме появляется 
потребление самого процесса потребления» [Павлов, 2021: 54]. 



143

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.В. Николаи, 
К.В. Игаева
Тропология но-
стальгии и ме-
диатизация 
исторического 
воображения 
на рубеже  
ХХ–XXI веков

Анализируя эти фильмы, А.В. Павлов справедливо отмечает раз-
личие интересов и стратегий интерпретации поклонников «Бегущего 
по лезвию» и его сиквела: академической аудитории (для которой 
важны как раз идеи и аллегории), поклонников литературного талан-
та Ф. Дика и самого (культового) фильма. Для первых аллегория ра-
ботает как историзация — она обозначает разрывы, которые носталь-
гия фиксирует, но стремится преодолеть и вернуться в эстетизиро-
ванное прошлое. Однако для других групп зрителей аллегорическая 
трактовка «Бегущего по лезвию» Р. Скотта или «Синего бархата» 
Д. Линча — их прочтение как симптома кризиса постмодернистско-
го капитализма — оказывается достаточно ограниченной: яркие и 
самостоятельные фильмы активно сопротивляются их редукции ис-
ключительно к социально-политической интерпретации. 

Апология рефлексивной ностальгии: метафора
Как справедливо отмечают Ф. Анекрсмит, Д. Лоуэнталь, П. Рикер (при 
всем отличии их подходов) и другие исследователи, в ностальгии несо-
мненно присутствуют элементы интерсубъективного (феноменологиче-
ского) опыта, фиксирующего различия между прошлым и настоящим. 
Критикуя опубликованный российский перевод книги Ф.  Анкерсмита 
«История и тропология: взлет и падение метафоры», Н.В.  Самутина 
предлагает свою версию его фрагмента: «Ностальгия и ностальгическое 
воспоминание о прошлом дают нам самый интенсивный и самый аутен-
тичный опыт прошлого» [Самутина, 2007: 35]. Ностальгия не просто де-
монстрирует верность прошлому, но показывает чувственный характер 
памяти — ее интенсивность и эмоциональную привязанность к близким 
людям, местам и объектам, важным для человека в прошлом. Она (как 
и память в целом) несет практическую функцию — позволяет ориенти-
роваться в современности (часто хаотичной и неопределенной) и делать 
осмысленный выбор на основе прошлого опыта [Рикер, 2004: 608].

Еще раз подчеркнем, что ностальгия фиксирует неустранимость 
дистанции между настоящим и прошлым, оказываясь в этом отноше-
нии более рефлексивной, чем вызывающий активную критику на про-
тяжении всего ХХ века линейный (девелопментальный) историзм, со-
единяющий прошлое и настоящее через идею прогресса [Олейников, 
2021]. Ярче всего эта рефлексивность и признание разрыва между 
настоящим и прошлым проявляются в ностальгии по детству, кото-
рое невозможно вернуть. Такую ностальгию вряд ли корректно ре-
дуцировать к манипуляциям позднего капитализма (о котором пишет 
Ф. Джеймисон). Как убедительно показывает Д. Лоуэнталь, она ярко 
проявляется не только в современном авторском кино, но и пронизыва-
ет всю популярную культуру эпохи модерна [Лоуэнталь, 2004]. 



144

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

Подчеркнем, что в рамках такой ностальгии крайне трудно прове-
сти границу между реальным опытом и воображаемым: «Ностальгия 
простирается на прошедшее детство и события ранней юности, ох-
ватывает события воображаемого прошлого, которых не пережили 
не только те, кто о них грустит, но которых на самом деле и вооб-
ще не было» [там же: 18]. Ностальгия соединяет унаследованные 
из прошлого вещи, воспоминания о людях, местах и воображаемые 
ситуации, идеализируя и эстетизируя прошлое, наполняя его эмо-
циями. И попытки установить реальность прошлого, отделить ее 
от воображаемых идентификаций, смыслов и фантазий поднимают 
больше вопросов, чем дают ответов. Граница между реальным и во-
ображаемым здесь оказывается предельно размыта. И ностальгия ра-
ботает как метафора — стратегия репрезентации, которая стремится 
выразить реальность прошлого, его самые важные черты, включая 
ожидания будущего и воображаемые идентичности, но признает 
свою относительность и ограниченность форм выражения опыта. 
По мнению Ф.Р.  Анкерсмита, метафора предполагает постоянную 
проблематизацию собственной (индивидуальной) точки зрения че-
рез систематическую отсылку к трансцендентальному субъекту, 
который у И. Канта остается «навсегда недосягаемой сущностью» 
[Анкерсмит, 2003: 82]. Как и аллегория, метафора служит когнитив-
ным инструментом: с одной стороны, она превращает незнакомую 
реальность в знакомую, антропологизируя ее и связывая с самим 
процессом восприятия; а с другой стороны, постоянно «остраняет» 
ее — ищет в ней симптомы инаковости и принадлежности Другому. 

При этом в отличие от аллегории, метафорический троп делает 
ставку на рефлексию субъекта – носителя воспоминаний, а не интел-
лектуальный жест интерпретатора. П. Рикер в своей известной рабо-
те «Память, История, Забвение» подробно описывает память (упо-
миная и ностальгию) как процесс рефлексии — поиск соотношения 
обратимости и необратимости прошлого, его осознанного узнавания 
и неосознанного воскрешения; телесного восприятия и когнитивного 
припоминания; вещности воспоминаний и интеллектуальных (исто-
рических) обобщений о «состоянии вещей», — «памяти как наце-
ленности (visée) и воспоминания как имеющуюся в виду вещь (chose 
visée)» [Рикер, 2004: 45–47]. Такая рефлексия использует весьма 
разные приемы, работающие с опытом прошлого. Визуализировать 
многие из них позволяет европейское ностальгическое кино (heritage 
cinema), для которого как для специфического жанра характерны 
внимание к опыту взросления героев и признание невозможности 
вернуться в прошлое, замедление времени, «зависания» сюжета, 
концентрация на деталях и операторской работе, сильный автор-
ский жест или оригинальная интерпретация известных сюжетов 
и «остранение» (в его понимании российскими формалистами) 



145

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.В. Николаи, 
К.В. Игаева
Тропология но-
стальгии и ме-
диатизация 
исторического 
воображения 
на рубеже  
ХХ–XXI веков

[Самутина, 2007]. Но главное — такое кино передает авторскую за-
вороженность прошлым, фиксирует преследующие режиссера обра-
зы и его рефлексию об их происхождении и феноменологии. 

Например, ностальгия в фильмах А. Тарковского не совпадает 
по тональности со взятыми за основу сценария текстами С. Лема или 
братьев Стругацких, — в каждом фильме режиссера она отсылает к его 
личному опыту. Тогда как отвлеченные социальные идеи вызывают со-
мнения. Тарковский практически во всех фильмах возвращается к об-
разу деревенского дома своего деда в Юрьевце, где они жили с матерью 
во время войны. Однако вернуться в это прошлое каждый раз оказы-
вается невозможно (в сам Юрьевец не стоило ездить, как пишет ре-
жиссер в своем дневнике, — «не следует возвращаться на развалины» 
[Тарковский, 2008: 103]). Именно поэтому А. Тарковский в «Солярисе» 
(1972), снятому по одноименной книге С. Лема, радикально меняет кон-
цовку. В романе главный герой (Кельвин) решает остаться на Солярисе, 
а в фильме он возвращается на Землю: дом (по которому он ностальги-
рует), созданный разумным океаном, кажется ему обманкой, — внутри 
него идет дождь, то есть это всего лишь попытка имитации, иллюзия. 

В «Зеркале» (1974) ностальгический образ деревенского дома из дет-
ства постоянно преследует главного героя во снах. В «Ностальгии» 
(1983) образ дома также постоянно преследует оказавшегося в вынуж-
денной эмиграции писателя А. Горчакова (в исполнении О. Янковского), 
умирающего с этим видением. Во всех этих фильмах ностальгия ста-
новится выражением неумолимого хода времени — реального и ощу-
щаемого нами, а не концептуализированного в абстрактных понятиях. 
«Прошлое, в определенном смысле, гораздо реальнее или уж во всяком 
случае стабильнее, устойчивее настоящего. Настоящее скользит и ухо-
дит, словно песок между пальцами, и определяет свою материальную 
весомость лишь в воспоминании о нем. <…> Время, проживаемое 
нами, оседает в наших душах опытом, располагающимся во времени» 
[Тарковский, 2024]. Метафоры, созданной «разумным океаном» иллю-
зии (в «Солярисе»), сна (в «Зеркале»), грезы (в «Ностальгии») важны 
как постоянная рефлексия над этим интерсубъективным опытом и как 
попытка локализовать его не в пространстве, но во времени. 

Проблематика темпоральности и ностальгии в фильмах 
Тарковского оказывается деполитизирована — к ней вряд ли прило-
жима критика постмодернизма как культурной логики позднего капи-
тализма Ф. Джеймисона или оптика М. Липовецкого (которая будет 
рассмотрена далее). Метафорическая ностальгия трансидеологич-
на — она может использоваться как левыми, так и правыми. Главное 
в ней — не политическая установка, но обозначение разрыва меж-
ду прошлым и настоящим, связанное с интерсубъективным опытом. 
Однако эта интерсубъективность встроена в рамки жанра heritage 
cinema, то есть во многом опосредована или медиатизирована. 



146

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

Амбивалентность ностальгии: метонимия
Два обозначенных подхода к анализу ностальгии — критический и 
апологетический — переплетаются между собой в работах С. Бойм, 
С. Ушакина, М. Липовецкого, Л. Смит и ряда других исследователей 
[Бойм, 2019; Smith, Campbell, 2017]. Хотя многие из них пытаются 
разделить ностальгию на «хорошую» и «плохую» (рефлексивную и 
реставрирующую; ретроспективную и перспективную), важно, что 
основной акцент в этом анализе переносится на саму структуру обра-
зов и механизмы их неотрефлексированного восприятия широкой ау-
диторией. С точки зрения С. Ушакина и М. Липовецкого, эти две со-
ставляющие ностальгии пересекаются благодаря аффекту — до-сим-
волическому, ориентированному на телесный опыт узнаванию 
вещей и предметов из прошлого. Это объединяет музеи советского 
быта и современные сериалы, которые выступают визуализацией 
такого рода музеев. С этой точки зрения ностальгия в «Оттепели» 
(Тодоровский, 2013), «Оптимистах» (Попогребский, 2017, 2021) и 
других российских сериалах действует прежде всего через узнавание 
деталей предметного мира СССР: женских платьев, сталинских вы-
соток, советской мебели, автомобилей и т.д. Логика метонимии пред-
полагает внимание к детали, а не к общему метафорическому смыслу 
кино как высказывания о реальности прошлого или аллегорическому 
прочтению его интеллектуалами. Она предполагает скорее самоцен-
ность и материальность вещей, их несводимость к рефлексии автор-
ского кино или аллегорической идеологизации [Афанасов, 2023]. 

Хотя в «Оттепели» присутствует и элемент рефлексивной носталь-
гии (сюжет посвящен жизни кинематографистов 1960-х годов — ро-
дителей режиссера и их ровесников), образцом для его создания стал 
другой сериал — «Безумцы» (М. Уайнер, 2007–2015). Как призна-
ется сам В. Тодоровский, «Когда сдружился с Мэттью Уайнером — 
это создатель “Mad Men”, — я его спросил: откуда взялся его се-
риал, он сказал: “Да мой папа был рекламщик”. И я подумал: буду 
делать про жизнь папы (режиссера Петра Тодоровского)» [Ефимов, 
Тодоровский, 2013]. Обращение к собственному детству и истории 
«оттепели» опосредовано здесь известным американским сериалом. 
Медиатизация и эстетика играют в метонимической ностальгии го-
раздо более важную роль, чем в метафорическом тропе, — реаль-
ность прошлого реконструируется здесь через самоценность детали, 
а не рефлексию или выстраивание аллегорических интерпретаций. 
Отношение к прошлому выстраивается не на уровне сознательно 
определяемых смыслов нарратива, а на уровне аффекта, который 
приобретает ключевую роль в современных российских сериалах. 

Политическим следствием такой ставки на аффект становится 
конструирование эстетической утопии, стирающей как радикальное 



147

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.В. Николаи, 
К.В. Игаева
Тропология но-
стальгии и ме-
диатизация 
исторического 
воображения 
на рубеже  
ХХ–XXI веков

отличие прошлого (важное для метафорического тропа), так и ал-
легорическое конструирование альтернативного будущего. Эта 
утопия оказывается реализована в капиталистическом настоящем, 
которое становится единственным законным наследником фарцов-
щиков, цеховиков и либеральных дипломатов шестидесятых годов. 
В результате метонимия оказывается проводником консервативной 
идеологии, призванной легитимировать современное статус-кво. 
«Парадоксально, но факт: бунтари прошлого привлекаются для 
поддержания нетрадиционалистского и консервативного проекта 
настоящего» [Липовецкий, Михайлова, 2021: 145].

* * *

Таким образом, различие между позициями исследователей (крити-
ческой, апологетической и амбивалентной по отношению к носталь-
гии) обусловлено не просто их теоретическими или социально-по-
литическими установками, но во многом именно тропологией — 
структурой конструирования образов прошлого или спецификой их 
«префигурации» [Уайт, 2002]. Важно отметить, что эти тропы дела-
ют акцент на разных акторах ностальгии: метафора — на носителе 
воспоминаний, который становится автором; метонимия — на вещи 
и аффективной работе образов в медиа; аллегория — на интерпре-
таторе или активном зрителе. Хотя рассмотренные тропы могут со-
четаться друг с другом, дискурсивный контекст их использования 
свидетельствует о росте в последние годы метонимии, яркими при-
мерами которой могут выступать упоминавшиеся выше сериалы — 
от «Безумцев» и «Оттепели» до «Слова пацана», а также видеои-
гры — от «Bioshock» (2K Boston, 2007) и «Fallout-4» (Bethesda Game 
Studios, 2015) до «Athomic heart» (Mundfish, 2023).

Показательно, что рост метонимии и спад аллегории, а также мета-
форического прочтения ностальгии характерен для популярной культу-
ры в целом (не только российской). Причины этого, на наш взгляд, свя-
заны не столько с консервативным поворотом в общественном мнении 
самых разных стран (точнее гибридным сплавом либеральной поп-куль-
туры и консервативной идеологии «наследия»), сколько с общей про-
блемой медиатизации, которая делает ставку на максимально широкую 
аудиторию популярной культуры, а не на достаточно узкие кластеры 
арт-синема или академической публики. Критическое мышление при 
этом оказывается не востребованным потому, что предлагает «силь-
ную» теоретическую программу и требует существенных когнитивных 
усилий, а метонимия рассчитана на удовольствие от зрелищ и повыше-
ние статуса зрителей до «экспертов» исключительно за счет узнавания 
отдельных визуальных образов и «пасхалочек». Наконец, аллегория 
и метафора предполагают тотальность бытия, тогда как метонимия 



148

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

признает расколотость современного мира и учит практикам повсед-
невных взаимодействий именно в этих условиях дезинтеграции. 

Признание ограниченности каждого из обозначенных выше тро-
пов важно не само по себе, но для проблематизации перспектив даль-
нейшего усиления ностальгии как метонимии за счет других тропов. 
Аллегория и метафора будут широко востребованы лишь в том слу-
чае, если найдут более понятные разным частям аудитории формы 
и стратегии интерпретации кинообразов. Возвращаясь к концепции 
исторического воображения Х.  Уайта [Уайт, 2002], можно предпо-
ложить также, что определенные перспективы есть и у ирониче-
ского тропа (тоже тесно связанного с ностальгией, как показывает 
Л. Хатчеон). В любом случае, современная популярная культура про-
изводит пересборку исторического воображения, ориентируясь на 
те социальные функции и практики, которые делают прошлое «по-
лезным» аудитории, — позволяют смягчить растущие противоречия 
в настоящем и прогнозировать будущее как «иллюзию».

Tropology of Nostalgia and Mediatization  
of Historical Imagination at the Turn  
of the XX–XXI Сеnturies
Feodor V. Nikolai
DSc in Philosophy, Senior Researcher.
Lobachevsky State University.
32 Gagarina Str., 603022 Nizhny Novgorod, Russian Federation.
ORCID: 0000-0002-8876-9441
fvnik@list.ru 

Ksenia V. Igaeva 
Lecturer. 
Privolzhsky Research Medical University. 
10/1, Minin and Pozharsky Sq., 603000 Nizhny Novgorod,  
Russian Federation.
ORCID: 0000-0002-8581-0015
igaeva.ksenia@yandex.ru 

The article examines three forms of nostalgia operating at the discursive level as 
tropes of metaphor, metonymy and allegory. The growth of metonymy and the 
decline of allegory, as well as the metaphorical reading of nostalgia, in the popular 
culture of the 2000s. indicate significant shifts in the historical imagination and 
public understanding of the past. The reasons for these processes are connected 
not so much with the conservative turn in public opinion in various countries, 
but with the general problem of mediatization, which relies on the widest 
possible audience of popular culture. Critical thinking is not in demand because 
it offers a “strong” theoretical program and requires significant cognitive effort. 
Nostalgia as a metonymy offers pleasure from spectacle and raising the status 



149

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.В. Николаи, 
К.В. Игаева
Тропология но-
стальгии и ме-
диатизация 
исторического 
воображения 
на рубеже  
ХХ–XXI веков

of viewers to “experts” solely through the recognition of visual images. It is 
concluded that allegory and metaphor will be in wide demand only if they find 
forms and strategies for interpreting film images that are more understandable 
to different parts of the audience. Contemporary popular culture reassembles 
the historical imagination, focusing on those social functions and practices that 
make the past “useful” to the audience — allowing them to mitigate the growing 
contradictions in the present and predict the future.
Keywords: nostalgia, mediatization, cultural studies, tropology, historical 
imagination, critical thinking.
For citation: Nicolai F.V., Igaeva K.V. Tropology of Nostalgia and Mediatization 
of Historical Imagination at the Turn of the XX–XXI Centuries // Chelovek. 
2025. Vol. 36, N 1. P. 138–151. DOI: 10.31857/S0236200725010096

Литература/References

Анкерсмит Ф.Р. История и тропология: взлет и падение метафоры / пер. с англ. 
М. Кукарцева, Е. Коломоец, В. Катаева. М.: Прогресс-Традиция, 2003. 
Ankersmit F. Istoriya i tropologiya: vzlet i padenie metafory [History and Tropology. 
The Rise and Fall of Metaphor]. Moscow: Progress-Tradiciya Publ., 2003. 

Афанасов Н.Б. Скромное обаяние советских вещей // Galactica Media: Journal of 
Media Studies. 2023. № 3. С. 313–328.
Afanasov N.B. Skromnoe obayanie sovetskih veshchej [The discreet charm of the 
Soviet things]. Galactica Media: Journal of Media Studies. 2023. № 3. С. 313–328. 

Бауман З. Ретротопия / пер. с англ. В.Л. Силаевой. М.: ВЦИОМ, 2019. 
Bauman Z. Retrotopiya [Retrotopia]. Moscow: WCIOM Publ., 2019. 

Бойм С. Будущее ностальгии / пер. с англ. А. Стругача. М.: Новое литературное 
обозрение, 2019. 
Boym S. Budushhee nostalgii [The Future of Nostalgia]. Moscow: New 
Literary Review, 2019. 

Джеймисон Ф. Постмодернизм, или культурная логика позднего капитализма / 
пер. с англ. Д. Кралечкина. М.: Изд-во Института Гайдара, 2019. 
Jameson F. Postmodernizm, ili kulturnaya logika pozdnego kapitalizma [Post
modernism, or, The Cultural Logic of Late Capitalism]. Moscow: Gaidar In
stitute Publ., 2019. 

Ефимов С., Тодоровский В. «Я решил, что в “оттепели” все женщины будут 
красивыми» // Комсомольская правда. 2013. Электронный ресурс. URL: 
https:// www.kp.ru/daily/26166.5/3053484/ (дата обращения: 31.03.2024).
Efimov S., Todorovsky V. Ya reshil, chto v “ottepeli” vse zhenshchiny bu
dut krasivymi [“I decided that during the “thaw” all women would be beautiful”]. 
Komsomolskaya Pravda. 2013. URL: https:// www.kp.ru/daily/26166.5/3053484/ 
(date of access: 31.03.2024).

Игаева К.В. Политика памяти в Восточной Европе: трансформация нарративов в 
«старых» и «новых» медиа // Диалог со временем. 2023. № 85. С. 369–373. 
Igaeva K.V. Politika pamyati v Vostochnoj Evrope: transformaciya narrativov 
v “staryx” i “novyx” media [Politics of memory in Eastern Europe: the 



150

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

transformation of narratives in “old” and “new” media]. Dialog so vremenem. 
2023. N 85. P. 369–373. DOI: 10.21267/AQUILO.2023.85.85.024 

Ларионов О. Аллегории, монады, история. Заметки на полях книги Фредрика 
Джеймисона о Вальтере Беньямине // Неприкосновенный запас. 2023. 
№ 3. С. 111–124. 
Larionov O. Allegorii, monady, istoriya. Zametki na polyax knigi Fredrika 
Dzhejmisona o Valtere Benyamine [Allegories, Monads, History. Notes on the 
Margins of Fredric Jameson’s book on Walter Benjamin]. Neprikosnovennyj 
Zapas. 2023. N 3. P. 111–124. 

Липовецкий М., Михайлова Т. Больше, чем ностальгия (поздний социализм в сери-
алах 2010-х годов) // Новое литературное обозрение. 2021. № 3. С. 127–147. 
Lipovetsky M., Mikhailova T. Bolshe, chem nostalgiya (pozdnij socializm 
v serialax 2010-x godov) [More than Nostalgia: Late Socialism in TV Series 
of the 2010s]. Novoe literaturnoe obozrenie. 2021. N 3. P. 127–147. 

Лоуэнталь Д. Прошлое — чужая страна / пер. с англ. А.В. Говорунова. СПб.: 
Владимир Даль, 2004. 
Lowental D. Proshloe — chuzhaya strana [The Past Is a Foreign Country]. 
Saint Petersburg: Vladimir Dal′ Publ., 2004. 

Мазур Л.Н. Ностальгия по СССР: память – мифы – политика? // Документ. Архив. 
История. Современность. 2019. № 19. С. 180–206. 
Mazur L. Nostalgiya po SSSR: pamyat′ – mify – politika? [Soviet Nostalgia: 
Memory – Myths – Politics?]. Document. Archive. Story. Modernity. 2019. 
N 19. P. 180–206. 

Моссур М. Криминолог Сергеев объяснил ностальгией популярность сериа-
ла «Слово пацана» // URL: https://www.osnmedia.ru/kultura/kriminolog-
sergeev-obyasnil-nostalgiej-populyarnost-seriala-slovo-patsana/ (Дата обра-
щения: 31.03.2024).
Mossur M. Kriminolog Sergeyev ob”yasnil nostal’giyey populyarnost’ seriala 

“Slovo patsana” [Criminologist Sergeev Explained the Popularity of the Series 
“The Word of the Boy” by nostalgia]. URL: https://www.osnmedia.ru/kultura/
kriminolog-sergeev-obyasnil-nostalgiej-populyarnost-seriala-slovo-patsana/
(date of access: 31.03.2024).

Олейников А.А. Время истории // Логос. 2021. № 4. С. 5–30. 
Oleynikov A. Vremya istorii [History’s Time]. Logos. 2021. N 4. P. 5–30. 
DOI: 10.22394/0869-5377-2021-4-5-27 

Павлов А.В. Будущее 2049: политический потенциал позднего постмодернизма // 
Логос. 2021. № 6. С. 35–62. 
Pavlov A. Budushhee 2049: politicheskij potencial pozdnego postmodernizma 
[Future 2049: the Political Potential of the Late Postmodernism]. Logos. 2021. 
N 6. P. 35–62. DOI: 10.22394/0869-5377-2021-6-35-58 

Пирогов В. Танцевали “кругами”, дрались жестко: сериал “Слово пацана” вызвал но-
стальгию у красноярцев // URL: https://kras.mk.ru/social/2023/12/11/tancevali-
krugami-dralis-zhestko-serial-slovo-pacana-vyzval-nostalgiyu-u-krasnoyarcev.
html?ysclid=lt5u1w95cr459761220 (Дата обращения: 31.03.2024).
Pirogov V. Tantsevali “krugami” dralis’ zhestko: serial “Slovo patsana” vyzval 
nostalgiyu u krasnoyartsev [“They danced in circles, fought fiercely: the series 

“The Word of a Boy” caused nostalgia among Krasnoyarsk residents]. URL: https://



151

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.В. Николаи, 
К.В. Игаева
Тропология но-
стальгии и ме-
диатизация 
исторического 
воображения 
на рубеже  
ХХ–XXI веков

kras.mk.ru/social/2023/12/11/tancevali-krugami-dralis-zhestko-serial-slovo-
pacana-vyzval-nostalgiyu-u-krasnoyarcev.html?ysclid=lt5u1w95cr459761220 
(date of access: 31.03.2024).

Рикер П. Память, история, забвение / пер. с фр. И.И. Блауберг, И.С. Вдовиной. 
М.: Изд-во гуманитарной литературы, 2004. 
Ricoeur P. Pamyat, istoriya, zabvenie [Memory, History, Forgetting], transl. from 
French by I.I. Blaubeg, I.S.Vdovina. Moscow: Humanitarian Literature Publ., 2004. 

Самутина Н.В. Идеология ностальгии: проблема прошлого в современном евро-
пейском кино. М.: ГУ ВШЭ, 2007. 
Samutina N.V. Ideologiya nostal`gii: problema proshlogo v sovremennom 
evropejskom kino [The Ideology of Nostalgia: The Problem of the Past in 
Modern European Cinema]. Moscow: HSE Publ., 2007. 

Тарковский А.А. Запечатленное время // Медиа-архив: Андрей Тарковский. 
2008–2015. Электронный ресурс. URL: http://www.tarkovskiy.su/texty/
vrema/vrema4.html (Дата обращения: 31.03.2024).

Тарковский А.А. Мартиролог. Дневники. М.: Международный Институт им. 
Тарковского, 2008. 
Tarkovsky A. Martirolog. Dnevniki [Martyrology. Diaries]. Moscow: Tar
kovsky International Institute Publ., 2008. 

Уайт Х. Метаистория. Историческое воображение в Европе XIX века / пер. 
с англ. Е.Г. Трубиной, В.В. Харитонова. Екатеринбург: Изд-во Уральского 
университета, 2002.
White H. Metaistoriya. Istoricheskoe voobrazhenie v Evrope XIX veka 
[Metahistory: The Historical Imagination in Nineteenth-Century Europe], 
transl. from Engl. by E.G. Trubina, V.V. Kharitonov. Ekaterinburg: Ural 
University Publ., 2002. 

Филиппов А.Ф. Восстание картезианцев: к социологической характеристике филь-
ма «Бегущий по лезвию» // Фантастическое кино. Эпизод первый / под ред. 
Н. Самутиной. М.: Новое литературное обозрение, 2006. C. 124–152.
Filippov A. Vosstanie karteziancev: k sociologicheskoj xarakteristike fil`ma 
«Begushhij po lezviyu» [The Revolt of the Carthusians: Toward a Sociological 
Characteristics of the Film “Blade Runner”]. Fantastic movie. Episode one. 
N. Samutina (ed.). Moscow: NLO, 2006. P. 124–152. 

Ahad-Legardy B. Afro-Nostalgia: Feeling Good in Contemporary Black Culture. 
Champaign: University of Illinois Press, 2021. 

Fredric Jameson and Film Theory: Marxism, Allegory, and Geopolitics in World 
Cinema. K.B. Wagner, J. Szaniawski, M. Cramer (eds.). New Brunswick: 
Rutgers University Press, 2022. 

Gu Z. Screen Media and the Construction of Nostalgia in Post-Socialist China. New 
York: Palgrave Macmillan, 2023. 

Jameson F. Allegory and Ideology. L.; New York: Verso, 2019. 
Post-Soviet Nostalgia: Confronting the Empires Legacies, O. Boele, B. Noordenbos, 

K. Robbe (eds.). New York; L.: Routledge, 2020. 
Smith L., Campbell G. ‘Nostalgia for the Future’: Memory, Nostalgia and the Politics of 

Class. International Journal of Heritage Studies. 2017. Vol. 23(7). P. 612–627. 
The Imagined past: History and Nostalgia, M. Chase, C. Shaw (eds). Manchester: 

Manchester University Press, 1989. 



152

УДК 130.3

©2025     Ф.И. ГИРЕНОК

DOI: 10.31857/S0236200725010107

ФИЛОСОФСКИЙ АНАЛИЗ  
«МИСТЕРИУМА» СКРЯБИНА

Гиренок Федор Иванович — доктор философских 
наук, профессор, заведующий кафедрой философ-
ской антропологии философского факультета. 
Московский государственный университет 
им. М.В. Ломоносова. 
Российская Федерация, 119991 Москва, Ленин-
ские горы, д. 1.
ORCID: 0000-0002-5055-7689
girenok@list.ru

Аннотация. В статье анализируется попытка А.Н. Скрябина построить «Ми-
стерию» уже не как произведение искусства, а как часть реального мирово-
го процесса, завершающего старую культуру и создающего новую культуру 
с новым человеком. При этом Скрябин обнаруживает разрывы в единстве 
мира и пытается их устранить. Для этого он использует идеи философии 
всеединства В. Соловьева и антропософии Е. Блаватской. А.Н. Скрябин ста-
вит перед собой цель восстановления искусства в его изначальной целост-
ности. Изначальная целостность задается мистерией. В статье анализиру-
ется проблема соотношения звука и цвета, звука и слова, литературного 
текста и музыкального и делается вывод о том, что поэзия Скрябина не 
только соответствует высокому порядку звучания его музыки, но и обла-
дает ценностью сама по себе, превращая Скрябина в поэта. В этой связи 
в статье отмечается фундаментальный характер различия между речью и 
языком. При этом язык понимается как нечто производное от речи, как по-
бочный продукт ее существования. В свою очередь, речь невозможна без 
такой «субъективности», как воображение. Как показывает автор, именно 
это обстоятельство позволило А.Н. Скрябину понимать музыку не как то, 
что противостоит поэзии, а, напротив, для него музыка есть не что иное, как 
изначальное звучание речи человека, обращенной к самому себе. Скрябин, 



153

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.И. Гиренок
Философский 
анализ «Ми-
стериума» 
Скрябина

исходя из синестезии звука и цвета, обоняния, осязания и слова, как буд-
то бы указывает на ассоциацию, по законам которой человек создает из 
материала своих ощущений новые сопоставления. В статье показывается, 
что это ошибочное мнение. Суть дела состоит не в новых сопоставлениях, 
а в том, что в философии называют трансцендентальной схемой. Скрябин 
мог ничего не знать об этой схеме, но как бы интуитивно он отклоняет идею 
ассоциаций чувств и ощущений и принимает кантовский трансценденталь-
ный схематизм. У Канта даже человеческое «я» является схематизмом рас-
судка и одновременно, как он говорит, монограммой чистой способности 
воображения, то есть субъективностью.
Ключевые слова: сознание, теургия, синестезия, воля, гений, дух, данность, 
смерть, антропософия, философия всеединства.
Ссылка для цитирования: Гиренок Ф.И. Философский анализ «Мистериу
ма» Скрябина // Человек. 2025. Т. 36, № 1. С. 152–166. DOI: 10.31857/
S0236200725010107

Философский анализ незаконченного произведения А.Н. Скря­
бина под названием «Мистерия» состоит из нескольких ча­
стей. Сначала анализируется критика Скрябина за то, что он 

связывает музыку с философией, и делается вывод о том, что в основе 
музыкального проекта композитора лежит философия всеединства 
В. Соловьева, а в основании его идеи синестезии лежит теория про­
дуктивного воображения априори И. Канта. Для того чтобы понять 
смысл мистерии Скрябина, в статье вводится понятие теургии. В рам­
ках этого понятия раскрывается музыкальное и поэтическое содержа­
ние «Поэмы экстаза» Скрябина. В поэме Скрябин фиксирует разрыв 
всеединства: дух и мир разобщены. Чтобы преодолеть разобщение, 
Скрябин предлагает отказаться от старого мира и преодолеть прежне­
го человека. В процессе анализа в статье делается вывод о том, что 
нового человека Скрябин относит не к тому, что есть, а к тому, что дано. 
В заключение раскрывается смысл идеи данности Скрябина и делает­
ся вывод о том, что сознание понимается Скрябиным как врата смерти.

В 1903 году А. Скрябин приступил к работе над музыкальной ми­
стерией. Его идея состояла в том, чтобы в одном произведении соеди­
нить звук, цвет, запах и слово. Осязательное отношение к миру также 
должно, полагал композитор, быть частью музыки. Аффективные 
токи энергии, вызываемые в человеке звуками, сопровождаются дви­
жением аффектов в области цвета, обоняния и осязания. 

Если мы скажем, что Скрябин теург, то это будет непонятно, ибо все 
знают, что Скрябин композитор. Тогда зададим себе вопрос, что значит 
быть композитором в начале XX века? Ответ очевиден: сочинять музы­
ку. Но Скрябин, по словам Б. Шлецера, с 1913 года по 1915 год сочинял 



154

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

не музыку, а литературные тексты [Шлецер, 1919]. Он в это время пе­
рестал быть композитором и стал писателем, разрабатывая концепты 
«Предварительного действа». По словам Н. Бандуры, музыка начина­
ется там, где заканчивается слово. Скрябин стремился к тому, чтобы 
его тексты не уступали музыке, в мире звуков он, Скрябин, мог сделать 
все, что хотел. И в области слова он хотел достигнуть невозможного. 
Его тексты сегодня можно читать независимо от музыки. Позднее му­
зыканты (А. Немтин), воссоздавая музыку Скрябина, использовали 
его тексты как ориентир для распределения музыкальной материи, но 
не как авторское сопровождение музыки. Между тем поэзия Скрябина 
страстная, чувственная, а музыка у него холодная, в стиле космиче­
ского мистицизма. Как их соединить? Это уже само по себе является 
эстетической проблемой. Помимо этого, существуют разные времен­
ные масштабы для выражения мысли и чувств посредством звуков и 
слов. Пять минут музыки могут быть описаны тремя стихотворными 
строчками. И наоборот, полторы страницы текста музыкально могут 
быть пережиты за десять секунд. На необычное сочетание музыки и 
поэзии обратили внимание критики еще при жизни Скрябина.

Поэзия и музыка
По поводу литературных добавлений в программу концертов 
Н.Д.  Кашкин писал в 1909 году в «Русском слове»: «Г. Скрябин 
в качестве композитора является очень крупным талантом, одним 
из наиболее выдающихся в настоящее время, но в этом таланте по­
явилось нечто наносное, грозящее повредить как пониманию его 
произведений, так и дальнейшей его композиторской деятельности. 
Этот вредный наносный элемент, по-нашему, заключается в тех 
многословных, хотя и не особенно связных программах, которыми 
он сопровождал исполнение своих симфонических произведений… 
Как в своих больших симфониях, так и в маленьких фортепианных 
пьесах г. Скрябин очень ярко передает свои личные переживания, и 
его можно назвать одним из субъективнейших композиторов наше­
го времени. Высшей точкой, какой достигло его творчество, для нас 
представляется Третья симфония, носящая название “Божественной 
поэмы”. Эта музыка сама говорит за себя, представляя живой худо­
жественный организм, общее же ее содержание вполне определя­
ется множеством подзаглавий, разбросанных в партитуре, как, на­
пример: “Борьба”, “Наслаждения” и так далее. Но композитору по­
казалось этого недостаточно, и он присочинил еще довольно длин­
ную программу, представляющую какую-то мертвую, отвлеченную 
схему, не особенно связно изложенную. Нам кажется несомненным, 
что не музыка сочинена на эту программу, а, напротив, программа 



155

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.И. Гиренок
Философский 
анализ «Ми-
стериума» 
Скрябина

сочинена на совсем уже готовую музыку, в чем последняя совер­
шенно не нуждалась» [Скрябин, 2003: 517]. 

В «Поэме экстаза» критик видит напыщенность набора слов. 
Неужели, восклицает он, эти обрывки и фразы, намекающие на из­
вестное философское учение, могут служить каким-нибудь пояс­
нением для живой и необыкновенно сильной по выразительности 
музыки? Критик имеет в виду философию В. Соловьева и сравни­
вает с ней музыку Скрябина. Никто не спорит с тем, что музыка 
Скрябина в тысячу раз богаче содержанием, мыслью и поэзией, 
нежели философские программы сами по себе. Но была бы му­
зыка Скрябина лучше, если бы ее лишили связи с философией? 
Думаю, что нет, не было бы в ней той цельности, которая в ней есть. 
Скрябин возлагал свои надежды на то, что он называл «мистерией».

Синестезия и воображение
Высказывания Скрябина по поводу мистерии, записанные А.А. Голь­
денвейзер, не оставляют сомнений в том, что в замыслах компо­
зитора существовал целый комплекс декоративно-постановочных 
решений в духе синестезии: «В этом художественном произведе­
нии (в «Мистерии». — прим. Ф.Г.) не будет ни одного зрителя. Все 
будут участниками. Горе его (Скрябина. — прим. Ф.Г.) только в том, 
что Вагнеру для его реформы не хватало денег на постройку театра, 
устройство невидимого оркестра и т. п., а ему (Скрябину) нужны осо­
бенные люди, особенные артисты, совсем иная, новая культура, кото­
рую деньгами не создашь… В состав исполнителей войдет, конечно, 
оркестр, большой смешанный хор, инструмент со световыми эффекта­
ми, танцы, шествия, процессии, фимиамы, ритмическое произнесение 
текста... Декораций не будет никаких, только необходимые музыкаль­
ные инструменты, одежда какая-то особенная для участвующих, ткани, 
световые эффекты… Для “Мистерии” как необходимые эффекты будут 
введены курения, фимиамы, ладан. Он говорит, что форма храма, в ко­
тором всегда будет происходить “Мистерия”, не будет вечно каменно-
однообразна, а будет вечно изменяться, вместе с настроением и движе­
нием “Мистерии”. Это, конечно, при помощи курений и возжиганий, 
которые будут видоизменять очертания и архитектурные контуры… 

“Мистерия” будет продолжаться несколько дней» [Скрябин, 2003: 612].
Синергия звука, цвета, обоняния и других ощущений указывает как 

будто бы на их ассоциацию, по законам которой человек создает из ма­
териала своих ощущений новые сопоставления. Но суть дела состоит 
не в новых сопоставлениях, а в том, что Кант в свое время называл тран­
сцендентальной схемой. Если бы не было этой схемы, то мы не смогли 
бы соединить бытие и мысль, чувства и рассудок. А без этого соединения 



156

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

пропала бы вся человеческая реальность. Даже наше «я» является схе­
матизмом нашего рассудка и одновременно «монограммой» чистой 
способности воображения. Какой способности? Мыслить чувством и 
чувствовать мыслью. Или, как говорит Скрябин, видеть звук и слышать 
цвет, осязать вкус и звуком передавать запах. Этот синтез опирается не на 
опыт, а на априорную способность воображения человека, на ее продук­
тивность. То есть еще никакого «я» у человека не было, а продуктивный 
синтез способности воображения уже работал. Поэтому ребенок может 
видеть посредством осязания, а посредством запаха слышать.

Если мы говорим об аналогии временных и пространственных от­
ношений, то мы говорим не о воображении, а о рассудке. Например, 
схемой субстанции у Канта служит устойчивость реального во вре­
мени, схемой причинности — последовательность многообразного. 
Но синестезия — продукт априорного воображения, а не пассивных 
(случайных) ассоциаций. Из факта одновременности ощущений 
не следует, что перед нами находится какая-то целая вещь. У од­
ного человека могут быть одни ассоциации, у другого — другие. 
Необходимость имеет априорное происхождение. Чтобы понять, 
к какому целому стремился Скрябин, к какому единству он тяготел, 
нужно понять, что разные ощущения превращаются в реально суще­
ствующую вещь в мистерии, или, что то же самое, в субъективной 
произвольной деятельности воображения. Где свобода, там не может 
быть истины. Где мы находим истину, там мы не найдем свободу, ибо 
свобода — это произвол самодеятельности человека.

В «Критике способности суждения» Кант писал: «Искусством сле­
довало бы назвать только создание чего-либо через свободу, то есть че­
рез произвол» [Кант, 1898: 172]. Любое соединение в объекте дается не 
объектом, а субъектом. Мы можем представить соединенным только то, 
что уже прежде сами соединили. В одном из писем Скрябин также писал, 
что если восторжествует философия реализма (объективизма) Бальзака 
и Флобера, то «впоследствии все художники будут черпать свое вдох­
новение единственно в природе и жизни и окончательно забудут самих 
себя и свою субъективность» [Скрябин, 2003: 68]. Продуктивное вооб­
ражение потому и продуктивно, что соединяет многообразие в предмете. 
Этот предмет создается не природой, а человеком. Предмет — продукт 
«слепого произвола». Если бы в основе такого предмета лежал не про­
извол воображения, а некая необходимость, то мы получили бы аналог 
божественного творения мира. Чувственность и рассудок соединяются 
по необходимости, а не посредством воображения, только у шизофре­
ника, который выступает в данном случае как машина по производ­
ству галлюцинаций. Органы чувств, предназначенные для восприятия 
внешнего мира, стимулируются у него не извне, а изнутри посредством 
мышления. При этом они дают галлюцинации, то, что не сопоставляет­
ся с реальностью, ибо уже само по себе является реальностью.



157

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.И. Гиренок
Философский 
анализ «Ми-
стериума» 
Скрябина

Скрябин как напряжение философской мысли 
Скрябин — русский композитор. Но чтобы понимать музыку Скрябина, 
не нужно быть русским. Для этого недостаточно быть и европейцем. Для 
этого, прежде всего, нужно понимать всю европейскую культуру, то есть 
понимать ее философию. А ей две с половиной тысячи лет. «Скрябин, — 
говорил А.Ф. Лосев, — есть наивысшее напряжение западноевропей­
ской мысли и творчества и вместе — конец ее» [Лосев, 1990: 301]. 

Мы знаем только двух писателей, которые попробовали сжать 
это европейское многолетие в обозримый образ. Один — это 
Джойс со своим «Улиссом». Другой — Пруст с серией сочине­
ний под названием «В поисках утраченного времени». Джойс 
уложил все содержание европейской культуры в один день жизни 
Леопольда Блума. Пруст в описании чувств Марселя по отноше­
нию к Альбертине представил весь европейский галлюценоз.

И был только один музыкант, который все, что европейцы слы­
шали, видели, что они чувствовали и о чем они думали, решил по­
местить в «Мистерию». А поскольку он умер прежде, чем это ему 
удалось сделать, он представил задуманное в «Предварительном 
действии». Этот музыкант —А.Н. Скрябин. В нем мы находим на­
чало и конец европейской культуры. И прежде всего философии.

Для Скрябина, писал Лосев, характерен анархический индивиду­
ализм, мистический универсализм и «эротический историзм» [Лосев, 
1990: 257]. Скрябин в музыке — это Шопен, Вагнер, Лист, Дебюсси, 
но не Глинка, Чайковский и Мусоргский. В философии он — грек и 
одновременно поклонник Блаватской и Соловьева. Скрябин — ма­
ньяк, то есть человек одной идеи. Для него даже Вагнер недостаточно 
маниакален, ибо в его жизни не все было подчинено одной цели, как 
у самого Скрябина. Кто из нас не боится маньяков? Мы бежим от них, 
от их односторонности. Мы хотим, чтобы человек был развит со всех 
сторон. А чем мы платим за свою разносторонность? Мы платим за 
нее своей посредственностью. Неистовство Скрябина плодотворно.

Теория сознания Скрябина проста. Чем больше у человека жиз­
ни, тем меньше у него сознания. Чем больше у человека сознания, 
тем меньше у него жизни. У Скрябина все сознание было сжато 
в одну цель. Чем больше это сжатие, тем сильнее воля. Скрябин, как 
и Соловьев, боялся жизни. Потому что жизнь структурирована как 
бессознательное. Сознание стерильно. В жизни можно заразиться. 
Скрябин и Соловьев боялись заразиться, то есть они боялись жить. 
Тем не менее у Скрябина было семь детей, правда трое из них умерли.

Теургия
Вернемся к слову «теург». Это слово придумал Вячеслав Иванов 
в работе «Взгляд Скрябина на искусство» [Иванов, 1979]. Задачу 



158

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

теургии сформулировал Соловьев. Это — «всеобщее соединение» 
[Соловьев, 1889]. Теург — тот, кто дает существование тому, чего 
нет. Иными словами, Скрябин посредством искусства хотел изме­
нить мир. Он разлюбил искусство как искусство. Искусство — это 
не развлечение. Это воссоединение каждого с тем, что выше его. 

У Скрябина было немного мыслей. Вернее, у него она была 
одна: отправить на покой старый мир и создать новый. Человека 
старого мира ждала смерть. Его последний праздник — мировой 
пожар. Человек нового мира будет, как полагал Скрябин, демате­
риализован. Циолковский позднее назовет адекватной формой его 
(нового человека) существования лучистую энергию.

Во времена Платона еще полагали, что рассудительность в чело­
веке от человека, а неистовство в нем от бога. Тот, кого боги изби­
рали для разговора с людьми, сходил с ума. Он не говорил от своего 
имени. Посредством него говорили боги. Уже сама постановка за­
дачи ставит на первый план размышлений Скрябина не ум, а волю. 
Воля и сознание вводят человека в мир магии и мистики. Магия 
связана с воздействием человека на вещи, а мистика — с коммуни­
кацией человека со сверхъестественными вещами. В первом слу­
чае достаточно воли, во втором требуется колдовство и заклинания. 
У Достоевского черт в разговоре с Иваном Карамазовым признает­
ся в том, что любит заходить в церковь и ставить свечки Богу. 

Теургия дает и отнимает существование у призраков. Но отни­
мать и давать существование может только Бог. И еще, как скажет 
Скрябин, гений художника. Возникает проблема. Если есть Бог, то 
нет места гению. Если есть гений, то нет места Богу. И эту пробле­
му нужно было музыкально разрешить Скрябину.

В европейском сознании ее разрешил Гегель. Его мысль состояла 
в том, что «мир существует самостоятельно и в основном закончен» 
[Гегель, 1977: 89]. Остались мелочи. Если человек не хочет погиб­
нуть, то он должен к этому миру приспособиться. В том числе и ге­
ний. Искусство по большому счету осталось в прошлом. От него нет 
никакого толка. В современном мире достаточно было эстетики для 
распознания того, что на первый взгляд лучше выглядит. Что может 
художник? Он может изображать мир, представлять его, рефлексиро­
вать, то есть развлекать зрителей, показывая им картинки с выставки. 
Все разумное, как скажет Гегель, действительно, все действительное 
разумно. Внешнее растворено во внутреннем, внутреннее — во внеш­
нем. Европейский мир метафизически схлопнулся. В нем есть и магия, 
и мистика. В нем нет теургии. Даже Вагнеру мало что удалось сделать 
в мистерии «Парсифаль». Спасая другого, ты спасаешь себя, говорил 
в ней Вагнер. Ничего радикального в этой мысли нет. Одно приспосо­
бление. Вагнер сохранил разрыв между сценой и зрительным залом, 
не дал слово хору. А если нет многоголосия, то, как заметил В. Иванов, 



159

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.И. Гиренок
Философский 
анализ «Ми-
стериума» 
Скрябина

нет подступа и к мысли об общем действии. А в России об общем деле 
мечтали многие. В Европе говорили, что для него нет оснований.

Скрябин — это разрыв с традиционными художественными прак­
тиками. Он чувствовал себя демиургом. Скрябин уверял Плеханова, 
что, прыгнув в пропасть, силой воли сможет удерживать себя в воз­
духе. Плеханов ему не поверил. Бальмонт ему верил. Скрябин при­
ходил в ужас от мысли о вечном повторении одного и того же. Мир 
сущего, к которому ничего нельзя прибавить и от которого ничего 
нельзя отнять, не достоин, на его взгляд, существования. Искусство 
измеряется не произведениями, а событиями. Вместо того, чтобы 
отказаться от греческого мифа о бытии, Скрябин принимает идею 
всеединства Соловьева и совершает метафизическую ошибку. Что 
же понравилось Скрябину в философии Соловьева?

«Художники и поэты, — писал Соловьев, — опять должны стать жре­
цами и пророками, но уже в другом, еще более важном и возвышенном 
смысле: не только религиозная идея будет владеть ими, но и они сами 
будут владеть ею и сознательно управлять ее земными воплощениями» 
[Соловьев, 1990: 67]. Что это значит? Это значит, что Бог — на небе, а 
поэт (гений) — бог на земле. Скрябину это понравилось. Он ощутил себя 
богом. Богу сознание не нужно, а пророку (композитору) нужно. Одна 
идея — одна воля, и при этом полное сознание. «Теургия не культуру 
творит, а новое бытие», — заметил Бердяев [Бердяев, 1994: 236]. Но но­
вое бытие не помещается в идею всеединства Соловьева. Оно требует, по 
словам Скрябина, «сложного единства». Почему сложного? Потому что 
время не поток, в котором за числом 15 следует число 16. Однако в числе 
15 не закодировано, что после него идет 16. Может быть и 9.

Скрябин единственный музыкант, который стал чертить теургиче­
ские круги в начале ХХ века, захватывая в своем замысле все искус­
ство как произведение бытия из ничто, всю сферу человеческого и весь 
космос. Чтобы мир ожил, ему не нужен «нус» (ум), ему нужны всего 
лишь экстаз и безумие. Но безумие и экстаз хороши для теургии, но не 
для всеединства. Если все есть во всем, и все разделено и перемешено 
со всем, то экстаза не получится. Всеединство требует примирения бы­
тия и ничто, Христа и Иуды, белой магии и черной, живого и неживого. 

Человек — это не полис, не город. Человек — это, говорит Скрябин, 
время. То есть человек есть непрерывно возобновляемое усилие по из­
влечению себя из своих грез. Если не будет воображаемого, то исчез­
нет речь, ибо речь — это соединение воображаемого с реальным. Если 
останутся одни сигналы, то исчезнет музыка, ибо музыка — это звуки 
речи, обращенной человеком к самому себе. Все мы поем себе очаро­
вывающие нас песни. Без грез слова станут пустыми знаками. Язык, 
как заброшенное поле, зарастет словами-сорняками. Литература ис­
чезнет. От живописи останется одна краска. Театр растворится в пер­
формансе. Скрябин пишет, обращаясь к человеку:



160

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

… ты один;
Ты раб случайности холодной, 
Ты всей вселенной властелин. 
Зачем вручаешь ты Богам
Свою судьбу, о, жалкий смертный?
Ты можешь и ты должен сам
Победы славную печать
Носить на лике лучезарном [Скрябин, 1919: 128–129].

Скрябин призывает человека сказать себе: «Я целей цель, ко­
нец концов» [Скрябин, 1919: 129].

Поэма экстаза
Симфоническая «Поэма экстаза» Скрябина (соч. 54) имеет свое сло­
весное отражение. Поэтический текст «Поэмы», по мнению музыко­
ведов, нравился Скрябину даже больше его музыкального оригинала.

В поэме Скрябина Дух окрылен уже не познанием, а жаждой 
жизни. Но жизнь его состоит в полете на высотах отрицания. Дух 
и есть отрицание того, что есть. Чтобы признать всеединство мира, 
духу нужно наделить существованием призраки. Но он не может 
этого сделать. Это может сделать человек благодаря своей двой­
ственной природе. Но присутствие человека в мире означает не­
преодолимый духом разрыв в мире сущего.

Цитата из поэмы Скрябина:
Я — свобода, тобою любимая, 
Ты — мой возлюбленный мир!
Я прихожу 
Тебя ослепить
Великолепием
Снов очарованных;
Я приношу тебе
Прелесть волшебную
Жгучей любви
И ласк неизведанных.
Отдавайся доверчиво мне!
Я настигну тебя океаном блаженств.
Влюбленным, манящим, ласкающим.
То тяжелой волной набегающим, 
То лишь в отдаленье играющим.
И целующим тебя
лишь разбрызгами.
А ты будешь безумно хотеть
Иного
Новаго! [Скрябин, 1919: 199–200]

Желанием нового человек вырывается из круга пространства в го­
ризонт времени. Выясняется, что экстаз — не место для рефлексии. 



161

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.И. Гиренок
Философский 
анализ «Ми-
стериума» 
Скрябина

Смысловая часть поэмы требует возвращения к началу, к тому, кто го­
ворит «я». Конечно, это говорит дух. Но это не святой Дух Троицы. Там 
не говорят «я». Это говорит Вельзевул, князь тьмы. Демон Лермонтова 
и Врубеля. Он цвета фиолета. Идея всеединства Соловьева заставляет 
его вступить в разговор с миром, причиной которого он не является. 

Должно заметить, что, когда кто-либо из нас, из людей, говорит «я», 
он открывает перед собой три варианта, три дороги дальнейшего пути. 
Первый — это отсчет от «я». Здесь «я» есть ноль. Точка отсчета, кото­
рая ничего не прибавляет и ничего не убавляет. Второй — это движе­
ние галлюценоза к «я». Несуществование здесь требует определения в 
«я», просит признания в слове. Третий — это движение сознания вну­
три сознания, не выходя за пределы «я». Это его бег на одном месте. 

«Я свобода», — говорит дух и обманывает, ибо у него нет внутреннего 
мира, чтобы быть свободным. Мир всегда жаждал свободы и боялся ее. 
А еще мир жаждал истины, как опоры для свободной жизни. Наивный, 
он еще не знал, что истина исключает свободу, а свобода — истину. 

В мире есть все. В нем нет «я». «Я» — зеркало мира. Галлюцинация. 
Это разрыв между духом и миром. Демонические силы его пытаются 
преодолеть, выдавая себя, как Протей, за свободу, за сон, за океан 
блаженства, за любовь. Но мир безумен в своих желаниях. Он всегда 
хочет иное самого себя. Теперь прочитаем второй фрагмент отрывка 
из «Поэмы экстаза». Дух продолжает испытывать мир:

И тогда дождем цветочным
Буду падать на тебя
Целой гаммой ароматов
Буду нежить и томить
Игрой благоуханий
То нежных, то острых
Игрой прикосновений
То легких, то бьющих.
И замирая 
Ты будешь страстно
Шептать:
Еще
Всегда еще! [Скрябин, 1919: 220].

Во второй части демон соблазняет нас осязательным и обоня­
тельным отношением к миру. На нас обрушиваются благоухания 
и прикосновения. Они заменяют миру сознание. Но миру (нам) и 
этого мало. В нас разверзлась бездна желаний. Как ее наполнить? 
В третьей части началась метанойя Всеединства, то есть смеше­
ния. «Не хотите по-хорошему, — говорит дух, — сделаем по-пло­
хому». Дух меняет свою стратегию по отношению к миру:

Тогда я ринусь на тебя
Толпой чудовищ страшных
С диким ужасом терзаний,



162

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

Я наползу кишащим стадом змей
И буду жалить и душить!
А ты будешь хотеть
Все безумней, сильней.
Я тогда упаду на тебя
Дождем дивных солнц.
Я зажгу вас молниями
Моей страсти,
Священные
Огни желаний
Самых сладостных,
Самых запретных,
Самых таинственных.
И ты весь — одна волна
Свободы и блаженства.
Создав тебя множество,
И подняв вас,
Легионы чувств,
О чистыя стремленья, 
Я создаю тебя,
Сложное единое,
Всех вас охватившее
Чувство блаженства.
Я миг, излучающий вечность,
Я утверждение.
Я экстаз.
Пожаром всеобщим
Объята вселенная.
Дух на вершине бытья.
И чувствует он
Силы божественной,
Воли свободной
Прилив безконечный.
Он весь дерзновение.
Что угрожало — 
Теперь возбужденье, 
Что ужасало — 
Теперь наслажденье,
И стали укусы пантер и геен 
Лишь новою лаской,
Новым терзаньем,
А жало змеи
Лишь лобзаньем сжигающим.
И огласилась вселенная
Радостным криком
Я есмь! [Скрябин, 1919: 200–201].

Дух ослепил вселенную. Она больше не видит различия между 
укусом гиен и женским поцелуем. Возникло, как говорит Скрябин, 
«сложное единое». Финал в этом фрагменте обескураживающий. 
Новый порядок бытия стал простой переменой взглядов на бытие. 



163

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.И. Гиренок
Философский 
анализ «Ми-
стериума» 
Скрябина

Что было добром, то стало злом. И наоборот. Все человеческое 
есть нечто призрачное. В чем же состоит философия Скрябина?

Греки научили нас думать, что в мире есть что-то, а ничто нет. 
Скрябин находит третье. Он пишет: «Единственное данное есть 
настоящий момент, которого нет» [Скрябин, 1919: 153]. Он гово­
рит: есть еще то, что дано человеку. А что дано человеку? То, чего 
нет. Например, нашего «я» нет, но оно нам дано нашими самоощу­
щениями. Если его у нас отобрать, мы не сможем жить во времени. 

Песня-Пляска падших  
(«Предварительное действо»)
Миг творения, говорит Скрябин в «Песне-Пляске падших», 

Разбудил во мне сознание
Двуединого бытья. 
Я отныне сочетание
«Я» и чуждаго «не-я» [Скрябин, 1919: 213].

Между тем, что существует, и тем, что дано, возник разрыв, не­
замеченный антропософией и философией. Но этот разрыв, эту 
космическую катастрофу заметил Скрябин в своей музыке. Он по­
нял в прелюдии № 2 опус 74, что нет никакого перехода от того, что 
есть, к тому, что дано. Только человек дает существование тому, чего 
нет, превращая его в данность. Но вывод из этого своего открытия 
Скрябин делает антропософский. В любом человеческом действии 
есть и то, что от ангела, и то, что от демона. И нельзя выкинуть одно 
и оставить другое. В этом он видит полный расцвет человека. Если 
в нем нет внутреннего, то он дьявол. Если в нем нет внешнего, то он 
бог. Поэтому Скрябин колеблется между двумя полюсами, между 
дьяволом и богом, склоняясь, то в одну сторону, то в другую.

По замыслу Скрябина, в смерти воссоединится мужская ипостась бо­
жественного духа и женского. Овладевая тонкостями стихотворной техни­
ки для создания законченного полиритмического дифирамба, Скрябин, по 
словам дружившего с ним Вяч. Иванова, «заботился о совершенном согла­
совании словесной инструментовки с оркестровою» [Иванов, 1979: 188]. 

Вот пример торжественного марша смерти:
Мы по тропам, по изрытым
Тропам, трупами покрытым
По два вихря сопряженных
Мчимся хор обвороженный
Черной крови дышим смрадом
Рвемся к мерзостным усладам
Мчимся в пламенной мы пляске
Пляске-ласке, пляске-сказке.
Строить скверные притоны



164

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

Там воздвигнуть наши троны
Там отдаться нашей страсти
Нам открывшей жерла-пасти.
Мчимся быстро по обрывам
По ущельям и по срывам
Где растут цветы безумья.
Им отдаться без раздумья
Так дух-странник по трущобам
Свой разрыв священный с небом
Дико празднует беснуясь,
Черным зовам повинуясь… [Скрябин, 1919: 220–221].

Рассуждая о смерти, Скрябин помнит о ликующей вселенной, кото­
рая говорит «я есть». Он рассказывает об умирающем израненном боге в 
песках пустыни, перед глазами которого проносятся образы его действий. 

* * *

Анализируя «Мистериум» А.Н. Скрябина, мы приходим к общим 
выводам: 1. Естественный мир для Скрябина не завершен, равно как 
он не завершен и для Соловьева. Он завершается теургией. 2. Все жи­
вое, конечно, живет и умирает. Оно умирает, но, полагает Скрябин, 
у него нет смерти. Оно живет в вечности. 3. Не так обстоит дело у че­
ловека. Он живет во времени. Поэтому, умирая, он встречает смерть. 
Его сознание — врата смерти. Поэтому человек не любит сознание, 
бежит от него к равнодушному абсолюту (интеллекту). 4. Между тем, 
как заметил Вяч. Иванов, «только на ступени совершенного слияния 
с высшими сущностями, только по конечном угашении отдельного 
от них человеческого я, могло осуществиться… создание мистерии» 
[Иванов, 1979: 186]. Если философия Ницше ведет к сверхчеловеку, 
то мистерия Скрябина и Иванова ведет к всечеловеку.

В свою очередь, узнав о смерти Скрябина, Вяч. Иванов напи­
сал проникновенные строки:

Осиротела Музыка. И с ней
Поэзия, сестра, осиротела [Иванов, 1979: 189]. 

Philosophical Analysis of Scriabin’s “Mysterium”
Fyodor I. Girenok 
DSc in Philosophy, Professor, Head of the Department of Philosophical 
Anthropology of the Faculty of Philosophy. 
Lomonosov Moscow State University. 
GSP-1, Leninskie Gory, Moscow 119991, Russian Federation.
ORCID: 0000-0002-5055-7689
girenok@list.ru



165

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.И. Гиренок
Философский 
анализ «Ми-
стериума» 
Скрябина

Abstract. The article analyzes A.N. Scriabin’s attempt to build the “Mystery” no 
longer as a work of art, but as part of a real world process that completes the 
old culture and creates a new culture with a new person. At the same time, 
Scriabin discovers gaps in the unity of the world and tries to eliminate them. To 
do this, he uses the ideas of V. Solovyov’s philosophy of unity and E. Blavatsky’s 
anthroposophy. A.N. Scriabin sets himself the goal of restoring art in its original 
integrity. The original integrity is set by the mystery. The article analyzes the 
problem of the ratio of sound and color, sound and word, literary text and musical, 
and concludes that Scriabin’s poetry not only corresponds to the high order of 
sound of his music, but also has value in itself, turning Scriabin into a poet. In 
this regard, the article notes the fundamental nature of the difference between 
speech and language. At the same time, language is understood as something 
derived from speech, as a by-product of its existence. In turn, speech is impossible 
without such “subjectivity” as imagination. As the author shows, it was this 
circumstance that allowed A.N. Scriabin to understand music not as something 
that opposes poetry, but, on the contrary, for him music is nothing more than 
the original sound of a person’s speech addressed to himself. Scriabin, based on 
the synesthesia of sound and color, smell, touch and words, seems to indicate an 
association, according to the laws of which a person creates new comparisons 
from the material of his sensations. This article shows that this is an erroneous 
opinion. The essence of the matter is not in new comparisons, but in what is called 
a transcendental scheme in philosophy. Scriabin might not have known anything 
about this scheme, but as if intuitively he rejects the idea of associations of feelings 
and sensations and accepts Kant’s transcendental schematism. For Kant, even 
the human self is a schematism of the mind and at the same time, as he says, a 
monogram of the pure faculty of imagination, that is, subjectivity.
Keywords: consciousness, theurgy, synesthesia, will, genius, spirit, reality, 
death, anthroposophy, philosophy of unity.
For citation: Girenok F.I. Philosophical Analysis of Scriabin’s “Mysterium” // 
Chelovek. 2025. Vol. 36, N 1. P. 152–166. DOI: 10.31857/S0236200725010107

Литература/References 

Бердяев Н.А. Смысл творчества: Опыт оправдания человека // Бердяев Н.А. 
Философия творчества, культуры, искусства: в 2 т. Т 1. М.: Искусство: 
ИЧП «Лига», 1994. С. 39–341.
Berdyaev N.A. Smysl tvorchestva: Opyt opravdaniya cheloveka [The Meaning 
of Creativity: The Experience of Justifying a Person]. Berdyaev N.A. Filosofiya 
tvorchestva, kul’tury, iskusstva: v 2 t. [Philosophy of Creativity, Culture, Art: 
in 2 vols.]. Vol. 1. Moscow: Iskusstvo: IChP “Liga” Publ., 1994. P. 39–341.

Гегель Г.В.Ф. Энциклопедия философских наук: в 3 т. Т. 3. М.: Мысль, 1977. 
Hegel G.W.F. Enciklopediya filosofskih nauk: v 3 t. [Encyclopedia of Philo­
sophical Sciences: in 3 vols.]. Vol. 3. Moscow: Mysl' Publ., 1977. 

Иванов Вяч. И. Взгляд Скрябина на искусство // Иванов Вяч. И. Собрание сочи­
нений. Т. 3. Брюссель: Жизнь с Богом, 1979. С. 172–189.



166

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

Ivanov V.I. Vzglyad Skryabina na iskusstvo [Scriabin's View of Art]. Ivanov 
V.I. Sobranie sochinenii [Collected works]. Vol. 3. Brussels: Zhizn’ s Bogom, 
1979. P. 172–189.

Кант И. Критика способности суждения / пер. с нем. Н.М. Соколова. СПб.: 
М.В. Попов, 1898. 
Kant I. Kritika sposobnosti suzhdeniya [Critique of the Power of Judgment], 
transl. from German by N.M. Sokolov. St. Petersburg: M.V. Popov Publ., 1898. 

Лосев А.Ф. Мировоззрение Скрябина // Лосев А.Ф. Страсть к диалектике: ли­
тературные размышления философа. М.: Советский писатель, 1990. 
С. 256–301.
Losev A.F. Mirovozzrenie Skryabina [Scriabin's Worldview]. Losev A.F. 
Strast’ k dialektike: literaturnye razmyshleniya filosofa [Passion for Dialectics: 
Literary Reflections of a Philosopher]. Moscow: Sovetskii pisatel' Publ., 1990. 
P. 256–301.

Скрябин А.Н. Записи // Русские пропилеи: Материалы по истории и русской мыс­
ли и литературы. Т. 6. М.: М. и С. Сабашниковы, 1919. С. 120–247.
Scriabin A.N. Zapisi [Notes]. Russkie propilei: Materialy po istorii i russkoi 
mysli i literatury [Russian Propylaea: Materials on the History and Russian 
Thought and Literature]. Vol. 6. Moscow: M. i S. Sabashnikovy Publ., 1919. 
P. 120–247.

Скрябин А.Н. Письма. М.: Музыка, 2003. 
Scriabin A.N. Pis’ma [Letters]. Moscow: Muzyka Publ., 2003. 

Соловьев В.С. Красота в природе // Вопросы философии и психологии. 1889. 
Кн. 1. С. 1–50.
Solovyov V.S. Krasota v prirode [Beauty in Nature]. Voprosy filosofii i 
psihologii. 1889. Book 1. P. 1–50.

Соловьев В.С. Три речи в память Достоевского // Соловьев В.С. Избранное. 
М.: Сов. Россия, 1990. С. 61–113.
Solovyov V.S. Tri rechi v pamyat’ Dostoevskogo [Three Speeches on 
Dostoevsky]. Solovyov V.S. Izbrannoe [Selected Works]. Moscow: Sov. 
Rossiya Publ., 1990. P. 61–113.

Шлецер Б.Ф. Записка о «Предварительном действии» // Русские пропилеи: 
Материалы по истории и русской мысли и литературы. Т. 6. М.: М. и С. Са­
башниковы, 1919. С. 99–119.
Schloezer B.F. Zapiska o «Predvaritel’nom deistvii» [A Note on the 

“Preliminary Action”]. Russkie propilei: Materialy po istorii i russkoi mysli i 
literatury [Russian Propylaea: Materials on the History and Russian Thought 
and Literature]. Vol. 6. Moscow: M. i S. Sabashnikovy Publ., 1919. P. 99–119.



167

УДК 321.01

ВРЕМЕНА. НРАВЫ. ХАРАКТЕРЫ

©2025     Л.Ю. ЯКОВЛЕВА

DOI: 10.31857/S0236200725010117

МЕСТА ЖИЗНИ: К ПРОБЛЕМЕ ПРОСТРАНСТВА  
В БИОПОЛИТИЧЕСКОЙ КОНЦЕПЦИИ  
Д. АГАМБЕНА

Яковлева Любовь Юрьевна — кандидат фило-
софских наук, преподаватель.
Национальный исследовательский университет 
Санкт-Петербургский национальный исследова-
тельский университет информационных техноло-
гий, механики и оптики (ИТМО).
Российская Федерация, 197101 Санкт-Петербург, 
Кронверкский пр., д. 49, лит. А. 
ORCID 0000-0002-2440-2923
jakovleva.ljubov@yandex.ru

Аннотация. В статье рассматривается проблема пространства в философии биополитики Д. Агам-
бена. Анализ логики пространства у Агамбена имеет значение в контексте пространственного 
поворота в гуманитарном знании, в гуманитарной географии и в урбанистике. В центре биопо-
литической концепции находится связь жизни и политики. На примере первого тома Homo Sacer 
раскрывается и интерпретируется ряд процедур, задающих связь жизни и политики в античной 
культуре и в европейской культуре XX века. Экспликация и систематизация мест жизни позволя-
ет выявить роль пространства в понимании биополитических техник управления населением. 

Особое внимание уделяется роли языка, описанию пространства его структуры, определе-
нию оппозиций и стиранию различий в анализе пространства у Агамбена. Для систематизации 
различных определений пространства выделяются «места жизни» как особые формы организа-
ции пространства жизни человека и политики: место дома (oikos) и города (polis), место лагеря, 
место поэтического жеста. В формировании отношений этих мест играют роль известные концеп-
ты философии Агамбена: включающее исключение, зоны неразличимости. Данные отношения 
позволяют описывать места жизни в их динамике, неустойчивом равновесии, включать в рассмо-
трение пространственно-временные отклонения этих мест, их топологию. В результате проведен-
ного анализа было показано, что лагерь как матрица современной жизни человека обусловлен 
особыми структурными особенностями организации жизненного пространства человека, осо-
бым «языком» пространства, формирующим его отношение к политике и жизни. Наряду с кри-
тикой биополитического пространства рассматривается возможность позитивного анализа жиз-
ни в творчестве Агамбена на примере пространства поэтического языка и политического жеста.

Ключевые слова: места жизни, голая жизнь, дом, город, лагерь, включающее исключение, 
зона неразличимости, биополитика.



168

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

Ссылка для цитирования: Яковлева Л.Ю. Места жизни: к проблеме пространства в биопо-
литической концепции Д. Агамбена // Человек. 2025. Т. 36, № 1. С. 167–177. DOI: 10.31857/
S0236200725010117

«Великой навязчивой идеей, неотступно преследовавшей XIX век, как известно, 
была история…Сегодняшнюю же эпоху можно, скорее, назвать эпохой пространства» 
[Фуко, 2006: 191] — этими словами Мишель Фуко начинает свою известную лекцию 
«Другие пространства», прочитанную им в 1984 году. Подтверждением диагноза, по-
ставленного Фуко нашей современности, стал «пространственный поворот» в теории 
культуры, литературной теории, социологии, гуманистической географии [Günzel, 
2010]. Немаловажную роль в становлении пространственного поворота сыграл струк-
турализм и постструктурализм с их вниманием к пространству структуры языка, 
к проблемам локализации смысла, к топологии отношений [Делез, 1999]. В не мень-
шей степени вопрос о пространстве структуры задает концептуальную рамку для двух 
важнейших проектов биополитики М. Фуко и Д. Агамбена. Вопрос о структурных 
особенностях языка, о его возможностях распределять значения по определенным ме-
стам, размечать и формировать ландшафт человеческого существования обуславлива-
ет центральную проблему биополитики: проблему связи политики и жизни. 

Так, в исследовании биополитики Д. Агамбен обращается к логике простран-
ства суверена, изгнанника, беженца, заключенного в лагере или обычного жителя 
современного города. Подобный акцент на пространственных особенностях рас-
положения упомянутых фигур вызывает большой интерес не только в области фи-
лософии пространства [Layzelle, 2017], но и в сфере гуманистической географии 
[Ek, 2006; Giaccaria, Minca, 2011; Clarke, Doel, McDonough, 1996), теории города и 
урбанистики [Boano, Martén, 2013; Boano, 2017].

Предлагаемое исследование направлено на анализ и интерпретацию логики про-
странства жизни, представленную в первом томе цикла Homo Sacer — «Голая жизнь и 
суверенная власть» [Агамбен, 2011]. В соответствии с данной логикой жизнь занимает 
различные места: места дома и полиса, неопределенные места изгнания, места заточе-
ния. Для раскрытия смысла этих мест мы будем отвечать на такие вопросы, как: «Какие 
слова наделяют местом жизнь естественную и политическую?», «В каком измерении 
проговариваемого мы замалчиваем жизнь?», «Что происходит с порядком языка, когда 
жизнь находится на грани исчезновения?» Поставленные вопросы позволят нам при-
близиться к центральному вопросу философии биополитики Д. Агамбена: как возмож-
но появление биополитической парадигмы лагеря — особого места «обитания» фигу-
ры Homo Sacer в XX веке? Наряду с критикой мест первого тома Homo Sacer мы на-
метим возможный горизонт мест высвобождения жизни в акте поэтического творения.

Для анализа жизни мы обратимся к внутреннему устройству и пространству 
структуры языка, к динамике ее пространства и к возможности трансформировать 
места реальные и эмпирические. Следует отметить, что подобная постановка во-
проса послужит отправной точкой для дальнейшего изучения пространства в фи-
лософии Агамбена, поскольку основные понятия для определения пространства 
жизни и политики Агамбен заимствует не только у структурного подхода, но и из 
работ немецкого философа К. Шмитта. Интерпретация шмиттовского понимания 
пространства, а также взаимоналожение элементов структуралистского подхода и 
теории Шмитта должны стать предметом последующих исследований. 

Места жизни: Oikos и polis
В работе «К критике насилия» В. Беньямин отмечает: «Насколько человек…священен, 
настолько далекими от святости являются его состояния, его телесная жизнь, легко 



169

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Л.Ю. Яковлева
Места жизни: 
к проблеме 
пространства 
в биополитиче-
ской концепции 
Д. Агамбена

уязвимая со стороны окружающих его людей… Стоило бы исследовать происхож-
дение догмы о священности жизни» [Беньямин, 2012: 93]. Вопрос о происхождении 
священности жизни является центральным для биополитической теории Агамбена. 
Историю происхождения современного понимания жизни или, если точнее, совре-
менного «забвения» жизни [Salzani, 2015: 115] Агамбен начинает с рассмотрения 
терминов bios и zoe в Античности. Корень «bios», таким образом, становится одно-
временно точкой сближения и водоразделом двух важнейших концепций биополити-
ки — Д. Агамбена и М. Фуко. В то время как Фуко обращается прежде всего к концу 
XVIII — началу XIX века, Агамбен внимателен к древнегреческому bios в Античном 
мире — симптому уже различенной, размеченной и распределенной жизни. Bios — 
жизнь свободного гражданина полиса, обладающего речью, logos. Место bios — polis. 
Zoе описана как «природная, простая жизнь» [Агамбен, 2011: 8], которая «исключена 
из polis как такового и в качестве жизни чисто репродуктивной четко ограничена про-
странством oikos» [Агамбен, 2011: 8] (курсив мой. — Л.Я.). Руководствуясь противо-
поставлением дома (oikos) и города (polis), мы обратимся к прояснению статуса дан-
ных мест, их связи с языком и возможности человека занимать промежуточное место 
между домом и городом, становясь homo sacer.

Первый шаг, который совершает Агамбен при исследовании происхождения 
проблемы жизни, — это разметка «карты местности», которую предлагает древне-
греческий язык: в месте дома располагается естественная, бессловесная, несвобод-
ная жизнь, связанная с рождением, возможностью насилия и смерти; в месте города 
сосредоточена свободная жизнь, построенная вокруг возможности политического 
действия и силы слова. Подобное различение было уже проведено ранее Х. Арендт 
в ее труде «Vita activa»: «Не прихотливое мнение или теория Аристотеля, но исто-
рический факт то, что основанию полиса предшествовало уничтожение всех союзов, 
опиравшихся подобно фратрии или филе, на природно-естественное начало, т.е. на 
семью и кровное родство» [Арендт, 2017: 37]. Тем не менее уже на данном этапе 
следует отметить, что в отличие от приведенной цитаты Арендт, различие дома и 
города для Агамбена не носит исключительно исторический характер. Дом и город 
являются оппозициями, определенными значениями, элементами языка. Описание 
мест жизни предполагает выделение мест в пространстве языка, в соответствии с ко-
торыми мы можем обнаруживать места реальные, как они представлены в истории 
и теории. Таким образом, в дальнейшем, мы будем использовать сочетание «места 
жизни», предполагая их двойной смысл: как особый способ языка наделять жизнь 
пространственными значениями; как исторически сложившийся реальный способ 
организации жизненного пространства, например, в Древней Греции или в совре-
менной европейской культуре. В этом отношении сочетание «пространство» города, 
дома или лагеря имеет для нас более общее значение и используется для описания 
всей логики отношений между местами или внутри отдельного места в целом.

Подход Д. Агамбена к пространству  позволяет использовать ресурсы струк-
турной лингвистики в концептуализации жизни: не устремляться на поиск едино-
го и вневременного основания жизни, которое по определению забыто, но выяв-
лять серию значений жизни, оппозиций, точек, которые расчерчивают поле языка 
жизни. Жизнь не может быть явлена в качестве сущности, точки опоры, она отсут-
ствует, но «сказывается» через оппозицию oikos/polis. 

Для прояснения статуса мест дома и жизни следует обратиться к комментари-
ям Ж. Делеза к подходу М. Фуко в статье «По каким критериям узнают структура-
лизм?». С нашей точки зрения, описание пространства структуры у Делеза примени-
мо как к методу Фуко, так и методу Агамбена. Так, в параграфе «локальное или по-
зиционное» Делез подчеркивает: «Когда Фуко определяет такие детерминации как 
смерть, желание, труд, игра, то он рассматривает их не как измерения эмпирического 



170

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

существования, но прежде всего, как именования мест, или положений, которые де-
лают занимающих эти места людей смертными и умирающими, желающими, рабо-
тающими, играющими» [Делез, 1999: 140]. Чуть позже Делез поясняет, что это осо-
бое структурное или топологическое пространство, которое не следует смешивать 
ни с эмпирическим пространством, ни с пространством воображения. Подобное 
пространство языка присутствует  и в труде Агамбена, о чем свидетельствует его 
внимание к понятию структуры [Агамбен, 2015: 43], выделение и дальнейшее сти-
рание оппозиций, а также использование термина топология при выявлении логики 
суверенной власти [Агамбен, 2011: 53]. 

В то время как выявление базовых оппозиций — bios/zoe, oikos/polis — яв-
ляется первым методологическим ходом Агамбена, то второй шаг заключается 
в постепенном стирании данных различий, в поиске возможности их смешения. 
В первую очередь, пространство дома выстраивалось вокруг естественной жизни, 
а пространство полиса вокруг жизни в форме слова, действия, свободы. Тем не 
менее нам необходимо, согласно Агамбену, искать возможности языка обходить 
данное различие. Как отмечает У. Уоткин: «Обезразличьте оппозицию…общей ос-
новы… и вы уничтожите саму власть… контролировать то, что мы думаем, что мы 
говорим и то, что мы делаем посредством этих парадигм» [Уоткин, 2022]. 

Показательным примером такого стирания различий может послужить особое 
понимание пространства дома, которое не сводится только лишь к естественному 
состоянию. Так, в «Царстве и Славе» Агамбен показывает, что в пространстве дома 
мы можем наблюдать «управленческую природу экономики», которую он связывает 
«не только с потребностью в предметах и их использованием, но прежде всего с их 
упорядоченным расположением» [Агамбен, 2019: 40]. Там же мы находим ссылки 
на использование термина ойкономии в текстах, посвященных риторике, изучающей 
расположение отдельных тем в речи и сравнения дома с войском, кораблем и танцем у 
Ксенофонта. Показательно в этом отношении противостояние Аристотеля и Платона 
в вопросе о связи дома и города, приводимой Агамбеном в «Царстве и Славе»: «Как 
известно, у Платона разграничение между oikos и polis не обретает, как это происхо-
дит у Аристотеля, характера оппозиции…». [Агамбен, 2019: 46]. Акцент на управле-
нии посредством особо организованного расположения демонстрируют, что область 
дома не может быть четко отделена от области города: в доме человек утрачивает 
непосредственность животной жизни путем управления и расположения его ча-
стей. Как подчеркивает, А. Погребняк, описывая понимание экономики у Агамбена: 
«Принципиально, что экономика схватывается здесь в зоне неразличимости социаль-
ного и биологического, целей и средств» [Погребняк, 2019: 174].

После первого шага — выявления оппозиций, второго шага — расшатывания 
и стирания оппозиций, Агамбен выполняет заключительный шаг — выявление 
зон неразличимости.

Место жизни Homo Sacer: зона неразличимости
Понятие зоны неразличимости является важнейшим концептом в философии 
Агамбена. Функция данных зон становится более ясной благодаря описанным 
выше методологическим процедурам по выявлению и стиранию оппозиций. 
Возможность проводить и разрушать границы различных противопоставлений: 
животного и человека, естественного и политического, частного и публичного 
исходит из данной зоны неразличимости, которая изначально принадлежит са-
мому пространству языка. Именно благодаря этому промежуточному «месту», 
мы можем обнаруживать в истории европейской культуры не только строгие 



171

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Л.Ю. Яковлева
Места жизни: 
к проблеме 
пространства 
в биополитиче-
ской концепции 
Д. Агамбена

оппозиции, но скорее «полюса, представляющие из себя два типа движения…» 
[Gilson, 2007: 98] и в пределе приводящие к неразличимости. 

Пространства oikos и polis, как было показано, не только противостоят друг 
другу как две независимые друг от друга величины, два локуса различных образов 
жизни, но и находятся в теснейшей связи друг с другом. Когда человек покида-
ет стены дома и реализует свои возможности как существо политическое, то есть 
действующее и говорящее, то несвободная и безмолвная жизнь, оставленная им 
в «четырех стенах» не исчезает полностью, ее невозможно устранить. Некая не-
зримая связь с голой жизнью сохраняется даже тогда, когда, казалось бы, от нее 
не должно было остаться и следа: «Политика существует потому, что человек — 
живое существо, которое отделяет от себя и противопоставляет себе посредством 
языка свою собственную голую жизнь и в то же время остается связанным с ней 
через включающее исключение» [Агамбен, 2011: 15]. Фигура Homo Sacer рожда-
ется в результате данной процедуры включающего исключения, т.е. в результате 
исключения голой жизни и ее одновременного включения в поле политического. 

При разработке понятия голой жизни в первом томе цикла Homo Sacer Агамбен 
отталкивается, прежде всего, от концепции голой жизни (bloßes Leben) у Вальтера 
Беньямина. В философии Агамбена голая жизнь Homo Sacer проявляется как zoe, 
как просто естественная жизнь, у которой нет никаких возможностей, кроме са-
мого необходимого — в его жизни остается только питание и продолжение рода. 
С другой стороны, низведение до такой жизни, где мы не можем отличить челове-
ка от животного, зависит от воли Суверена, который в любой момент может осу-
ществить насилие над таким существом, то есть окончательно лишить его жизни. 

В рамках прочтения античных мест жизни, дом и город, oikos и polis пред-
ставляли собой либо различные, либо слабо связанные друг с другом территории 
существования. Жизнь человека, оказавшегося в статусе homo sacer, перестает 
быть закрепленной за каким-либо местом, попадая в не-место, в особый локус, ли-
шенный определенных пространственных характеристик. Такой человек несет на 
себе след вытесненной безмолвной голой жизни, поскольку может быть изгнан из 
государства по тем или иным причинам. 

С целью ответить на вопрос о том, как возможно возникновение такой фигуры, 
как Homo Sacer, внутри политической жизни, следует выявить специфику отношения 
между homo sacer и Сувереном. Первая форма отношения между сувереном и homo 
sacer — человеком, например, изгнанным из древнегреческого полиса, — это исключе-
ние из сферы политической жизни. Однако такое исключение являются включающим, 
так как оно в негативной форме продолжает поддерживать с ним отношения: исключе-
ние осуществляется по решению самого суверена и выносится в рамках действующих 
законов. Также суверен в любой момент вправе отнять жизнь у Homo Sacer, то есть он 
помещает эту жизнь во внеправовое поле, где, говорит Агамбен, «все становится воз-
можным». Отсюда следует, что «Суверенное исключение (как зона неразличимости 
между природой и правом) является допущением правового отношения в форме его 
приостановки» [Агамбен, 2011: 30]. Выпадая из-под действия норм, Homo Sacer ока-
зывается в перманентном чрезвычайном положении, которое объявляется сувереном.

В операции включающего исключения раскрывается важнейший момент 
в логике организации мест жизни: исчезновение различий между внешним и 
внутренним, производство «зоны неразличимости». Попадая в эту сумеречную 
зону неразличимости, субъект как бы не находит себе места: он уже покинул 
стены дома, но он также покинул город, «он покинут законом, именно оставлен 
незащищенным на пороге» [Агамбен, 2011, 41]. 

Жизнь в зоне неразличимости, низведенная до чисто биологических потреб-
ностей и воплощающая чисто природное состояние, выступает чем-то внешним 



172

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

по отношению к жизни политической, тем не менее последняя вбирает в себя эту 
инаковость путем производства, изгнания, заточения и в пределе — путем убийства 
фигуры, именуемой homo sacer. Такой механизм включающего исключения, лежа-
щий в основе отношений правовых норм с областью природы, обнаруживается уже 
на уровне самой структуры языка. Агамбен подчеркивает, что вслед за Гегелем, мы 
можем утверждать, что именно язык может проводить границу между внутренней 
языковой областью и внешней неязыковой областью. Отношение к тому, что язы-
ком не является, заставляет язык находиться «вне себя самого», так же как Суверен, 
низводя homo sacer до голой жизни, сам располагает себя по ту сторону права, в сфе-
ру природы, насилия в форме чрезвычайного положения, приостанавливающего 
действие законов во внутренней области политического. Внешнее перемещается 
во внутреннее, и между ними возникает зона неразличимости. Отсюда известное 
утверждение Агамбена, что «Язык является сувереном, который в постоянном чрез-
вычайном положении объявляет, что положения вне языка не существует» [Агамбен, 
2011: 30], и одним этим жестом исключения он одновременно возвращает внеязыко-
вое (или внеправовое, голую природу) в центр своих действий. 

С одной стороны, мы видим, что в языке может идти речь о денотации конкретных 
случаев, об обозначении норм для определенных областей, например: нормы дома и 
нормы города должны отличаться друг от друга; сфера права предполагает область 
соблюдения норм и область нарушения норм. Однако существует такая область языка, 
которая обуславливает конкретные акты денотации, наделения различных сфер су-
щего значением, артикуляцию сущего, распределение позиций языка. Данная область 
является внешней по отношению к конкретным значениям, но тем не менее она всё 
ещё принадлежит сфере языка. Именно эту сферу можно назвать зоной неразличимо-
сти, поскольку она не актуализировала никакое значение, она — стихия виртуального, 
возможного и именно благодаря ей все актуализируется и разносится по различным 
местам языка. В этом отношении она не обладает статичностью и близка той сфере, 
которую Делез называл смыслом, описанным как особое динамическое поле, наделя-
ющее динамикой всю структуру языка [Делез, 1999: 159, 164].

Именно этот раскол между до-языковым полем смысла и определенными фикси-
рованными значениями пытается преодолеть Суверен в форме включающего исклю-
чения. В данной процедуре отделяется и подвергается исключению до-языковое поле 
чисто животной физиологической жизни. Однако подобное исключение не предпо-
лагает полного забвения, вытеснения, табуирования голой внешней бесформенной 
жизни. Напротив, отныне изгнанная, она становится предметом его «заботы», одной 
из его насущных задач, которые в пределе сводятся к перенесению ее внутрь, в эпи-
центр всевозможных техник управления этой жизнью и ее уничтожения. 

Жест выделения, расположения, помещения жизни в зону неразличимости явля-
ется парадоксальным, поскольку сама зона неразличимости, подобно сфере смысла 
в языке, не обладает статусом наличного бытия, она является ускользающим не-
зримым виртуальным динамическим промежутком, обуславливающим какие-либо 
будущие различия. Тем не менее этот невозможный жест по стиранию черт чело-
веческой жизни в форме заточения его существования в безликую полуживотную 
жизнь постоянно воспроизводится в западноевропейской истории — от решений 
об изгнании в Древней Греции до постройки концлагерей в ХХ веке. Возможность 
создавать человека «без лица» и помещать его в реальные пространственные грани-
цы, является актом низведения полноты жизни до чистого наличия, до голой жиз-
ни. Сама эта возможность коренится не просто в определенном политико-правовом 
поле европейской культуры, но в самих структурных особенностях ее языка.



173

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Л.Ю. Яковлева
Места жизни: 
к проблеме 
пространства 
в биополитиче-
ской концепции 
Д. Агамбена

Места жизни:  
от пространств лагерей к поэтическому жесту
Особую роль в пространственном воплощении зон неразличимости играет про-
странство лагеря, который Агамбен называет «парадигмой современности» 
[Агамбен, 2011: 217]. Проблематизация пространств концентрационных лагерей 
предполагает рассмотрение лагеря как предельного проявления биополитических 
техник управления жизнью, а также как некой модели, которая определяет различ-
ные пространства современных городов. Наибольшую значимость в этом отноше-
нии приобрела аналитика топологии лагеря Агамбена в области гуманитарной гео
графии в связи с такими темами, как территориальное планирование и география 
Третьего Рейха [Charlesworth 2004; Clarke, Doel, & McDonough, 1996; Elden, 2003] 
и исследование пространства Гуантанамо [Ek, 2006; Raulff, 2004].

Как и любой другой жест отделения и помещения голой жизни в конкретное место, 
заключение человека в лагере содержит указанный ранее парадокс — возможность 
придать пространственно-временные границы принципиально непространственному 
измерению реальности. Когда подобное измерение неразличимости материализуется, 
оно приобретает форму концентрационного лагеря, где неразличимость проживается 
как стирание черт лица, имени, каких-либо прав, как абсолютно голая жизнь. 

Исследователи пространства Аушвица, географы Гиаккария и Минка, опираясь на 
Агамбена, подчеркивают, что в лагере постоянно нарушается, сбивается, исчезает чет-
кая разметка карты лагеря, его топография, становясь сложно локализуемым простран-
ством-порогом между внешним и внутренним, между пространством гражданского 
населения города и пространством исключенных. Постройки лагерей, таким образом, 
воплощают в себе возможность материализации зоны неразличимости — неразличи-
мости жизни и смерти, права и бесправия, человеческого и животного. Воплощение го-
лой жизни и превращение живущих в homo sacer словно разъедает пространственную 
определенность, стирает материальные границы, производя пороги, не-места и пусто-
ты, не поддающиеся расчету. При этом лагерь, с точки зрения Агамбена, как главное 
биополитическое устройство современности может служить в качестве модели совре-
менного города как такового, поскольку в его центре по-прежнему находятся биополи-
тические техники управления жизнью. В этом отношении и лагеря и зоны ожидания 
для беженцев, а также территории закрытых жилых комплексов, направленных на без-
опасность жизни, продолжают логику «заботы» и управления голой жизнью.

Первый том Homo Sacer представляет зону неразличимости только в контексте кри-
тики биополитики, критики обнажения жизни и помещения ее в невозможные условия, 
в не-места. В этом отношении зона неразличимости «производится» и наделяется ста-
тусом присутствия посредством особой операции включающего исключения. Вместе 
с тем философия Агамбена предполагает иные «процедуры» обращения с внешним, 
с не-местом, со стиранием различий. Одной из таких форм является место поэтическо-
го жеста как возможности языка работать в иной логике, в иной модальности, отличной 
от той, в которой все становится действительным, и даже слияние жизни и смерти. 

Язык поэзии является особым способом взаимодействия с областью, которая выхо-
дит за границы четких позиций, артикулированных оппозиций, значений. Данную об-
ласть выше мы сравнили с делезианской трактовкой области смысла, который принадле-
жит самой стихии языка, но никогда не осуществляется в качестве конкретного значения. 
Посредством поэтической работы языка жизнь человека перестает отделяться от своей 
формы и переходит в особое измерение «формы-жизни». Как поясняет А. Погребняк: 
«Агамбен использует понятие «форма-жизни», чтобы описать ситуацию, когда жизнь без 
остатка переходит в свою форму (образ, этос, привычку), так что от нее невозможно отде-
лить чисто биологический субстрат («голую жизнь»)» [Погребняк, 2019: 186].



174

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

Поэзия в таком случае позволяет прислушиваться к незримому, не присутствующему 
потоку смысла и напоминает о возможности самой жизни. Именно здесь вновь заявля-
ет о себе зона неразличимости — звучание поэтического слова преодолевает различие 
«мест» трансцендентного и имманентного, внешнего и внутреннего. Так, зона неразличи-
мости трансформируется из безликой сумеречной зоны голой жизни в мерцающую зону 
формы-жизни. Но что же представляет из себя сама эта жизнь, прорывающая устойчи-
вые локусы дискурса и уклоняющаяся от смертельных сумеречных зон биополитики? 

Для ответа на данный вопрос приведем достаточно емкую цитату исследователь-
ницы Агамбена Агаты Билик-Робсон, позволяющую собрать воедино разнообразие 
аспектов формы-жизни: «В агамбеновском фантастическом переизобретении био-
политической парадигмы “просто человеческая жизнь” — это не bios, то есть жизнь, 
дисциплинируемая культурой, и не zoe, то есть природная и животная жизнь. Это 
биоморфная жизнь, которая не может полагаться только на физиологию: она также 
требует символической культуры, но не такой, которая формировала бы идеальный 
bios, трансцендирующий потребности жизненного порядка… а такой, которая бы учи-
ла человеческую жизнь не хотеть ничего большего, чем она сама, — учила бы новому 
языку, упрощающему желанное совпадение bios и zoe как имманентную, не навязы-
ваемую больше извне forma-di-vita» [Робсон-Билик, 2023, 100]. Совпадение bios и zoe, 
стирание различия между ними, зона неразличимости между жизнью животной и че-
ловеческой становится возможной благодаря поэтическому языку, который не требует 
символической глубины, какого-то иного трансцендентного измерения по отношению 
к миру, в котором обитает человек, но напротив располагает его в поле имманентности 
жизни. Поиск особого пустого “места”, где обитала бы жизнь, а также концептуали-
зация подобного места или особой зоны неразличимости сближает взгляды Агамбена 
на концепт жизни и ее отношение к языку с позициями Жиля Делеза.

Так, в статье «Абсолютная имманентность» [Agamben, 2000] Агамбен указывает 
на значимость работы Жиля Делеза «Имманентность: некая жизнь» [Делез, 2019], в ко-
торой сама жизнь описывается как особое измерение, не принадлежащее отдельному ин-
дивиду, но и не выходящее полностью за границы человеческого существования. Делез 
иллюстрирует свое понимание жизни на примере фрагмента из книги Диккенса: к глав-
ному персонажу, готовому уйти из жизни, внезапно начинает возвращаться жизнь как 
особое состояние, которое не принадлежит ему самому. Агамбен подчеркивает, что в этой 
сцене возвращающейся жизни мы можем вновь выявить зону неразличимости, а именно: 
неразличимости жизни и смерти, стирания четких различий между ними. От внимания 
Агамбена не ускользает и другой случай «жизни», приводимый Жилем Делезом — это 
лица младенцев, на которых словно присутствует печать до-индивидуальных черт — ми-
мики и жестов. Мерцающая текстура поэтического языка для Агамбена способна при-
близить нас к такому пониманию жизни, ведь таким образом язык не сводится к передаче 
застывших безжизненных значений, не сводится он и к определенному акту речи, но осо-
бым образом бездействует, уступая месту неразличимости жизни. 

Подобно поэтическому языку Агамбен рассматривает возможность политическо-
го жеста как особой формы дезактивации, приведения в бездействие существующего 
политического дискурса с его неизбывным разделением жизни на частную и публич-
ную, на zoe и bios. Одним из примеров такого сообщества для Агамбена является дви-
жение ситуационизма, которое стремилось переосмыслять городское пространство 
и архитектуру в противовес существующим нормам передвижения по городу. Оно 
не представляло собой традиционную форму политических протестов, выдвигающих 
определенные требования и прямо или косвенно настаивающих на собственной иден-
тичности. Напротив, противостоя деятельному образу жизни и используя технику дрей-
фа, ситуационисты изобретали ситуации как альтернативные формы освоения город-
ских территорий. Отклонение от маршрутов официальных карт позволяло уклоняться 



175

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Л.Ю. Яковлева
Места жизни: 
к проблеме 
пространства 
в биополитиче-
ской концепции 
Д. Агамбена

от навязанного капитализмом образа города, преодолевать границы между нормой и 
не-нормой, запрещенными и открытыми территориями. Как отмечает в этом отношении 
Агамбен: «Переход на северо-запад географии реальной жизни» — это пункт неразличи-
мости между жизнью и искусством…это политика, наконец достигшая высоты…их уто-
пия опять же абсолютна «уместна», потому что размещается в самих процессах, которые 
она стремится разрушить» [Агамбен, 2015: 81].

Таким образом, бездеятельность и сила возможности, исходящая из жизни 
поэтического языка и политического жеста, смещает устоявшиеся формы языка 
и нормы существования, позволяет преодолевать кажущиеся ранее незыблемы-
ми границы мест, прокладывает пути между ними и открывает горизонт для бес-
конечных «водоворотов» слова, мысли и поступка. 

* * *

Опираясь на первый том цикла Homo Sacer, мы показали значимость пространственных 
фигур и элементов в понимании биополитики итальянского философа. Центральная задача 
состояла в том, чтобы продемонстрировать роль анализа структуры как условия формиро-
вания представлений человека о пространстве жизни и политики на различных этапах ев-
ропейской истории. В этом отношении вопрос о связи жизни и политики как центральный 
вопрос биополитики ставится Агамбеном не с точки зрения истории права или истории 
культуры, но с точки зрения условий возможности рождения биополитики. Выявление 
структуры языка позволяет выявить закономерности определенных значений, которые мы 
приписываем нашему пониманию жизни в ее отношении к сфере политики. Именно про-
странство языка влияет на то, смешиваем ли мы личную жизнь и область политического, 
ведем ли мы себя аполитично, готовы ли мы передать вопросы заботы о своем здоровье и 
телесном благосостоянии государству.

В ходе исследования мест жизни особое значение имела систематизация и интерпре-
тация методологических процедур, позволяющих описывать логику пространства жиз-
ни и политики. В результате проведенного анализа понятие зоны неразличимости было 
раскрыто в качестве центрального в понимании пространства жизни. Именно благодаря 
данному понятию возможно выявить динамику мест жизни, раскрыть важнейшую про-
цедуру включающего исключения, появление феномена голой жизни, рождение фигу-
ры homo sacer и фигуры Суверена, продемонстрировать топологию лагеря и отношение 
к жизни в пространстве современного города. Вместе с тем данное понятие выступает 
поворотным пунктом при переходе от критического проекта биополитики к позитивному 
проекту, осмысляющему место поэтического и политического жеста.

Предлагаемое исследование является введением в проблематизацию роли про-
странства в философии Джорджо Агамбена и должно послужить началом для бо-
лее обстоятельного анализа иных концептуальных контекстов в работах итальян-
ского философа.

Places of Life: on the Problem of Space  
in the Biopolitical Concept of G. Agamben
Lyubov I. Iakovleva
CSc in Philosophy, Lecturer.
National Research University ITMO.
49 lit. A, Kronverksky Ave., St. Petersburg 197101, Russian Federation.
ORCID 0000-0002-2440-2923
jakovleva.ljubov@yandex.ru

The article examines the problem of space in the philosophy of biopolitics of G. Agamben. Agamben’s 
analysis of the logic of space is important in the context of the spatial turn in humanities, including human 



176

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

geography and urban studies. At the center of the biopolitical concept is the connection between life 
and politics. Using the example of the first volume of Homo Sacer, a number of procedures are revealed 
and interpreted that define the connection between life and politics in ancient culture and in European 
culture of the 20th century. Explication and systematization of places of life allows us to identify the role 
of space in understanding the biopolitical techniques of population control. Particular attention is paid to 
the role of language, structural space, definition and further blurring of oppositions in Agamben’s analysis 
of space. To systematize the various definitions of space, “places of life” are distinguished as special forms 
of organizing the space of human life and politics: the place of the home (oikos) and the city (polis), the 
place of the camp, the place of the poetic gesture. Well-known concepts of Agamben’s philosophy play a 
role in shaping the relationships of these places: inclusive exclusion, zones of indiscernibility, suspension 
of differences. These relationships make it possible to describe places of life in their dynamics, unstable 
equilibrium, and to include into consideration the spatiotemporal deviations of these places and their 
topology. It was shown that the camp as a matrix of modern human life is determined by the special 
structural features of the organization of a person’s living space, the special “language” of space that 
shapes his attitude to politics and life. Along with the criticism of places, using the example of the space 
of poetic language, the possibility of a positive analysis of life in Agamben’s work is considered.

Key words: places of life, bare life, home, city, camp, inclusive exclusion, zone of indiscernibility, 
biopolitics.

For citation: Iakovleva L.I. Places of Life: on the Problem of Space in the Biopolitical Concept of 
G. Agamben // Chelovek. 2025. Vol. 36, N 1. P. 167–177. DOI: 10.31857/S0236200725010117

Литература/References

Агамбен Д. Искусство, без-деятельность, политика // Социологическое обозрение. 2007. Том 6. 
№ 1. С. 41–46.

Agamben G. Iskusstvo, bez-deyatel’nost’, politika [Art, Inactivity, Politics]. Sociological 
Review. 2007. Vol. 6. N 1. P. 41–46

Агамбен Д. Средства без цели. М: Гилея, 2015.

Agamben D. Sredstva bez tseli [Means without Purpose]. Moscow: Gileya’ Publ., 2015.

Агамбен Д. Homo sacer. Суверенная власть и голая жизнь. М.: Европа, 2011.

Agamben G. Homo sacer. Suverennaya vlast’ i golaya zhizn’ [Homo Sacer: Sovereign Power 
and Bare Life]. Moscow: Evropa Publ., 2011.

Агамбен Д. Царство и слава. Москва, Санкт-Петербург: Изд-во института Гайдара, 2019.

Agamben G. Tsarstvo i slava. [Kingdom and Glory]. Moscow, St. Petersburg: Gaidar Institute 
Publishing House Publ., 2019. 

Билик-Робсон А. Reditus к преднамеренной незрелости: регрессии Джорджо Агамбена // Versus. 
2023. № 2. С. 75–113.

Bielik-Robson A. Reditus k prednamerennoy nezrelosti: regresii Dzhordzho Agambena 
[Reditus into Self-Inflicted Immaturity: Agamben’s Regression]. Versus. 2023. N 2. P. 75–113.

Делез Ж. По каким критериям узнают структурализм / Делез Ж. Марсель Пруст и знаки: Статьи. 
СПб.: Алетейя, 1999. С. 133–174.

Deleuze G. Po kakim kriteriyam uznayut strukturalizm [How do we recognize structuralism]. 
Deleuze G. Marsel’ Prust i znaki [Marcel Proust and signs: Articles]. St. Petersburg: Aletheia 
Publ., 1999. P. 133–174.

Делез Ж. Имманентность: некая жизнь… // EINAI: Философия. Религия. Культура. Т.10, № 1(19) 
2021. С. 229–235.

Deleuze G. Immanentnost’: nekaya zhizn’… [Immanence: a Life...]. EINAI: Philosophy. 
Religion. Culture. 2021. Vol. 10, N 1(19). P. 229–235.

Арендт Х. Vita Activa, или О деятельной жизни. М.: Ад Маргинем Пресс, 2017.

Arendt H. Vita Activa, ili O deyatel’noy zhizni [Human condition]. Moscow: Ad Marginem 
Press Publ., 2017.

Беньямин В. К критике насилия / Учение о подобии. Медиаэстетические произведения. М.: РГГУ, 2012. 



177

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Л.Ю. Яковлева
Места жизни: 
к проблеме 
пространства 
в биополитиче-
ской концепции 
Д. Агамбена

Benjamin W. K kritike nasiliya [Towards the Critique of Violence]. Benjamin W. The doctrine of 
similarity. Media aesthetic works. Moscow: RGGU Publ., 2012.

Платон. Критон / Платон. Собрание сочинений в 4 т. М.: Мысль, 1990. С. 97–111.

Platon. Kriton [Crito] Platon. Sobraniye sochineniy v 4 t. [Works: in 4 vol.] Moscow: Mysl 
Publ., 1990. P. 97–111.

Погребняк А.А. Licentia poetica: тайна экономики и сила инверсии // Логос. 2019. Т. 29. № 6. 
С. 171–198.

Pogrebnyak A.A. Licentia poetica: tayna ekonomiki i sila inversii [Licentia poetica: the secret 
of economics and the power of inversion]. Logos. 2019. Vol. 29, N 6. P. 171–198.

Фуко М. Другие пространства / Фуко М. Интеллектуалы и власть: Избранные политические статьи, 
выступления и интервью. М.: Праксис, 2006. Ч. 3. С. 191–205.

Foucault M. Drugiye prostranstva [Other Spaces]. Foucault M. Intellectuals and Power: Selected 
Political Articles, Speeches and Interviews. Part 3. Moscow: Praxis Publ, 2006. P. 191–205.

Фуко М. Великое заточение / Фуко М. История безумия в классическую эпоху. М.: Аст, 2010. 
C. 59–97.

Foucault M. Velikoye zatocheniye [The Great Imprisonment]. Foucault M. History of Madness 
in the Classical Age. Moscow: Ast Publ, 2010. P. 59–97.

Уоткин У. Агамбен, Беньямин и безразличие насилия. URL: https://spectate.ru/watkin-violence/ 
(дата обращения: 30.03. 2024).

Watkin W. Agamben, Ben’yamin i bezrazlichiye nasiliya [Agamben, Benjamin and the 
indifference of violence]. URL: https://spectate.ru/watkin-violence/ (accessed: 30.03.2024).

Agamben G. Absolute immanence// Agamben. Potentialities. Collected Essays in Philosophy. Stanford: 
Stanford University Press. 2000. P. 220–242.

Agamben G. Life, A Work of Art Without An Author: The State of Exception, the Administration of 
Disorder and Private Life. German Law Journal. 2004. N 5. URL: https://16beavergroup.
org/articles/2005/03/25/rene-interview-with-giorgio-agamben-life-a-work-of-art-without-an-
author/ (accessed: 30.03. 2024).

Boano C. Martén R. Agamben’s urbanism of exception: Jerusalem’s border mechanics and biopolitical 
strongholds. Cities. 2013. Vol. 34. P. 6–17.

Boano C. The Ethics of a Potential Urbanism. Critical Encounters between Giorgio Agamben and 
Architecture. Taylor and Francis, 2017.

Charlesworth A. Contesting Places of Memory: the Case of Auschwitz. Environment and Planning D: 
Society and Space. 1994. N 12(5). P. 579–593.

Charlesworth A. The Topography of Genocide. In: D. Stone (Ed.). The historiography of the Holocaust. 
Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2004. P. 216–251.

Clarke D. B., Doel M. A., & McDonough F. X. Holocaust Topologies: Singularity, Politics and Space. 
Political Geography, 1996. 15(6/7). P. 457–489.

Giaccaria P., Minca C. Topographies/Topologies of the Camp: Auschwitz as a Spatial Threshold. 
Political Geography. 2011. Vol. 30, Iss. 1. P. 3–12.

Gilson E. C. Zones of Indiscernibility the Life of a Concept from Deleuze to Agamben. Philosophy 
Today. 2007. N 51 (5). P. 98–106.

Günzel S. Raum. (Hg.) Raum. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart, Weimar: Metzler Verlag, 2010.

Ek R. Giorgio Agamben and the Spatialities of the Camp: an Introduction. Geografiska Annaler B, 2006. 
N 88(4). P. 363–386.

Layzelle L. G.Topologies of Abandon: Locating Life in the Philosophy of Giorgio Agamben: Thesis. 
Sussex: University of Sussex, 2017.

Martin L., Secor A.J. Towards a Post-mathematical Topology. Progress in Human Geography. 2014. 
N 38(3). P. 420–438.

Raulff U. An interview with Giorgio Agamben. German Law Journa. 2004. N 5(5). P. 609–614.

Salzani C. From Benjamin’s bloßes Leben to Agamben’s nuda vita: A Genealogy. Salzani Moran B. 
(ed.). Towards the critique of violence: Walter Benjamin and Giorgio Agamben. London, New 
York: Bloomsbury, 2015. P. 109–123.



178

УДК 1(091)

©2025     А.Ю. ДУДЧИК 

DOI: 10.31857/S0236200725010121

О ПРОЕКТЕ ГЛОБАЛЬНОЙ ИСТОРИИ  
МИРОВОЙ ФИЛОСОФИИ

Дудчик Андрей Юрьевич — кандидат философ-
ских наук, доцент, заместитель директора по на-
учной работе.
Институт философии Национальной академии 
наук Беларуси.
Республика Беларусь, 220072 Минск, ул. Сургано-
ва, д. 1, корп. 2. 
ORCID: 0000-0002-6810-5103
dudchik@philosophy.by

Аннотация. Статья посвящена изменениям, происходящим сегодня в области изучения истории 
философии, которые связаны с проектами «глобальной философии» и «мировых философий». 
Анализируется проект «глобальной истории философии», для которого понятие глобальности 
подразумевает не только мировую степень охвата рассматриваемых философских концепций, 
но обозначает и специфику технических и коммуникативных средств, и разнообразие методоло-
гического инструментария, которые могут быть использованы сегодня в исследованиях по исто-
рии философии. Анализируются возможности использования междисциплинарной методологии: 
подходов интеллектуальной истории, количественных методов, метода «дальнего чтения» и ме-
тодов цифровой гуманитаристики. Рассматривается специфика использования в литературове-
дении понятий «мировая литература» и «мировая республика литературы» и их потенциал для 
развития исследований в области глобальной истории философии. Изучается роль становления 
глобальной институциональной среды для развития современной философии, в частности, систе-
мы международных философских конгрессов, а также международных олимпиад по философии 
для старшеклассников. Эта среда призвана способствовать диалогу различных региональных и 
языковых традиций и вместе с тем позволяющей конституировать их различия. Выявлены этиче-
ские и эмансипаторные аспекты современных исследований в области истории философии, наи-
более ярко проявляющиеся в проекте деколониальной истории философии. Реконструированы 
основания критики радикальных версий деколонизации и обращения к локальным эпистемоло-
гиям в рамках общего подхода современной глобальной истории. Обосновывается предположе-
ние, что проблема соотношения и соизмеримости различных вариантов локальных типов знания 
в области истории философии стоит не столь остро, как в истории или социальных науках. При 
этом, по крайней мере на уровне деклараций, сохраняется представление об общем поле фило-
софского знания и философских вопросов, давать ответы на которые при помощи всевозможных 
концептуальных средств и подходов пытаются представители разных философских традиций.



179

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.Ю. Дудчик 
О проекте гло-
бальной исто-
рии мировой 
философии 

Ключевые слова: история философии, глобальная философия, глобальная история философии, 
интеллектуальная история, мировые философии, вычислительная философия, цифровая гума-
нитаристика, локальные эпистемологии, евроцентризм.

Ссылка для цитирования: Дудчик А.Ю. О проекте глобальной истории мировой филосо-
фии // Человек. 2025. Т. 36, № 1. С. 178–188. DOI: 10.31857/S0236200725010121

Хорошо известна парадоксальная особенность философского знания, возмож-
но, являющаяся сущностной и даже конститутивной для самой философии: 
претендуя, как минимум на уровне деклараций, на универсальность и всеобщ-

ность рассматриваемых вопросов и высказываемых суждений, философия тем не ме-
нее представлена рядом региональных и языковых традиций, организована в форме 
определенных школ, а если говорить о современной профессионализированной 
философии — специализированных направлений и областей исследования. Вместе 
с тем представление о некой общей философии имеет место в качестве определенного 
идеала (возможно, утопического или антиутопического). В качестве примера можно 
вспомнить идею И. Канта о «мировом [космическом] понятии» (conceptus cosmicus) 
[Кант, 2006: 1051], которое он связывает с существенными целями человеческого разу-
ма как такового, и из которого выводит собственное видение философской идентично-
сти. Сегодня мы можем обратить внимание на понятия «мировых философий» (чаще 
используется во множественном числе, хотя есть варианты употребления и в един-
ственном) и «глобальной философии». Оба термина уже приобрели определенную 
традицию употребления, а соответствующие направления в достаточной степени ин-
ституализировались, например, существуют тематические научные журналы “Journal 
of World Philosophies” и “Global Philosophy”. Что интересно отметить, оба подхода 
в значительной степени разрабатываются как в рамках собственно философии, так и 
в истории философии, в том числе в областях, связанных с изучением незападных 
традиций. В западном академическом пространстве подобные исследования не всегда 
относятся к собственно философской проблематике, а часто локализованы в области 
регионоведения (area studies). Вполне понятно стремление специалистов в данных 
областях пересмотреть сложившийся в академическом сообществе статус-кво и обо-
сновать философский статус предмета собственного изучения. Несомненно, опреде-
ленную роль в интересе к «мировым» аспектам играют и социально-политические 
изменения, связанные с последствиями деколонизации, происходящими в мире про-
цессами деглобализации, геополитической напряженностью и т.д. Конечно, указан-
ные изменения затрагивают не только области философии и истории философии, но и 
сферу социально-гуманитарных и междисциплинарных исследований в целом. 

Как уже отмечалось, идеи мировой, глобальной и т.п. философии в значительной 
степени развивают наработки, сложившиеся в области изучения незападных тради-
ций, компаративных исследований и особенно китайской философии. Так, широкое 
распространение получило понятие глобальной философии, предложенное иссле-
дователем китайской философии из Уэслианского университета в США Стивном 
Энглом. В статье «Китайские философы и глобальная философия» он обращает вни-
мание на некоторые особенности глобальной философии, под которой он понимает 
«вовлеченность в философию таким образом, чтобы она была открыта, по крайней 
мере в принципе, для идей и подходов философов и философских традиций со всего 
мира» [Angle, 2005: 3–4]. Так, по мнению Энгла, глобальная философия не исходит из 
представления о существовании общих истин, независимых от контекста и примени-
мых ко всем жителям земного шара. Напротив, это скорее приверженность открытому 
диалогу на основе некоторых общих принципов, не обязательно эксплицированных 



180

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

заранее. Далее, глобальная философия выступает как альтернатива унифицирующей 
глобализации и распространению западных идей как единственно жизнеспособных 
в философском отношении. И, наконец, глобальная философия не обязательно пред-
полагает некий синтез разных традиций, а ориентируется на максимально адекватное 
понимание разных философских традиций в их собственных терминах. 

Исследовательницы из Нидерландов Моника Кирлоскар-Штайнбах и Ли Кал
мансон из США развивают понятие «мировых философий», отмечая, что оно отра-
жает реальный плюрализм и, возможно, даже принципиальную несоизмеримость 
существующих традиций; отражает природу философствования, связанную с кон-
кретной воплощенностью в пространственно-временных и социально-материаль-
ных контекстах; связано с повсеместным распространением философствования, 
не всегда принимающего форму концептуальной деятельности; позволяет противо-
стоять евроцентризму и «философскому неоколониализму»: «студенты-философы, 
будь то в Аккре, Окленде, Атланте, Берлине, Лаосе, Мумбаи, Найроби или Претории, 
продолжают придерживаться той же диеты, что и такие мыслители, как Иммануил 
Кант, Георг Вильгельм Фридрих Гегель и Мартин Хайдеггер. Значимость местной 
философии для жизненного мира этих студентов считается в значительной степени 
нерелевантной» [Kirloskar-Steinbach, Kalmanson, 2021: 8]. 

Применительно к области истории философии, на наш взгляд, возможно гово-
рить о «глобальной истории философии», поскольку понятие глобальности в дан-
ном случае подразумевает не только мировую степень охвата рассматриваемых фи-
лософских концепций, но обозначает и специфику технических и коммуникативных 
средств, и разнообразие методологического инструментария, которые могут быть 
использованы сегодня в исследованиях по истории философии. Уже имеющиеся 
подходы к «глобальной истории философии» были рассмотрены ранее [Dudchik, 
2020; Дудчик, 2020; Дудчик, 2021], в данной работе хотелось бы пояснить специфи-
ку методологических, технологических, организационных и идеологических транс-
формаций, которые происходят в истории философии в данный момент и которые 
могут быть обозначены как формирование «глобальной истории философии».

Проблема соотношения истории философии и более широкого изучения исто-
рии «мысли» обсуждается достаточно давно. В традиции аналитической историо-
графии философии часто противопоставляют апроприационистский и контекстуа-
листский подходы, ориентированные на изучение идей прошлого либо исходя из 
современного состояния философского знания, либо — из интеллектуального гори-
зонта их собственной эпохи соответственно [Вольф, 2019]. И хотя в англоязычной 
историографии долгое время преобладал апроприационистский подход, некоторые 
исследователи пишут об уже произошедшей как минимум в изучении отдельных 
периодов в истории западной философии «тихой контекстуалистской революции» 
[Mercer, 2019]. В институциональном аспекте эта проблема, как правило, пред-
ставлена противопоставлением классической истории философии и истории идей 
или — в более позднем варианте — интеллектуальной истории, как относительно 
устоявшихся, признанных и широко представленных в исследовательских проектах, 
читаемых курсах, специализированных изданиях и т.д. 

Не претендуя на окончательное разрешение вопроса о соотношении истории фи-
лософии и интеллектуальной истории, согласимся с позицией О.А. Власовой о том, 
что «обращение к интеллектуальной истории оказывается для истории философии 
последних лет одной из возможностей процедурного обновления и одним из наибо-
лее логичных (в контексте современного движения истории философии) путей об-
ретения историками философии самосознания и развития историографии» [Власова, 
2020]. Более того, предположим, что в рамках проекта глобальной истории филосо-
фии как раз возможно определенное сближение между этими исследовательскими 



181

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.Ю. Дудчик 
О проекте гло-
бальной исто-
рии мировой 
философии 

подходами. Уже в силу широты своего объекта изучения исследованиям по глобаль-
ной истории философии приходится обращаться к традициям, которые отличаются 
от сложившегося канона историко-философских проблем, понятий, текстов и персо-
налий, во многом ориентированного на западноевропейский и североамериканский 
материал. Это требует ориентации не только на традиционные историко-философ-
ские предметности — «произведение», «автор», «система», но и изучения философ-
ского содержания вне привычного культурно-институционального контекста, обна-
ружения философских идей как на уровне текстов, традиционно относимых к обла-
сти религии, художественной литературы, политико-правовой мысли, так и в рамках 
устной традиции. Для изучения подобного материала целесообразно, наряду с тра-
диционными спекулятивно-герменевтическими методами, обращаться к методам 
интеллектуальной истории, истории понятий, социологии знания, устной истории и 
т.д. Расширение предметного поля историко-философских исследований возможно 
не только за счет более подробного рассмотрения незападных традиций, но и за счет 
расширения сложившихся представлений об истории европейской философии в це-
лом. Так, исследовательское внимание может быть направлено на малоизвестные в 
силу ряда причин направления, традиции и персоналии: например, «поздняя схо-
ластика», в меньшей степени известная в некатолических странах; национальные 
философские школы Восточной Европы; идеи женщин-философов и т.д.

Помимо условных «аутсайдеров», предметом рассмотрения глобальной истории 
философии также могут стать работы и фигуры, малоизвестные не столько из-за не-
соответствия своих идей доминирующим воззрениям своего времени, но, напротив, 
из-за общей стандартности своих взглядов, не позволяющих выделить их на общем 
идейном фоне эпохи. Имеются в виду так называемые «малые писатели» или «писа-
тели второго ранга» [Лавджой, 2001: 24–25], идеи которых не отличались оригиналь-
ностью либо не оказали в силу тех или иных обстоятельств существенного влияния 
в дальнейшем, однако деятельность которых выступала в качестве своеобразного 
интеллектуального фона эпохи и изучение которых позволяет лучше реконструиро-
вать и понять часто непрописанный, но подразумеваемый контекст эпохи. Подобные 
изменения связаны с расширением исследовательской оптики в области истории фи-
лософии — с обращением внимания на институциональные и материальные аспек-
ты философской деятельности, сетевые структуры, процессы обмена и трансфера.

Традиционный философский анализ ключевых текстов дополняется работой 
с «большими данными», включая рассмотрение так называемой «вторичной ли-
тературы» — учебников, программ университетских курсов, научно-популярных 
изданий; изучение структуры социального поля философии; взаимодействие 
языка философии с языками других областей культуры и т.д. Это, в свою оче-
редь, предполагает возможность использования количественных методов, мето-
дов «дальнего чтения» и методов цифровой гуманитаристики (digital humanities).

Возможности компьютерных технологий достаточно широко используют-
ся сегодня в социальных и гуманитарных науках, в частности речь идет об осо-
бом направлении в рамках философских исследований — вычислительной фи-
лософии (computational philosophy). При этом, как отмечается в обзорной статье 
в Стэнфордской философской энциклопедии, это именно философия, использую-
щая компьютеры и вычислительные техники, но не философия, предметом исследо-
вания которой являются сами компьютеры и вычислительные техники [Grim, Singer, 
2022]. Широко обсуждается и возможность использования современных вычисли-
тельных техник в области истории идей [Bolla, 2023], интеллектуальной истории 
[Betti, van den Berg, 2016], истории знания в целом [Laubichler, Maienschein, Renn, 
2019], философии и истории науки [Ramsey, De Block, 2022]. По мнению итальян-
ского историка философии Р. Поццо, обращение к вычислительным технологиям 



182

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

может позволить «омолодить» методологию истории философии и по-новому взгля-
нуть на уже упоминавшееся противопоставление контекстуалистского и апропри-
ационистского подходов [Pozzo, 2021: 44–45]. На использовании вычислительных 
технологий, на наш взгляд, стоит сделать особый акцент как на одной из возможных 
отличительных особенностей формирующегося проекта глобальной истории фило-
софии, поскольку современный вариант глобальности как всеобщей связности осно-
вывается в том числе и на развитии цифровых технологий коммуникации. 

Достаточно широкое распространение получили социологические количествен-
ные методы при изучении истории литературы, обычно связываемые с концепци-
ей «дальнего чтения» (distant reading) итальянского исследователя Ф. Моретти. Его 
методология, ориентирующаяся на изучение больших совокупностей литературных 
текстов, является альтернативой традиционным методам работы с текстами. Эти 
методы в североамериканском литературоведении объединяют под названием close 
reading. Методология «дальнего чтения» уже начинает использоваться в исследова-
ниях в области истории философии [Демин, Куприянов, 2020], однако интересно об-
ратиться и к теоретическим основаниям его концепции. Как отмечает сам Моретти, 
долгое время в качестве теоретической основы выступали эволюционная теория, 
применяемая для анализа трансформаций литературных форм, и мир-системный 
анализ (относимый Моретти к историческому материализму [Моретти, 2016: 76]), 
используемый для рассмотрения отношений центра и периферии в области лите-
ратуры. Однако в дальнейшем он приходит к мыслям о необходимости некоторой 
новой обобщающей теории литературы, как непротиворечиво соединяющей раз-
личные теоретические подходы, так и способной обобщить большой объем данных, 
полученных при помощи использования новых количественных методов. Для обо-
значения предмета исследования подобной теории Моретти обращается к широко 
используемому в литературоведении термину «мировая литература» (Weltliteratur), 
обращая при этом внимание на историческую динамику самого этого явления. Так, 
Моретти полагает продуктивным различие между двумя историческими формами 
мировой литературы, исторической и современной. 

Еще одной попыткой рассмотрения понятия «мировой литературы» с точки 
зрения глобальных структурных неравенств и асимметрии является проект «миро-
вой истории литературы» французского литературоведа П. Казановы, которая ана-
лизирует «мировую республику литературы» как особым образом структуриро-
ванное поле литературной деятельности. Со своими «столицами», «провинциями», 
«окраинами» оно обладает собственными, функционирующими относительно ав
тономно внутри литературного поля «политикой» и «экономикой». Республике 
литературы свойственно постоянное внутреннее соперничество: «История (и эко-
номика) литературной республики… будет историей соперничества во имя лите-
ратуры, повествующей, как ниспровержения, манифесты, заговоры, перевороты, 
своеобразные революции и всевозможные литературные движения формирова-
ли мировую литературу» [Казанова, 2003: 16]. При этом для исследовательницы 
характерно противопоставление мировой литературы, для которой характерна 
интернационализация как сложный симбиоз соперничающих и влияющих друг 
на друга литературных традиций, и современной международной литературы, су-
ществующей в условиях глобализированного мирового рынка.

Возвращаясь к теме использования количественных методов в исследовани-
ях по истории философии, следует отметить, что сложно отрицать важную роль 
институциональных условий, в рамках которых развивается философское знание 
в определенные периоды и в определенных регионах. Институциональный ана-
лиз в данной области ориентирован на выявление относительно устойчивых и 
долговременных социальных практик, организующих воспроизводство, передачу, 



183

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.Ю. Дудчик 
О проекте гло-
бальной исто-
рии мировой 
философии 

развитие философского знания. В.А. Куренной обосновывает это в программной 
статье для тематического номера журнала «Логос», посвященного институцио-
нальной истории философии, следующим образом: «В современной ситуации 
нарастания скорости изменений история институтов также хорошее напоминание 
о том, что именно мы теряем в мире ускоряющейся институциональной и органи-
зационной динамики. Ориентация на выявление устойчивых форм позволяет избе-
жать маргинализации исследовательского интереса к явлениям, представляющим 
собой скорее исключение, чем общее место или правило... Исследования институ-
тов и организаций могут нивелировать подобный эпистемологический дисбаланс» 
[Куренной, 2020: 10]. В этом тематическом номере «Логоса» представлен целый 
спектр интересных исследований институциональных особенностей существова-
ния философии — от античности до философского сообщества в ФРГ.

Рассуждая о философии ХХ века, следует отметить становление глобальной 
институциональной среды, призванной способствовать диалогу различных ре-
гиональных и языковых традиций и вместе с тем позволяющей конституировать 
их различия. Например, на Всемирном философском конгрессе — крупнейшем 
международном форуме, проводимом под эгидой Международной федерации 
философских обществ, — который проходил в Пекине в 2018 году, было заяв-
лено 7 рабочих языков: английский, арабский, испанский, немецкий, русский, 
китайский и французский. Поэтому вполне понятно, что изучение «глобальной 
институционализации философии как академической дисциплины в университе-
тах с 20 века» осуществляется в тесной связи с исследованием «влияния системы 
трансрегиональных конгрессов — таких как всемирные конгрессы по филосо-
фии — на глобализацию философии». Эти темы заявляются в числе десяти важ-
нейших задач исследовательского проекта «Истории философии в глобальной 
перспективе» (университет Хильдесхайма, Германия, руководитель профессор 
Р. Эльберфельд) [Истории философии в глобальной перспективе, 2019]. 

Осмысление роли международных конгрессов в последние годы достаточно 
широко представлено в русскоязычных публикациях [Ажимов, 2020; Пружинин, 
2020; Щедрина Т.Г., Щедрина И.О., 2020], вместе с тем хотелось бы обратить 
внимание на еще одно международное мероприятие, также организуемое под 
эгидой Международной федерации философских обществ. Это международная 
олимпиада по философии для школьников (International Philosophy Olympiad, 
IPO), которая c 1993 года проводится Международной ассоциацией философ-
ских обществ при поддержке ЮНЕСКО. Эссе на олимпиаде пишутся на одном 
из 4 языков: английском, французском, немецком, испанском. При этом язык 
написания эссе в обязательном порядке является для участника иностранным. 
Основной рабочий язык Олимпиады — английский [Дудчик, Ретюнских, 2022].

Несомненно, многие из проектов, поддерживающих культурное многообразие 
в области философии, развивают определенную этическую и эмансипаторную по-
вестку, связанную с идеями деколонизации. Так, в описании целей рассматриваемого 
выше исследовательского проекта «Истории философии в глобальной перспективе» 
отмечается, что «что история глобализации философии — это также история наси-
лия, поскольку европейскосевероамериканская философия стала не только парадиг-
мой философствования, но и в то же время институционально укрепилась во всем 
мире <…> Эти процессы институционализации и их сохраняющиеся последствия 
для понимания философии и ее истории должны быть подвергнуты критическому 
анализу» [Истории философии в глобальной перспективе, 2019].

Идеи деколониальной истории философии развиваются Эльберфельдом в книге 
«Деколониальное философствование», изданной в одноименной с названием про-
екта книжной серии «Истории философии в глобальной перспективе» в разделе 



184

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

«теоретический вклад» (помимо теоретических исследований в серии переизда-
ются значимые работы по истории философии авторов XVIII века; обзорные ра-
боты по исследованиям в области истории философии в неевропейских регионах; 
современные исследования неоднозначных тем в истории философии — таких 
как рабство, положение женщин и т.д.). Книга посвящена переосмыслению связи 
развития философской мысли и процесса европейской колониальной экспансии и 
возможным способам деколонизации историко-философского канона, ориентиро-
ванного преимущественно на западноевропейские и североамериканские традиции. 
Показательным, на наш взгляд, выглядит полемически заостренное название одного 
из разделов работы, сформулированное в виде вопроса «Почему мой курс белый?» 
(“Why is my curriculum white?” [Elberfeld, 2021: 178], с отсылкой к общественным 
дискуссиям середины 2010-х годов в Великобритании [Peters, 2015]).

Конечно, подобная постановка вопроса имеет под собой достаточно давнюю тра-
дицию размышлений как в рамах исследования отдельных сюжетов из истории запад-
ной философии, так и постколониальных исследований. Активно обсуждается эта тема 
и в рамках общего направления изучения глобальной истории. Так, один из наиболее 
известных представителей данного направления в Германии С. Конрад отмечает, что 
«постколониальные исследования остаются одной из самых продуктивных парадигм, 
на которые могут опереться глобальные историки. В то же время глобальный подход 
надо понимать и как ответ на тупик, в который зашли постколониальные исследова-
ния» [Конрад, 2018: 80]. Теоретические сложности постколониальных исследований, 
по мнению исследователя, связаны с гипостазированием понятия культуры, что зако-
номерно в рамках «культурного поворота» в гуманитарных науках, однако ведет к огра-
ничению исследований областями дискурса и репрезентации, а также может способ-
ствовать росту имплицитного национализма. Более того, реальное, а не декларируемое 
преодоление евроцентристского подхода остается «сложной эпистемологической и ме-
тодологической проблемой», поскольку «ранее “европейские”, а теперь “универсаль-
ные” понятия слишком долго функционировали в разных частях света» [там же: 216].

Одним из распространенных вариантов попыток преодоления евроцентризма яв-
ляется интерес к различного рода локальным или местным эпистемологиям как аль-
тернативным формам знания. Отмечая высокий эвристический потенциал подобных 
попыток, немецкий исследователь все же обращает внимание на возможность злоупо-
треблений интересом к местным типам знания в силу политической конъюнктуры, что 
в свою очередь «идет вразрез с экуменическими и диалогическими устремлениями 
глобальной истории как научной дисциплины» [Конрад, 2018: 249]. Подобная пози-
ция, пытающаяся избегнуть гипостазирования «локальных эпистемологий», выглядит 
достаточно взвешенной. Вместе с тем следует отметить, что, возможно, проблема со-
отношения и соизмеримости различных вариантов локальных типов знания в области 
философии (по крайне мере в ее отдельных разделах) стоит не столь остро как в исто-
рии или социальных науках. Возможно, это связано в том числе и с тем, что последние 
концептуально и институционально оформились в значительной степени в период 
Нового времени на фоне процессов становления наций и массового общества, разви-
тия колониализма, капитализма и западной экспансии. Философия в свою очередь об-
ладает более длительной историей существования, обладая большими адаптивными 
возможностями для разных типов общественного устройства и культурных условий. 
К этому можно добавить изначально большое разнообразие типов философского зна-
ния и языков описания. В частности, концептуально многообразие языков философии 
(впрочем, изначально преимущественно на европейском материале) обосновывается 
в проекте под руководством французского философа Б. Кассен «Европейский словарь 
философий: лексикон непереводимостей» [Европейский словарь философий, 2015].



185

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.Ю. Дудчик 
О проекте гло-
бальной исто-
рии мировой 
философии 

Достаточно любопытным в этом отношении выглядит уже упоминавшийся ранее 
проект «Истории философии в глобальной перспективе», основывающийся на кри-
тических идеях пересмотра сложившегося историко-философского канона в духе 
деколониального философствования. В рамках проекта в 2023 году вышла книга 
«Ключевые понятия мировых философий: инструментарий для философов». Ряд ста-
тей в книге явно посвящен деколонизационной проблематике — «Эпистемическая 
деколонизация культуры», «Африка», «Разнообразие в философии», в других рас-
сматривается более традиционные философские темы — «Действие и праксис», 
«Атараксия», «Пустота». При этом акцент делается на примерах и понятиях неев-
ропейских интеллектуальных традиций, которые рассматриваются как в отдельных 
статьях («Эзумезу» — система африканской трехзначной логики, «Геву» — понятие 
конфуцианства, обычно переводимое как «рассмотрение вещей», «Дукха» — по-
нятие страдания в индийском буддизме), так и широко используются при анализе 
традиционной философской проблематики. Одной из задач своего издания редакто-
ры считают более широкое включение незападных материалов в программу тради-
ционных университетских курсов, а в качестве более общей цели — приближение 
к идеалу «мировых философий» как «многообразной сети без единого центра, части 
которой находятся в общении друг с другом» [Robbiano, 2023: 1].

Приближение к этому идеалу предполагает как ряд концептуальных философ-
ских процедур (децентрация собственной философской традиции, расширение 
уже имеющихся и изучение новых концептуальных рамок, определенное интел-
лектуальное смирение и т.д.), так и ряд вполне практических шагов, связанных 
с проведением академических исследований и использованием полученных ре-
зультатов в образовательном процессе. Книга «Ключевые понятия мировых фи-
лософий…» вышла в британском издании «Bloomsbury Publishing», в котором ак-
тивно издается литература, посвященная тематике «Мировых философий», в част-
ности серия «Исследования мировых философий» [Bloomsbury Studies in World 
Philosophies, 2023] и «Введение в мировые философии» [Bloomsbury Introductions 
to World Philosophies, 2020]. Как видим, по крайней мере на уровне деклараций 
сохраняется представление об общем поле философского знания и философских 
вопросов, давать ответы на которые при помощи всевозможных концептуальных 
средств и подходов пытаются представители разных философских традиций. 

Возвращаясь к упомянутому в начале статьи кантовскому «мировому понятию фило-
софии», нельзя не отметить «космическую» составляющую, которая содержится в ори-
гинале (conceptus cosmicus), что позволяет поставить вопрос как о планетарном значении 
философского знания, так и о соотношения философии и истории философии как чело-
веческих форм деятельности с различного рода неантропоморфными агентами (исполь-
зуя терминологию самого немецкого философа, «разумными существами»). Даже если 
не ставить вопрос радикальным образом, как это осуществляется, например, в проекте 
«антропологии по ту сторону человека», атрибутируя свойство мышления неантропо
морфным агентам, в перспективе актуальной остается тема искусственного интеллекта 
и возможности его использования в историко-философских исследованиях, что проис-
ходит уже сегодня. Кроме того, актуальным остается вопрос о роли неантропоморфных, 
и, шире, материальных факторов в истории философии (письменные источники, систе-
мы коммуникации, стихийные факторы, влияющие на философский процесс, например, 
эпидемии и катаклизмы и многое другое). В любом случае, глобальная история филосо-
фии в многообразии ее вариантов не обязательно будет человекосоразмерной или цен-
трированной на человеке (персоне, акторе, индивиде) как ключевой категории. Впрочем, 
детальное рассмотрение этой темы заслуживает самостоятельного исследования.

Вероятно, пока рано делать выводы, насколько органичным и успешным мо-
жет быть подобная попытка достаточно радикального обновления сложившегося 



186

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

историко-философского канона, особенно — в области преподавания, которое, как из-
вестно, обладает определенным консерватизмом и инерцией. Тем не менее можно пред-
положить, что происходящие изменения могут повлиять как на пересмотр современных 
представлений об истории философии, так и представлений о философии в целом.

On the Project of the Global History of World Philosophy
Andrei Yu. Dudchik
CSc in Philosophy, Associate Professor, Deputy Director for Research.
State Scientific Institution “Institute of Philosophy of the National Academy of Sciences of Belarus”.
1/2, Surganova str., Minsk 220072, Republic of Belarus.
ORCID: 0000-0002-6810-5103
dudchik@philosophy.by 

Abstract. The article analyzes ongoing changes in history of philosophy, which are associated 
with the projects of “global philosophy” and “world philosophies”. The project of the “global 
history of philosophy” is analyzed, for which the concept of globality implies not only the 
worldwide coverage of the philosophical concepts, but also the specificity of technical and 
communication means, and the variety of methodological tools that can be used today in 
research on the history of philosophy. The possibilities of using interdisciplinary methodology 
are considered such as approaches of intellectual history, quantitative methods, method of 
“distant reading” and methods of digital humanities. The specificity of the use of the concepts 
“world literature” and “world republic of literature” in literary studies and their potential for 
the development of research in the field of global history of philosophy are considered. The 
role of the formation of a global institutional environment for the development of modern 
philosophy is analyzed, in particular, the system of international philosophical congresses, as 
well as international Olympiads in philosophy for high school students, designed to promote 
dialogue between different regional and linguistic traditions and at the same time allowing to 
constitute their differences. The ethical and emancipatory aspects of modern research in the 
field of the history of philosophy are revealed, most clearly manifested in the project of the 
decolonial history of philosophy. The basis for criticism of radical versions of decolonization 
and appeal to local epistemologies within the framework of the general approach of modern 
global history is reconstructed. The assumption is substantiated that the problem of correlation 
and commensurability of various variants of local types of knowledge in the field of history 
of philosophy is not as acute as in history or social sciences. At the same time, at least at the 
level of declarations, the idea of a general field of philosophical knowledge and philosophical 
questions is preserved, to which representatives of different philosophical traditions try to give 
their own answers using different conceptual means and different approaches.

Keywords: History of philosophy, global philosophy, global history of philosophy, intellectual history, 
world philosophies, computational philosophy, digital humanities, local epistemologies, Eurocentrism.

For citation: Dudchik A.Yu. On the Project of the Global History of World Philosophy // Chelovek. 
2025. Vol. 36, N 1. P. 178–188. DOI: 10.31857/S0236200725010121

Литература/References

Ажимов Ф.Е. Международный философский конгресс как самосознание философии // Вопросы 
философии. 2020. № 12. С. 16–19.
Azhimov F.E. Mezhdunarodnyy filosofskiy kongress kak samosoznaniye filosofii [International 
Congress of Philosophy as a Self-Consciousness of Philosophy]. Voprosy filosofii. 2020. N 12. P. 16–19.

Власова О.А. Интеллектуальная история как поле методологического самосознания истори-
ков философии // Вестник Томского государственного университета. Философия. 
Социология. Политология. 2020. № 54. С. 105–114.
Vlasova O.A. Intellektual’naya istoriya kak pole metodologicheskogo samosoznaniya 
istorikov filosofii [Intellectual History as a Field of Methodological Self-Consciousness of 
Historians of Philosophy]. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Filosofiya. 
Sotsiologiya. Politologiya. 2020. N 54. P. 105–114.



187

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.Ю. Дудчик 
О проекте гло-
бальной исто-
рии мировой 
философии 

Вольф М.Н. Современные дискуссии об истории философии: противостояние текста и контекста // 
Берестов И.В., Вольф М.Н., Доманов О.А. Аналитическая история философии: методы 
и исследования. Новосибирск: Офсет ТМ, 2019. C. 1–26. 
Wolf M.N. Sovremennyye diskussii ob istorii filosofii: protivostoyaniye teksta i konteksta 
[Modern Discussions about the History of Philosophy: The Confrontation between Text and 
Context]. Berestov I.V., Wolf M.N., Domanov O.A. Analiticheskaya istoriya filosofii: metody 
i issledovaniya [Analytical History of Philosophy: Methods and Research]. Novosibirsk: 
Ofset TM Publ., 2019. P. 1–26.

Демин М., Куприянов А. Доминанты, субдоминанты и рецеденты: формальный анализ изменений 
канона истории немецкой философии в XIX веке // Логос. 2020. № 6. С. 173–206.
Demin M., Kupriyanov A. Dominanty, subdominanty i retsedenty: formal’nyy analiz 
izmeneniy kanona istorii nemetskoy filosofii v XIX veke [Dominants, Subdominants, and 
Recedents: A formal Analysis of Transformations in the Canonical Representation of 19th 
Century German Philosophy]. Logos. 2020. N 6. P. 173–206.

Дудчик А.Ю. Проект «глобальной истории философии» Дж. Баджини // Философские исследова-
ния: сб. науч. тр. 2020. Вып. 7. С. 329–342. 
Dudchik A.Yu. Proyekt «global’noy istorii filosofii» Dzh. Badzhini [Project of “Global History 
of Philosophy” by J. Baggini]. Filosofskiye issledovaniya: sb. nauch. tr. [Philosophical 
Research: Collection of Scientific Papers]. 2020. Iss. 7. P. 329–342.

Дудчик А.Ю. Глобальная история философии Г. Скирбекка как изучение множественных модер-
низаций // Журн. Белорус. гос. ун-та. Философия. Психология. 2021. № 1. С. 25–30.
Dudchik A.Yu. Global’naya istoriya filosofii G. Skirbekka kak izucheniye mnozhestvennykh 
modernizatsiy [Global History of G. Skirbekka’s Philosophy as a Study of Multiple 
Modernizations]. Zhurn. Belorus. gos. un-ta. Filosofiya. Psikhologiya [Journal of the 
Belarusian State University. Philosophy and Psychology]. 2021. N 1. P. 25–30.

Дудчик А.Ю., Ретюнских Л.Т. Философское образование и олимпиады для школьников в реаль-
ном и виртуальном пространстве // Проектирование будущего. Проблемы цифровой ре-
альности: труды 5-й Международной конференции (3–4 февраля 2022 г., Москва). М.: 
ИПМ им. М.В. Келдыша, 2022. С. 82–88.
Dudchik A.Yu., Retyunskikh L.T. Filosofskoye obrazovaniye i olimpiady dlya shkol’nikov v 
real’nom i virtual’nom prostranstve [Philosophical Education and Competitions for Schoolchildren 
in Real and Virtual Space]. Proyektirovaniye budushchego. Problemy tsifrovoy real’nosti: trudy 
5-y Mezhdunarodnoy konferentsii (3–4 fevralya 2022 g., Moskva) [Designing the Future. Problems 
of Digital Reality: Proceedings of the 5th International Conference (February 3–4, 2022, Moscow)]. 
Moscow: Keldysh Institute of Applied Mathematics Publ., 2022. P. 82–88.

Европейский словарь философий: лексикон непереводимостей: пер. с фр. / под рук. Б. Кассен. 
Т. 1. Киев: Дух i літера, 2015. 
Yevropeyskiy slovar’ filosofiy: leksikon neperevodimostey [European Dictionary of Philoso
phies], transl. from French, ed. by B. Kassen. Vol. 1. Kiev: Dukh i lіtera Publ., 2015. 

Истории философии в глобальной перспективе // Рейнгард Коселлек — Проект. 2019 [Электронный 
ресурс]. URL: https://www.uni-hildesheim.de/media/koselleck/Forschungsprogramm/NEU/
RU_Description_Research_Project__Russian_.pdf (дата обращения: 18.02. 2024).
Istorii filosofii v global’noy perspektive. Reingard Kosellek — Proekt [Koselleck-Project — 
Histories of Philosophy in a Global Perspective]. 2019. [Electronic resource]. URL: https://
www.uni-hildesheim.de/media/koselleck/Forschungsprogramm/NEU/RU_Description_
Research_Project__Russian_.pdf (date of access: 18.02.2024).

Казанова П. Мировая республика литературы / пер. с фр. М. Летарова-Гистер, М. Кожевникова. 
М.: Издательство имени Сабашниковых, 2003. 
Kazanova P. Mirovaya respublika literatury [World Republic of Literature], transl. from 
French by M. Letarova-Gister, M. Kozhevnikova. Moscow: Sabashnikov Publ., 2003.

Кант И. Критика чистого разума / пер. с нем. Н.О. Лосского // Кант И. Сочинения: в 4 т. / общ. 
ред. Б. Бушлинг, Н. Мотрошилова. Т. 2, ч. 1. М.: Наука, 2006. 
Kant I. Kritika chistogo razuma [Critique of Pure Reason], transl. from German by N.O. Lossky. 
Kant I. Sochineniya: v 4 t. [Essays: in 4 vols.], ed. by B. Bushling, N. Motroshilova. Vol. 2, 
Part 1. Moscow: Nauka Publ., 2006.

Конрад С. Что такое глобальная история? / пер. с англ. А. Степанова. М.: Новое лит. обозрение, 2018.
Conrad S. Chto takoye global’naya istoriya? [What is Global History?], transl. from English 
by A. Stepanov. Moscow: Novoye lit. obozreniye Publ., 2018.

Куренной В.А. Почему мы возвращаемся к институтам? // Логос. 2020. № 6. С. 1–22.



188

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

Kurennoy V.A. Pochemu my vozvrashchayemsya k institutam? [Why do we Keep Coming 
Back to Institutions?]. Logos. 2020. N 6. P. 1–22.

Лавджой А. Великая цепь бытия: История идеи / пер. с англ. В. Софронова-Антомони. М.: Дом 
интеллектуальной книги, 2001.
Lovejoy A. Velikaya tsep’ bytiya: Istoriya idei [The Great Chain of Being: The History of an Idea], 
transl. from English by V. Sofronov-Antomoni. Moscow: Dom intellektual’noy knigi Publ., 2001.

Моретти Ф. Дальнее чтение / пер. с англ. А. Вдовина., Собчук О., Шеля А. М.: Издательство 
института Гайдара, 2016.
Moretti F. Dal’neye chteniye [Distant Reading], transl. from English by A. Vdovina, 
O. Sobchuk, A. Shelya. Moscow: Gaidar Institute Publ., 2016.

Пружинин Б.И. Философский конгресс как тип неформального общения, или О проблеме вос-
производимости знания // Вопросы философии. 2020. № 10. С. 99–103.
Pruzhinin B.I. Filosofskiy kongress kak tip neformal’nogo obshcheniya, ili O probleme 
vosproizvodimosti znaniya [Philosophical Congress as a Type of Informal Communication, 
or on the Problem of Reproducibility of Knowledge]. Voprosy filosofii. 2020. N 10. P. 99–103.

Щедрина Т.Г., Щедрина И.О. «Хранить огонь цивилизации»: международные конгрессы в эпи-
столярном наследии философов и ученых // Гуманитарные исследования в Восточной 
Сибири и на Дальнем Востоке. 2019. № 4. С. 113–118.
Shchedrina T.G., Shchedrina I.O. «Khranit’ ogon’ tsivilizatsii»: mezhdunarodnyye kongressy v 
epistolyarnom nasledii filosofov i uchenykh [“Keeping the Fire of Civilization”: International 
Congresses in the Epistolary Heritage of Philosophers and Scientists]. Gumanitarnyye 
issledovaniya v Vostochnoy Sibiri i na Dal’nem Vostoke [Humanitarian Research in the 
Eastern Siberia and the Far East]. 2019. N 4. P. 113–118.

Angle S.C. Chinese Philosophers and Global Philosophy. Stephen C. Angle. September 1, 2005 
[Electronic resource]. URL: https://sangle.web.wesleyan.edu/research/Chn_Phil_&_Global_
Phil.pdf (date of access: 27.01.2024)

Betti A., Berg van den H. Towards a Computational History of Ideas. Proceedings of the Third 
Conference on Digital Humanities in Luxembourg with a Special Focus on Reading Historical 
Sources in the Digital Age: Luxembourg, Luxembourg, December 5–6, 2013 (CEUR Workshop 
Proceedings; Vol. 1681), L. Wieneke, C. Jones, M. Düring, F. Armaselu, R. Leboutte (eds.). 
2016 [Electronic resource]. URL: https://ceur-ws.org/Vol-1681/Betti_van_den_Berg_
computational_history_of_ideas.pdf (date of access: 22.02.2024)

Bloomsbury Introductions to World Philosophies. Bloomsbury Academic. 2020. [Electronic resource]. 
URL: https://www.bloomsbury.com/us/series/bloomsbury-introductions-to-world-philosophies/ 
(date of access: 24.02.2024)

Bloomsbury Studies in World Philosophies. Bloomsbury Academic. 2023. [Electronic resource]. URL: 
https://www.bloomsbury.com/us/series/bloomsbury-introductions-to-world-philosophies/ (date of 
access: 24.02.2024)

Bolla de P. Explorations in the Digital History of Ideas: New Methods and Computational Approaches. 
Cambridge: University Press, 2023.

Dudchik A. Julian Baggini. How The World Thinks: A Global History of Philosophy. Changing 
Societies & Personalities. 2020. Vol. 4, N 4. P. 542–547.

Elberfeld R. Dekoloniales Philosophieren. Versuch über philosophische Verantwortung und Kritik im 
Horizont der europäischen Expansion. Hildesheim: Olms, 2021.

Grim P., Singer D. Computational Philosophy. The Stanford Encyclopedia of Philosophy. 2022 [Electronic 
resource]. URL: https://plato.stanford.edu/archives/fall2022/entries/computational-
philosophy (date of access: 24.02.2024)

Kirloskar-Steinbach M., Kalmanson L. A Practical Guide to World Philosophies. Selves, Worlds, and 
Ways of Knowing. London: Bloomsbury academic, 2021.

Laubichler M.D.,  Maienschein J., Renn J. Computational History of Knowledge: Challenges and 
Opportunities. Isis. 2019. Vol. 110(3). P. 502–512.

Mercer Ch. The Contextualist Revolution in Early Modern Philosophy. Journal of the History of 
Philosophy. 2019. Vol. 57(3). P. 529–548.

Peters M.A. Why is My Curriculum White? Educational Philosophy and Theory. 2015. Vol. 7(47). P. 641–646.
Pozzo R. History of Philosophy and the Reflective Society. Berlin/Boston: Walter de Gruyter GmbH, 2021.
Ramsey G., De Block A. The Dynamics of Science: Computational Frontiers in History and Philosophy 

of Science. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press, 2022.
Robbiano C. Introduction: Valuing Diversity. Key Concepts in World Philosophies: A Toolkit for 

Philosophers, S. Flavel, C. Robbiano (eds.). London: Bloomsbury Academic, 2023. P. 1–10.



189

УДК 316:1

ОБЗОРЫ И РЕЦЕНЗИИ

©2025     М.И. ФРОЛОВА

DOI: 10.31857/S0236200725010132

НОВЫЙ ГУМАНИЗМ: СОХРАНИТЬ  
ЧЕЛОВЕКА В МИРЕ ГЛОБАЛЬНЫХ 
ОПАСНОСТЕЙ И УГРОЗ

Фролова Мария Ивановна – научный сотрудник 
сектора гуманитарных экспертиз и биоэтики.
Институт философии РАН. 
Российская Федерация, 109240 Москва, ул. Гон-
чарная, д. 12, стр. 1. 
ORCID: 0000-0002-5292-8359
mariafrolova1@yandex.ru

В ноябре 2024 года в Институте философии РАН прошла международная кон-
ференция «Новый гуманизм: сохранить человека в мире глобальных опасно-
стей и угроз» — XXIV Чтения памяти академика Ивана Тимофеевича Фролова 

(1929–1999). В этом году ежегодная конференция была посвящена 95-летию со дня 
рождения академика И.Т. Фролова. В начале конференции был показан неболь-
шой фильм, включавший уникальные кадры выступления И.Т. Фролова в передаче 
«Институт человека» в 1986 году. Все участники конференции отметили поразитель-
ную актуальность сказанного тогда академиком Фроловым: о жизни в условиях ядер-
ной конфронтации, об обострении глобальных экологических проблем, о необходи-
мости «охранять человека» как уникальное создание Вселенной. Последний призыв 
философа и стал лейтмотивом Чтений. 

Чтения открыл акад. А.А. Гусейнов. Он сказал, что Фроловские чтения стали 
традицией Института философии РАН. Проблема сохранения человека в цифро-
вом мире созвучна той программе научных исследований, которую разрабатывал и 
осуществлял в своей научно-организационной деятельности академик И.Т. Фролов. 
А.А. Гусейнов подчеркнул объединяющую роль И.Т. Фролова для своего поколе-
ния философов и замечательные результаты, которые были ими достигнуты. 

Акад. В.А. Лекторский посвятил свое выступление альтернативе гуманизм VS 
трансгуманизм. Идеал гуманизма — классический идеал европейской культуры, начи-
ная с эпохи Возрождения, но и критика и отрицание гуманизма также имеют свою тра-
дицию, начиная с Ницше, затем — в полемике Хайдеггера против Сартра. Последнюю 



190

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ОБЗОРЫ И 
РЕЦЕНЗИИ

традицию наследуют ныне транс- и постгуманизм, постулирующие устарелость че-
ловека в мире глобальных проблем, цифровизации и ИИ. Человек как пройденная 
ступень глобальной эволюции подлежит радикальному улучшению, меняющему все 
его основные параметры, включая смертность. При этом трансгуманисты утверждают, 
что трансформация человека есть наиболее полное осуществление его прав и свобод. 
Например, родители смогут свободно моделировать параметры своего будущего ре-
бенка. Но свободен ли сам этот ребенок, либо изначально превращен в объект мани-
пуляций? Как скажутся на характере таких манипуляций социально-финансовые воз-
можности родителей? Как все это повлияет на генотип человечества? Останется ли 
единый человеческий тип? Постгуманисты уже сейчас расширяют круг существ, мар-
кируемых антропологически, включая сюда животных и роботов, а также возможные 
смешанные формы. Все это имеет и далеко идущие практические последствия, напри-
мер, в случае наделения правосубъектностью систем ИИ или создания ими «творче-
ских» работ. Человек должен развиваться, но не должен расчеловечиться. Не все, что 
кажется некоторым апологетам ИИ возможным, реально осуществимо. Но главное: 
из того, что все же осуществимо, не все нужно осуществлять! 

Чл.-корр. РАН О.В. Гаман-Голутвина остановилась на феномене глобальной тур-
булентности современного миропорядка, когда прежние и новые правила действуют 
одновременно. К источникам турбулентности она отнесла нестабильность демографи-
ческих процессов, антропогенное воздействие на природу, технологическую револю-
цию, транснациональные проблемы (терроризм, наркотики, вирусы и пр.), конфликты 
политических систем, цифровизацию. Сейчас многие из упомянутых источников или 
даже они все, вошли в резонанс. Возрастает число акторов, что обеспечивает рост 
хаотизации в геометрической прогрессии. В этих условиях эффективная обороно-
способность достигается не только системами вооружений, состоянием экономики 
и инфраструктуры, технологиями и развитием инфосферы, но и состоянием науки и 
образования. 

Чл.-корр. РАН В.И. Данилов-Данильян проблематизировал определение устойчи-
вого развития, данное Комиссией Брунтланд, как такое удовлетворение потребностей 
нынешних поколений, которое не ставит под вопрос возможность будущих поколений 
удовлетворять свои потребности. Между тем сами потребности как переменная величи-
на не поддаются определению. Реализация главной потребности — выживания — обу-
словлена в природе осуществлением инстинктов самосохранения и продолжения рода. 
Приобретенная человеком разумность зачастую входит в противоречие с указанными ин-
стинктами. Разум не ставит человеку какой-либо иной альтернативной глобальной цели, 
но позволил перенаправить основные усилия с удовлетворения главных инстинктов 
на удовлетворение инстинктов и потребностей инструментальных, дающих удовлетво-
рение здесь и сейчас, и не человечеству в целом, а отдельному индивиду. Разрешимо ли 
данное противоречие, либо же обретший разум и погибнет от него?! Разрушительная 
деятельность человека направлена на природную среду, на популяционное здоровье сво-
его вида и на социальные стабилизаторы (право и пр.). Поэтому устойчивым развитие 
может быть тогда, когда будет остановлена разрушительная деятельность по трем ука-
занным направлениям. 

Д-р психол. наук Д.А. Леонтьев обозначил задачу современности так: сохранить че-
ловеческое в человеке. В ХХ веке стало ясно, что нет таких высот, до которых человек 
не мог бы подняться, но и нет таких низостей, до каких он не мог бы опуститься. Каков 
человек? Наиболее убедительный ответ на вопрос о сущности человека дал Э. Фромм: 
сущность человека — это не состояние, а проблема, а сам он — открытое самореали-
зующееся существо. У. Джемс считал, что человек может изменить реальность в луч-
шую сторону. Как двигаться к позитивному идеалу человека: изменять среду или же 
себя в соответствии с представлением о должном? Человеческое в человеке — это 



191

Человек. 2025. Т. 36, № 1

М.И. Фролова 
Новый гума-
низм: сохра-
нить человека 
в мире глобаль-
ных опасностей 
и угроз

возможность, вызов и ответственность. Мы можем принять этот вызов, но нам ничто 
не гарантировано. 

Д-р физ.-мат. наук Г.Г. Малинецкий напомнил о том, что в точке выбора воздей-
ствия малых агентов могут иметь решающее значение. Вопрос скорее в диапазоне 
изменения основных параметров, определяющем жесткий или мягкий характер би-
фуркации. Сейчас это определяется степенью изменения человеческой телесности и 
ее соединения с продуктами ИИ и тем, сколь далеко человечество готово зайти по пути 
осуществления негативной свободы. Последний вектор совпадает с расчеловечивани-
ем, что вполне ясно, например, из известного бестселлера Ю.Н. Харари «Homo Deus». 
Жесткость бифуркации сопровождается падением прироста производства, начавшим-
ся с вытеснения промышленного капитала финансовым и усилившимся с вытесне-
нием финансового капитала цифровым. Тотальное применение компьютеров произ-
водственного эффекта не дало, но усугубило узлы социальных противоречий в мире. 
Не случайно в объяснении типа грядущих перемен популярность набирают проекты 
«нового средневековья». 

Д-р филос. наук С.А. Смирнов обратил внимание на то, что создание философских 
теорий человека, количество которых росло за последние три века, не приблизило нас 
к получению ответа на вопрос: «Что такое человек?». За это время принципиально 
изменилась ситуация в интерфейсе «человек-техника», где человек передавал все 
больше и больше функций устройствам, которые сам же и создал. Что же остается 
человеку? Редуцируя человека к набору функций, мы приближаемся к его полной 
заменимости. Восстановление человеческой целостности возможно в Институте че-
ловека, который мыслится не как научное учреждение, а как институт нового типа, 
соединяющий исследования с практической гуманизацией общества и гуманитарной 
экспертизой, когда воспроизводство человеческого в человеке пронизывает стратегии 
развития в управлении, экономике, науке, культуре. Человек как приоритет — эта идея 
И.Т. Фролова чрезвычайно современна. 

Д-р филос. наук Е.Н. Гнатик рассмотрела роль технологий ИИ в контексте совре-
менной милитаризации. Она остановилась на проблеме принципиальной непрозрачно-
сти систем ИИ, которая не позволяет понять причины принятия ею решений. Возникает 
проблема адекватности данных, которые этими системами выдаются. Такая ситуация 
влечет за собой рост потенциальных рисков, особенно в условиях нарастающей тенден-
ции милитаризации ИИ, когда в современном мире противостояние государств приобре-
ло характер гибридной войны. Применении систем ИИ в боевой обстановке существен-
но сокращает автономию военнослужащих, снижает степень участия человека в приня-
тии решений и увеличивает непредсказуемость всей ситуации в целом. Цена ошибки 
в результате того, что цифровой сервер принял неадекватное решение, может оказаться 
запредельно и неприемлемо высокой. 

Д-р психол. наук Т.А. Нестик рассказал о наблюдениях за психологическим состо-
янием людей в условиях глобальных угроз. Сделан вывод, что в таких случаях воз-
растает потребность в однозначных ответах на сложные вопросы, снижается вера в 
альтернативность будущего. Выготский и Ильенков говорили, что воображение соци-
ально по своей природе, дает возможность посмотреть на мир глазами других людей. 
Сегодня эта человеческая способность оказывается востребованной при конструиро-
вании технологических миров. Инструментом развития проективной креативности 
выступает ИИ. Весьма важно в проектировании будущего перейти из диапазона стра-
хов в режим диалога и избежать эффекта колеи.

Д-р техн. наук А.А. Грибков использовал взятый из научной фантастики образ 
«бунта машин», чтобы поставить вопрос о принципиальной возможности выхода ИИ 
из подчинения человека. Возможность эта осуществима либо если люди передадут 
машинам право принятия решений, либо если машины «захотят» отнять у людей такое 



192

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ОБЗОРЫ И 
РЕЦЕНЗИИ

право. Последнее возможно, только если системы ИИ будут обладать субъектностью. 
Если понимать субъектность как источник автономной активности, то его движущей 
силой являются потребности. Системы ИИ не имеют потребностей и потому не мо-
гут обладать субъектностью. Зачем нам наделять ИИ субъектностью? Делать этого 
не нужно, ибо такой ИИ действительно будет представлять для человечества угрозу. 
Такого рода безответственные попытки должны быть законодательно запрещены. 

Д-р филос. наук Ф.Г. Майленова поставила проблему подчинения человека 
ИИ. Она не согласилась с А.А. Грибковым: не столь важно, научится ли машина 
испытывать эмоции и мысли, гораздо важнее и опаснее, не научится ли она рас-
познавать наши эмоции и мысли и манипулировать ими. Существуют алгоритмы 
распознавания эмоций. А где алгоритмы, там и ИИ. Известно, что ПК подбирает 
контент по частоте запросов пользователя. Кто в этом случае на кого влияет? 
В докладе канд. мед. наук М.А. Пронина и О.Н. Раева также говорилось об обу-
чаемости ИИ в ходе взаимодействия с человеком. При обучении ИИ желательно 
расширять диапазон источников обучения.

Ряд докладов был посвящен проблемам биоэтики. Д-р филос. наук О.В. Попова 
рассказала о влиянии нейротехнологий на медицину в аспекте взаимоотношений вра-
ча и пациента. Врач предоставляет информацию о нейротехнологиях, пациент при-
нимает решения. Какова роль ИИ в принятии такого решения? Системы ИИ могут 
предоставлять рекомендации. Но ряд авторов ставят вопрос о «новой нормальности» 
и делегировании агентности техническим устройствам с ИИ в ходе лечения. Канд. 
филос. наук Р.Р. Белялетдинов посвятил свое выступление изменениям в принципе 
автономии пациента под влиянием ИИ. Автономия пациента — фактор, позволяю-
щий корректировать процесс лечения с учетом интересов больного. ИИ не является 
человеческим агентом, но весьма функционален. Соответственно, ИИ может быть 
фактором, подталкивающим врача и пациента к принятию решения. Канд. филос. 
наук А.В. Антипов рассказал о применении морального теста Тьюринга в биоэтике. 
Суть его в возможности различить, в каких случаях значимых действий их субъектом 
был реальный человек, а в каких — искусственный агент. ИИ не проходит тест, если 
различение удается. В биоэтике возник концепт искусственных моральных агентов. 
Если нам кажется, что машина действует морально, значит мы должны считать, что 
искусственный агент способен быть моральным. Соответственно, возникают мораль-
ные ограничения в отношении действий с таким агентом. 

Канд. филос. наук Н.Б. Афанасов вернулся к теме постгуманизма. Докладчик от-
метил, что постгуманизм не следует смешивать с трансгуманизмом, напомнив, что 
автором этого термина является американский философ И. Хассан. Состояние пост- 
не означает отмены того, что ему предшествует. Предыдущая нормативность сохра-
няется, но утрачивает своего социокультурного субъекта, который был бы способен 
претендовать на общезначимость такой нормативности. Теоретики постгуманизма 
1970-х–1980-х годов вкладывали в этот термин иное содержание, чем то, которым он 
наполняется сегодня. Он возник в рамках критики капитализма и включал социаль-
ную справедливость, политическое освобождение, экологический алармизм и куль-
турную активность. В этом смысле постгуманизм продолжал линию классического 
гуманизма и был не проектом, а реакцией на постгуманистический мир. Докладчик 
не согласился с тем, что мысль о генетическом редактировании человека имеет свои 
истоки в постмодернизме и постструктурализме. Сославшись на книгу Ф. Феррандо 
«Философский постгуманизм», он отметил, что критика постгуманистами традици-
онного гуманизма базировалась на абсолютной автономии субъекта и его господстве 
над природой.

Канд. филос. наук В.П. Веряскина продолжила разговор о «постчеловеке» в кон-
цепциях философского постгуманизма (Р. Брайдотти, Ф. Феррандо) в сравнении 



193

Человек. 2025. Т. 36, № 1

М.И. Фролова 
Новый гума-
низм: сохра-
нить человека 
в мире глобаль-
ных опасностей 
и угроз

с концепцией реального гуманизма И.Т. Фролова. Последняя, опираясь на традиции 
марксизма и на философскую антропологию ХХ века, нацелена на то, чтобы в но-
вых условиях сохранить человеческое в человеке: разумность, ответственность и 
нравственное «ядро». Постгуманистические концепции декларируют протест про-
тив пороков позднего капитализма и исследуют вопрос о способах жизни человека 
в мире новых технологий. В этом можно усмотреть сходство двух обозначенных 
теоретических подходов. Но в отличие от гуманизма И.Т. Фролова, эти западные 
концепции размыли различие между человеком и «иным» (животными, киборгами, 
системами ИИ). В результате протест против «капитализма» сводится к защите прав 
нечеловеческих агентов, либо тех человеческих групп, которые хотя бы в чем-то 
анормальны. Так возникает целый куст теорий: гендерные теории, новые расовые 
теории, квир-теории, постколониальные теории, теории, исследующие инвалид-
ность, теории киборга и т.д. Налицо претензия на новое мировоззрение, деконструи-
рующее различие между природным, человеческим и искусственным, а, стало быть, 
разрыв с классическим гуманизмом, который считал человека мерой всех вещей. 
В этом смысле постгуманистические теории имеют своим истоком постмодернизм 
и постструктурализм. Новое мировоззрение коррелятивно с технологиями «улуч-
шения» человека, радикального продления жизни, криогеникой, теориями гибриди-
зации человека и животного, человека и техно-артефакта. Проблема границы чело-
веческого, которую нельзя переступать, остается нерешенной и требует в условиях 
современного мира своего глубокого философского исследования. 

В докладе канд. биол. наук С.Ш. Хаят, д-ра биол. наук Л.Ф. Курило и д-ра мед. наук 
В.Б. Черных говорилось о новых репродуктивных возможностях человека. Методы 
ЭКО все более совершенствуются, становится возможным то, о чем ранее трудно 
было помыслить. Сегодня можно по крови матери уже на десятой неделе беремен-
ности определить риск генных аномалий плода. Разработаны технология рождения 
ребенка с генетическим материалом трех родителей, технология криоконсервации 
биоматериала. Стали возможны роды после пересадки матки. Можно выбрать жела-
тельные характеристики будущего ребенка. Велика роль в новых репродуктивных тех-
нологиях ИИ. Его используют для оценки параметров и отбора наиболее качествен-
ных сперматозоидов. Возникает много этических проблем, в частности, проблема 
нарушения прав будущего ребенка, характеристики которого редактируются на ста-
дии плода, проблема возможного гендерного дисбаланса при выборе пола будущего 
ребенка, проблема достоверности сведений о биоматериале. Канд. филос. наук Л.Д. 
Рассказов обратил внимание на то, что несмотря на глобализацию и невероятный рост 
социального контроля, многие эксперименты проводятся сегодня «за закрытыми две-
рями». Канд. филос. наук А.Д. Королев призвал спокойно относиться к современным 
технологическим переменам, так как все они являются результатом развития науки и 
общества за последние столетия.

Д-р филос. наук И.А. Бирич затронула педагогические аспекты изучения челове-
ка, отметив, что без приоритета человека невозможно гуманистическое воспитание 
новых поколений. Канд. филос. наук В.И. Сороковикова высоко оценила концепцию 
нового гуманизма И.Т. Фролова. Она продолжила разговор о педагогическом изме-
рении гуманизма. По ее мнению, учебник «Введение в философию», созданный под 
руководством И.Т. Фролова в соответствии с его концепцией, до сих пор остается луч-
шим отечественным учебником философии. Особенно много нового дают преподава-
телю Фроловские чтения. Канд. филос. наук Е.И. Ярославцева также высоко оценила 
научный формат Фроловских чтений, который позволяет обсудить новые стороны 
развития человека, его связь с технологиями, которым человек передает многие свои 
функции, но должен остаться человеком.



194

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ОБЗОРЫ И 
РЕЦЕНЗИИ

Канд. филос. наук А.А. Гезалов говорил о межкультурной коммуникации в кон-
тексте глобального противоборства. Он отметил, что глобализация не устраняет 
культурного своеобразия, а накладывается на него, что создает сложные взаимос-
вязи. Игнорирование культурных различий приводит к возникновению социаль-
ных конфликтов. Доклад Н.Р. Сабаниной был посвящен соотношению синергети-
ки с феноменологией. Канд. мед. наук И.К. Заболоцкая размышляла о роли России 
и русской духовности в современном мире. С.В. Махов поставил проблему форми-
рования у людей мотивации выполнять социальные обязанности. 

Большой интерес у участников конференции вызвал рассказ Т.В. Черномордовой 
о том, как в с. Добром Липецкой области сохраняется память об И.Т. Фролове и 
особенно о том, как жизненный путь и научные труды академика используются 
во время школьных занятий с детьми. 

В ходе Чтений прошла презентация двух книг. Первая из них издана по итогам 
ХХIII Фроловских чтений [Альтернативы, 2024]. Цифровизация рассматривается 
в ней не как технологический, а как социальный процесс, в ходе которого возника-
ет множество альтернатив. Нам все время приходится делать выбор, и этот выбор 
в конечном итоге сводится к вопросу: расчеловечится человек или нет? Зачастую 
достижения НТП используются либо для усиления потребительства, либо в целях 
социального контроля. И здесь проблема человека выходит на первый план.

Вторая книга — двухтомный сборник интервью, выступлений и докладов 
И.Т. Фролова за период с 1975 по 1999 годы — подготовлена Группой по изучению 
творческого наследия академика [Фролов, 2024]. В ходе подготовки издания прове-
дена большая работа, найдены неопубликованные тексты. Составители отмечают, 
что они не изменили ни одной строчки. Собранные тексты наглядно показывают, как 
мысль академика И.Т. Фролова опережала время. Например, интервью «Человек в век 
компьютеров» было записано в 1985 году. Термина «цифровизация» тогда не было, но 
саму проблемную ситуацию И.Т. Фролов предвидел. Собранные за много лет интер-
вью И.Т. Фролова представляют нам духовную историю нашей интеллигенции и на-
шего общества на переломном этапе истории. 

По буквальному смыслу слова «Чтения» предполагают обращение к ранее напи-
санным текстам. Ведь человек, которому посвящены Чтения, уже умер, он не может 
сказать что-то новое, ответить на наши вопросы. Но когда мы обращаемся к текстам 
академика И.Т. Фролова, вчитываемся в то, что он писал, то оказывается, что с тече-
нием времени они становятся даже более актуальными, чем тогда, когда создавались. 
В особенности это касается главной темы, которая проходит через все его творчество: 
соотношение человека и науки. Только наука сделала человека всемогущим, таким, ка-
ков он есть сейчас. И вместе с тем, наука, вмешиваясь в среду, в которой он живет, и 
в его собственную природу, несет для человеческого существования угрозу. Вот эта 
амбивалентность науки и есть центральная идея творчества И.Т. Фролова, которая не 
устаревает, а наоборот, с развитием науки становится все более и более актуальной. 
Главный гуманистический вывод академика И.Т. Фролова: наука не должна исполь-
зоваться в таких коммерческих или политических целях, которые могут нанести вред 
человеку и его будущему на планете. 

New Humanism: Preserving the Human in a World of 
Global Dangers and Threats
Maria I. Frolova 
Research Fellow, Department of Humanitarian Expertise and Bioethics.
Institute of Philosophy RAS. 
12-1, Goncharnaya Str., Moscow 109240, Russian Federation. 



195

Человек. 2025. Т. 36, № 1

М.И. Фролова 
Новый гума-
низм: сохра-
нить человека 
в мире глобаль-
ных опасностей 
и угроз

mariafrolova1@yandex.ru
ORCID: 0000-0002-5292-8359

Литература/ References

Альтернативы цифровизации: Сохранится ли человек в цивилизации будущего? / отв. ред. 
Г.Л. Белкина; ред.-сост. М.И. Фролова. М.: КАНОН+, 2024.

Al’ternativy tsifrovizatsii: Sokhranitsya li chelovek v tsivilizatsii budushchego? [Alternatives 
to Digitalization: Will the Human Survive in the Civilization of the Future?], Eхecut. ed. 
G.L. Belkina; comp. M.I. Frolova. Moscow: KANON+ Publ., 2025. 

Фролов И.Т. Жизнь: познание и заблуждения. Интервью и выступления / отв. ред. Г.Л. Белкина; 
ред.-сост. М.И. Фролова. М.: Канон + РООИ «Реабилитация», 2024. Ч. 1–2. 

Frolov I.T. Zhizn': poznaniye i zabluzhdeniya. Interv’yu i vystupleniya [Life: Knowledge and 
Delusions. Interviews and Speeches], execut. ed. G.L. Belkina; comp. M.I. Frolova. Moscow: 
KANON+ ROOI Rehabilitation Publ., 2024. 



Научный журнал

Человек
2025. Том 36, номер 1

Учредители: Российская академия наук, Институт философии РАН 
Издатель: Российская академия наук
119071, Москва, Ленинский пр-кт, д.14

Журнал зарегистрирован Федеральной службой по надзору в сфере связи,  
информационных технологий и массовых коммуникаций (Роскомнадзор).
Свидетельство о регистрации СМИ: ПИ № ФС 77-76826 от 01.10.2019

Главный редактор Н.Б. Афанасов

Ответственный секретарь З.В. Островская

Редакторы: С.М. Марабанец, З.В. Островская, Н.Ф. Колганова, В.Л. Шарова

Сдано в набор 15.01.2025. Подписано к печати 00.00.2025
Дата выхода в свет ?.?.2025
Формат 70х100 1/16. Гарнитура Liberaton Serif, Carlito  
Уч.-изд. л. 20,3. Тираж 125 экз. Заказ № 20/1а

Исполнитель по контракту № 4У-ЕП-038-24 ФГБУ «Издательство «Наука»
121099, г. Москва, Шубинский пер., д. 6, стр. 1
Отпечатано в ФГБУ «Издательство «Наука»
121099, г. Москва, Шубинский пер., д. 6, стр. 1

Подписной индекс — 39443

Публикуемые материалы прошли процедуру рецензирования 
и экспертного отбора.

Адрес редакции: Российская Федерация, 109240 Москва,
ул. Гончарная, д. 12, стр. 1
Номер телефона: +7 (495) 695–52–82
Электронная почта: chelovek@iph.ras.ru
Сайт: https://chelovek-journal.ru, https://chelovek.iphras.ru

Свободная цена

На первой странице обложки: Леонардо да Винчи. Ангел. Фрагмент картины  
«Мадонна в гроте». 1499–1506. Национальная галерея, Лондон

На четвертой странице обложки: Иван Вельц. Зимнее солнце. 1919

18+


	0 титул 1
	0 содерж 3
	1 Корсаков 4
	2 Феррандо 4
	3 Волков 4
	4 Прокофьев 4
	5 Петропавловская 4
	6 Фролов 4
	7 Алиев 4
	8 Костомаров 4
	9 Николаи 4
	10 Гиренок 4
	11 Яковлева 4
	12 Дудчик 4
	13 Фролова 4
	14 вых 4



