
167

УДК 321.01

ВРЕМЕНА. НРАВЫ. ХАРАКТЕРЫ

©2025     Л.Ю. ЯКОВЛЕВА

DOI: 10.31857/S0236200725010117

МЕСТА ЖИЗНИ: К ПРОБЛЕМЕ ПРОСТРАНСТВА  
В БИОПОЛИТИЧЕСКОЙ КОНЦЕПЦИИ  
Д. АГАМБЕНА

Яковлева Любовь Юрьевна — кандидат фило-
софских наук, преподаватель.
Национальный исследовательский университет 
Санкт-Петербургский национальный исследова-
тельский университет информационных техноло-
гий, механики и оптики (ИТМО).
Российская Федерация, 197101 Санкт-Петербург, 
Кронверкский пр., д. 49, лит. А. 
ORCID 0000-0002-2440-2923
jakovleva.ljubov@yandex.ru

Аннотация. В статье рассматривается проблема пространства в философии биополитики Д. Агам-
бена. Анализ логики пространства у Агамбена имеет значение в контексте пространственного 
поворота в гуманитарном знании, в гуманитарной географии и в урбанистике. В центре биопо-
литической концепции находится связь жизни и политики. На примере первого тома Homo Sacer 
раскрывается и интерпретируется ряд процедур, задающих связь жизни и политики в античной 
культуре и в европейской культуре XX века. Экспликация и систематизация мест жизни позволя-
ет выявить роль пространства в понимании биополитических техник управления населением. 

Особое внимание уделяется роли языка, описанию пространства его структуры, определе-
нию оппозиций и стиранию различий в анализе пространства у Агамбена. Для систематизации 
различных определений пространства выделяются «места жизни» как особые формы организа-
ции пространства жизни человека и политики: место дома (oikos) и города (polis), место лагеря, 
место поэтического жеста. В формировании отношений этих мест играют роль известные концеп-
ты философии Агамбена: включающее исключение, зоны неразличимости. Данные отношения 
позволяют описывать места жизни в их динамике, неустойчивом равновесии, включать в рассмо-
трение пространственно-временные отклонения этих мест, их топологию. В результате проведен-
ного анализа было показано, что лагерь как матрица современной жизни человека обусловлен 
особыми структурными особенностями организации жизненного пространства человека, осо-
бым «языком» пространства, формирующим его отношение к политике и жизни. Наряду с кри-
тикой биополитического пространства рассматривается возможность позитивного анализа жиз-
ни в творчестве Агамбена на примере пространства поэтического языка и политического жеста.

Ключевые слова: места жизни, голая жизнь, дом, город, лагерь, включающее исключение, 
зона неразличимости, биополитика.



168

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

Ссылка для цитирования: Яковлева Л.Ю. Места жизни: к проблеме пространства в биопо-
литической концепции Д. Агамбена // Человек. 2025. Т. 36, № 1. С. 167–177. DOI: 10.31857/
S0236200725010117

«Великой навязчивой идеей, неотступно преследовавшей XIX век, как известно, 
была история…Сегодняшнюю же эпоху можно, скорее, назвать эпохой пространства» 
[Фуко, 2006: 191] — этими словами Мишель Фуко начинает свою известную лекцию 
«Другие пространства», прочитанную им в 1984 году. Подтверждением диагноза, по-
ставленного Фуко нашей современности, стал «пространственный поворот» в теории 
культуры, литературной теории, социологии, гуманистической географии [Günzel, 
2010]. Немаловажную роль в становлении пространственного поворота сыграл струк-
турализм и постструктурализм с их вниманием к пространству структуры языка, 
к проблемам локализации смысла, к топологии отношений [Делез, 1999]. В не мень-
шей степени вопрос о пространстве структуры задает концептуальную рамку для двух 
важнейших проектов биополитики М. Фуко и Д. Агамбена. Вопрос о структурных 
особенностях языка, о его возможностях распределять значения по определенным ме-
стам, размечать и формировать ландшафт человеческого существования обуславлива-
ет центральную проблему биополитики: проблему связи политики и жизни. 

Так, в исследовании биополитики Д. Агамбен обращается к логике простран-
ства суверена, изгнанника, беженца, заключенного в лагере или обычного жителя 
современного города. Подобный акцент на пространственных особенностях рас-
положения упомянутых фигур вызывает большой интерес не только в области фи-
лософии пространства [Layzelle, 2017], но и в сфере гуманистической географии 
[Ek, 2006; Giaccaria, Minca, 2011; Clarke, Doel, McDonough, 1996), теории города и 
урбанистики [Boano, Martén, 2013; Boano, 2017].

Предлагаемое исследование направлено на анализ и интерпретацию логики про-
странства жизни, представленную в первом томе цикла Homo Sacer — «Голая жизнь и 
суверенная власть» [Агамбен, 2011]. В соответствии с данной логикой жизнь занимает 
различные места: места дома и полиса, неопределенные места изгнания, места заточе-
ния. Для раскрытия смысла этих мест мы будем отвечать на такие вопросы, как: «Какие 
слова наделяют местом жизнь естественную и политическую?», «В каком измерении 
проговариваемого мы замалчиваем жизнь?», «Что происходит с порядком языка, когда 
жизнь находится на грани исчезновения?» Поставленные вопросы позволят нам при-
близиться к центральному вопросу философии биополитики Д. Агамбена: как возмож-
но появление биополитической парадигмы лагеря — особого места «обитания» фигу-
ры Homo Sacer в XX веке? Наряду с критикой мест первого тома Homo Sacer мы на-
метим возможный горизонт мест высвобождения жизни в акте поэтического творения.

Для анализа жизни мы обратимся к внутреннему устройству и пространству 
структуры языка, к динамике ее пространства и к возможности трансформировать 
места реальные и эмпирические. Следует отметить, что подобная постановка во-
проса послужит отправной точкой для дальнейшего изучения пространства в фи-
лософии Агамбена, поскольку основные понятия для определения пространства 
жизни и политики Агамбен заимствует не только у структурного подхода, но и из 
работ немецкого философа К. Шмитта. Интерпретация шмиттовского понимания 
пространства, а также взаимоналожение элементов структуралистского подхода и 
теории Шмитта должны стать предметом последующих исследований. 

Места жизни: Oikos и polis
В работе «К критике насилия» В. Беньямин отмечает: «Насколько человек…священен, 
настолько далекими от святости являются его состояния, его телесная жизнь, легко 



169

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Л.Ю. Яковлева
Места жизни: 
к проблеме 
пространства 
в биополитиче-
ской концепции 
Д. Агамбена

уязвимая со стороны окружающих его людей… Стоило бы исследовать происхож-
дение догмы о священности жизни» [Беньямин, 2012: 93]. Вопрос о происхождении 
священности жизни является центральным для биополитической теории Агамбена. 
Историю происхождения современного понимания жизни или, если точнее, совре-
менного «забвения» жизни [Salzani, 2015: 115] Агамбен начинает с рассмотрения 
терминов bios и zoe в Античности. Корень «bios», таким образом, становится одно-
временно точкой сближения и водоразделом двух важнейших концепций биополити-
ки — Д. Агамбена и М. Фуко. В то время как Фуко обращается прежде всего к концу 
XVIII — началу XIX века, Агамбен внимателен к древнегреческому bios в Античном 
мире — симптому уже различенной, размеченной и распределенной жизни. Bios — 
жизнь свободного гражданина полиса, обладающего речью, logos. Место bios — polis. 
Zoе описана как «природная, простая жизнь» [Агамбен, 2011: 8], которая «исключена 
из polis как такового и в качестве жизни чисто репродуктивной четко ограничена про-
странством oikos» [Агамбен, 2011: 8] (курсив мой. — Л.Я.). Руководствуясь противо-
поставлением дома (oikos) и города (polis), мы обратимся к прояснению статуса дан-
ных мест, их связи с языком и возможности человека занимать промежуточное место 
между домом и городом, становясь homo sacer.

Первый шаг, который совершает Агамбен при исследовании происхождения 
проблемы жизни, — это разметка «карты местности», которую предлагает древне-
греческий язык: в месте дома располагается естественная, бессловесная, несвобод-
ная жизнь, связанная с рождением, возможностью насилия и смерти; в месте города 
сосредоточена свободная жизнь, построенная вокруг возможности политического 
действия и силы слова. Подобное различение было уже проведено ранее Х. Арендт 
в ее труде «Vita activa»: «Не прихотливое мнение или теория Аристотеля, но исто-
рический факт то, что основанию полиса предшествовало уничтожение всех союзов, 
опиравшихся подобно фратрии или филе, на природно-естественное начало, т.е. на 
семью и кровное родство» [Арендт, 2017: 37]. Тем не менее уже на данном этапе 
следует отметить, что в отличие от приведенной цитаты Арендт, различие дома и 
города для Агамбена не носит исключительно исторический характер. Дом и город 
являются оппозициями, определенными значениями, элементами языка. Описание 
мест жизни предполагает выделение мест в пространстве языка, в соответствии с ко-
торыми мы можем обнаруживать места реальные, как они представлены в истории 
и теории. Таким образом, в дальнейшем, мы будем использовать сочетание «места 
жизни», предполагая их двойной смысл: как особый способ языка наделять жизнь 
пространственными значениями; как исторически сложившийся реальный способ 
организации жизненного пространства, например, в Древней Греции или в совре-
менной европейской культуре. В этом отношении сочетание «пространство» города, 
дома или лагеря имеет для нас более общее значение и используется для описания 
всей логики отношений между местами или внутри отдельного места в целом.

Подход Д. Агамбена к пространству  позволяет использовать ресурсы струк-
турной лингвистики в концептуализации жизни: не устремляться на поиск едино-
го и вневременного основания жизни, которое по определению забыто, но выяв-
лять серию значений жизни, оппозиций, точек, которые расчерчивают поле языка 
жизни. Жизнь не может быть явлена в качестве сущности, точки опоры, она отсут-
ствует, но «сказывается» через оппозицию oikos/polis. 

Для прояснения статуса мест дома и жизни следует обратиться к комментари-
ям Ж. Делеза к подходу М. Фуко в статье «По каким критериям узнают структура-
лизм?». С нашей точки зрения, описание пространства структуры у Делеза примени-
мо как к методу Фуко, так и методу Агамбена. Так, в параграфе «локальное или по-
зиционное» Делез подчеркивает: «Когда Фуко определяет такие детерминации как 
смерть, желание, труд, игра, то он рассматривает их не как измерения эмпирического 



170

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

существования, но прежде всего, как именования мест, или положений, которые де-
лают занимающих эти места людей смертными и умирающими, желающими, рабо-
тающими, играющими» [Делез, 1999: 140]. Чуть позже Делез поясняет, что это осо-
бое структурное или топологическое пространство, которое не следует смешивать 
ни с эмпирическим пространством, ни с пространством воображения. Подобное 
пространство языка присутствует  и в труде Агамбена, о чем свидетельствует его 
внимание к понятию структуры [Агамбен, 2015: 43], выделение и дальнейшее сти-
рание оппозиций, а также использование термина топология при выявлении логики 
суверенной власти [Агамбен, 2011: 53]. 

В то время как выявление базовых оппозиций — bios/zoe, oikos/polis — яв-
ляется первым методологическим ходом Агамбена, то второй шаг заключается 
в постепенном стирании данных различий, в поиске возможности их смешения. 
В первую очередь, пространство дома выстраивалось вокруг естественной жизни, 
а пространство полиса вокруг жизни в форме слова, действия, свободы. Тем не 
менее нам необходимо, согласно Агамбену, искать возможности языка обходить 
данное различие. Как отмечает У. Уоткин: «Обезразличьте оппозицию…общей ос-
новы… и вы уничтожите саму власть… контролировать то, что мы думаем, что мы 
говорим и то, что мы делаем посредством этих парадигм» [Уоткин, 2022]. 

Показательным примером такого стирания различий может послужить особое 
понимание пространства дома, которое не сводится только лишь к естественному 
состоянию. Так, в «Царстве и Славе» Агамбен показывает, что в пространстве дома 
мы можем наблюдать «управленческую природу экономики», которую он связывает 
«не только с потребностью в предметах и их использованием, но прежде всего с их 
упорядоченным расположением» [Агамбен, 2019: 40]. Там же мы находим ссылки 
на использование термина ойкономии в текстах, посвященных риторике, изучающей 
расположение отдельных тем в речи и сравнения дома с войском, кораблем и танцем у 
Ксенофонта. Показательно в этом отношении противостояние Аристотеля и Платона 
в вопросе о связи дома и города, приводимой Агамбеном в «Царстве и Славе»: «Как 
известно, у Платона разграничение между oikos и polis не обретает, как это происхо-
дит у Аристотеля, характера оппозиции…». [Агамбен, 2019: 46]. Акцент на управле-
нии посредством особо организованного расположения демонстрируют, что область 
дома не может быть четко отделена от области города: в доме человек утрачивает 
непосредственность животной жизни путем управления и расположения его ча-
стей. Как подчеркивает, А. Погребняк, описывая понимание экономики у Агамбена: 
«Принципиально, что экономика схватывается здесь в зоне неразличимости социаль-
ного и биологического, целей и средств» [Погребняк, 2019: 174].

После первого шага — выявления оппозиций, второго шага — расшатывания 
и стирания оппозиций, Агамбен выполняет заключительный шаг — выявление 
зон неразличимости.

Место жизни Homo Sacer: зона неразличимости
Понятие зоны неразличимости является важнейшим концептом в философии 
Агамбена. Функция данных зон становится более ясной благодаря описанным 
выше методологическим процедурам по выявлению и стиранию оппозиций. 
Возможность проводить и разрушать границы различных противопоставлений: 
животного и человека, естественного и политического, частного и публичного 
исходит из данной зоны неразличимости, которая изначально принадлежит са-
мому пространству языка. Именно благодаря этому промежуточному «месту», 
мы можем обнаруживать в истории европейской культуры не только строгие 



171

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Л.Ю. Яковлева
Места жизни: 
к проблеме 
пространства 
в биополитиче-
ской концепции 
Д. Агамбена

оппозиции, но скорее «полюса, представляющие из себя два типа движения…» 
[Gilson, 2007: 98] и в пределе приводящие к неразличимости. 

Пространства oikos и polis, как было показано, не только противостоят друг 
другу как две независимые друг от друга величины, два локуса различных образов 
жизни, но и находятся в теснейшей связи друг с другом. Когда человек покида-
ет стены дома и реализует свои возможности как существо политическое, то есть 
действующее и говорящее, то несвободная и безмолвная жизнь, оставленная им 
в «четырех стенах» не исчезает полностью, ее невозможно устранить. Некая не-
зримая связь с голой жизнью сохраняется даже тогда, когда, казалось бы, от нее 
не должно было остаться и следа: «Политика существует потому, что человек — 
живое существо, которое отделяет от себя и противопоставляет себе посредством 
языка свою собственную голую жизнь и в то же время остается связанным с ней 
через включающее исключение» [Агамбен, 2011: 15]. Фигура Homo Sacer рожда-
ется в результате данной процедуры включающего исключения, т.е. в результате 
исключения голой жизни и ее одновременного включения в поле политического. 

При разработке понятия голой жизни в первом томе цикла Homo Sacer Агамбен 
отталкивается, прежде всего, от концепции голой жизни (bloßes Leben) у Вальтера 
Беньямина. В философии Агамбена голая жизнь Homo Sacer проявляется как zoe, 
как просто естественная жизнь, у которой нет никаких возможностей, кроме са-
мого необходимого — в его жизни остается только питание и продолжение рода. 
С другой стороны, низведение до такой жизни, где мы не можем отличить челове-
ка от животного, зависит от воли Суверена, который в любой момент может осу-
ществить насилие над таким существом, то есть окончательно лишить его жизни. 

В рамках прочтения античных мест жизни, дом и город, oikos и polis пред-
ставляли собой либо различные, либо слабо связанные друг с другом территории 
существования. Жизнь человека, оказавшегося в статусе homo sacer, перестает 
быть закрепленной за каким-либо местом, попадая в не-место, в особый локус, ли-
шенный определенных пространственных характеристик. Такой человек несет на 
себе след вытесненной безмолвной голой жизни, поскольку может быть изгнан из 
государства по тем или иным причинам. 

С целью ответить на вопрос о том, как возможно возникновение такой фигуры, 
как Homo Sacer, внутри политической жизни, следует выявить специфику отношения 
между homo sacer и Сувереном. Первая форма отношения между сувереном и homo 
sacer — человеком, например, изгнанным из древнегреческого полиса, — это исключе-
ние из сферы политической жизни. Однако такое исключение являются включающим, 
так как оно в негативной форме продолжает поддерживать с ним отношения: исключе-
ние осуществляется по решению самого суверена и выносится в рамках действующих 
законов. Также суверен в любой момент вправе отнять жизнь у Homo Sacer, то есть он 
помещает эту жизнь во внеправовое поле, где, говорит Агамбен, «все становится воз-
можным». Отсюда следует, что «Суверенное исключение (как зона неразличимости 
между природой и правом) является допущением правового отношения в форме его 
приостановки» [Агамбен, 2011: 30]. Выпадая из-под действия норм, Homo Sacer ока-
зывается в перманентном чрезвычайном положении, которое объявляется сувереном.

В операции включающего исключения раскрывается важнейший момент 
в логике организации мест жизни: исчезновение различий между внешним и 
внутренним, производство «зоны неразличимости». Попадая в эту сумеречную 
зону неразличимости, субъект как бы не находит себе места: он уже покинул 
стены дома, но он также покинул город, «он покинут законом, именно оставлен 
незащищенным на пороге» [Агамбен, 2011, 41]. 

Жизнь в зоне неразличимости, низведенная до чисто биологических потреб-
ностей и воплощающая чисто природное состояние, выступает чем-то внешним 



172

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

по отношению к жизни политической, тем не менее последняя вбирает в себя эту 
инаковость путем производства, изгнания, заточения и в пределе — путем убийства 
фигуры, именуемой homo sacer. Такой механизм включающего исключения, лежа-
щий в основе отношений правовых норм с областью природы, обнаруживается уже 
на уровне самой структуры языка. Агамбен подчеркивает, что вслед за Гегелем, мы 
можем утверждать, что именно язык может проводить границу между внутренней 
языковой областью и внешней неязыковой областью. Отношение к тому, что язы-
ком не является, заставляет язык находиться «вне себя самого», так же как Суверен, 
низводя homo sacer до голой жизни, сам располагает себя по ту сторону права, в сфе-
ру природы, насилия в форме чрезвычайного положения, приостанавливающего 
действие законов во внутренней области политического. Внешнее перемещается 
во внутреннее, и между ними возникает зона неразличимости. Отсюда известное 
утверждение Агамбена, что «Язык является сувереном, который в постоянном чрез-
вычайном положении объявляет, что положения вне языка не существует» [Агамбен, 
2011: 30], и одним этим жестом исключения он одновременно возвращает внеязыко-
вое (или внеправовое, голую природу) в центр своих действий. 

С одной стороны, мы видим, что в языке может идти речь о денотации конкретных 
случаев, об обозначении норм для определенных областей, например: нормы дома и 
нормы города должны отличаться друг от друга; сфера права предполагает область 
соблюдения норм и область нарушения норм. Однако существует такая область языка, 
которая обуславливает конкретные акты денотации, наделения различных сфер су-
щего значением, артикуляцию сущего, распределение позиций языка. Данная область 
является внешней по отношению к конкретным значениям, но тем не менее она всё 
ещё принадлежит сфере языка. Именно эту сферу можно назвать зоной неразличимо-
сти, поскольку она не актуализировала никакое значение, она — стихия виртуального, 
возможного и именно благодаря ей все актуализируется и разносится по различным 
местам языка. В этом отношении она не обладает статичностью и близка той сфере, 
которую Делез называл смыслом, описанным как особое динамическое поле, наделя-
ющее динамикой всю структуру языка [Делез, 1999: 159, 164].

Именно этот раскол между до-языковым полем смысла и определенными фикси-
рованными значениями пытается преодолеть Суверен в форме включающего исклю-
чения. В данной процедуре отделяется и подвергается исключению до-языковое поле 
чисто животной физиологической жизни. Однако подобное исключение не предпо-
лагает полного забвения, вытеснения, табуирования голой внешней бесформенной 
жизни. Напротив, отныне изгнанная, она становится предметом его «заботы», одной 
из его насущных задач, которые в пределе сводятся к перенесению ее внутрь, в эпи-
центр всевозможных техник управления этой жизнью и ее уничтожения. 

Жест выделения, расположения, помещения жизни в зону неразличимости явля-
ется парадоксальным, поскольку сама зона неразличимости, подобно сфере смысла 
в языке, не обладает статусом наличного бытия, она является ускользающим не-
зримым виртуальным динамическим промежутком, обуславливающим какие-либо 
будущие различия. Тем не менее этот невозможный жест по стиранию черт чело-
веческой жизни в форме заточения его существования в безликую полуживотную 
жизнь постоянно воспроизводится в западноевропейской истории — от решений 
об изгнании в Древней Греции до постройки концлагерей в ХХ веке. Возможность 
создавать человека «без лица» и помещать его в реальные пространственные грани-
цы, является актом низведения полноты жизни до чистого наличия, до голой жиз-
ни. Сама эта возможность коренится не просто в определенном политико-правовом 
поле европейской культуры, но в самих структурных особенностях ее языка.



173

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Л.Ю. Яковлева
Места жизни: 
к проблеме 
пространства 
в биополитиче-
ской концепции 
Д. Агамбена

Места жизни:  
от пространств лагерей к поэтическому жесту
Особую роль в пространственном воплощении зон неразличимости играет про-
странство лагеря, который Агамбен называет «парадигмой современности» 
[Агамбен, 2011: 217]. Проблематизация пространств концентрационных лагерей 
предполагает рассмотрение лагеря как предельного проявления биополитических 
техник управления жизнью, а также как некой модели, которая определяет различ-
ные пространства современных городов. Наибольшую значимость в этом отноше-
нии приобрела аналитика топологии лагеря Агамбена в области гуманитарной гео
графии в связи с такими темами, как территориальное планирование и география 
Третьего Рейха [Charlesworth 2004; Clarke, Doel, & McDonough, 1996; Elden, 2003] 
и исследование пространства Гуантанамо [Ek, 2006; Raulff, 2004].

Как и любой другой жест отделения и помещения голой жизни в конкретное место, 
заключение человека в лагере содержит указанный ранее парадокс — возможность 
придать пространственно-временные границы принципиально непространственному 
измерению реальности. Когда подобное измерение неразличимости материализуется, 
оно приобретает форму концентрационного лагеря, где неразличимость проживается 
как стирание черт лица, имени, каких-либо прав, как абсолютно голая жизнь. 

Исследователи пространства Аушвица, географы Гиаккария и Минка, опираясь на 
Агамбена, подчеркивают, что в лагере постоянно нарушается, сбивается, исчезает чет-
кая разметка карты лагеря, его топография, становясь сложно локализуемым простран-
ством-порогом между внешним и внутренним, между пространством гражданского 
населения города и пространством исключенных. Постройки лагерей, таким образом, 
воплощают в себе возможность материализации зоны неразличимости — неразличи-
мости жизни и смерти, права и бесправия, человеческого и животного. Воплощение го-
лой жизни и превращение живущих в homo sacer словно разъедает пространственную 
определенность, стирает материальные границы, производя пороги, не-места и пусто-
ты, не поддающиеся расчету. При этом лагерь, с точки зрения Агамбена, как главное 
биополитическое устройство современности может служить в качестве модели совре-
менного города как такового, поскольку в его центре по-прежнему находятся биополи-
тические техники управления жизнью. В этом отношении и лагеря и зоны ожидания 
для беженцев, а также территории закрытых жилых комплексов, направленных на без-
опасность жизни, продолжают логику «заботы» и управления голой жизнью.

Первый том Homo Sacer представляет зону неразличимости только в контексте кри-
тики биополитики, критики обнажения жизни и помещения ее в невозможные условия, 
в не-места. В этом отношении зона неразличимости «производится» и наделяется ста-
тусом присутствия посредством особой операции включающего исключения. Вместе 
с тем философия Агамбена предполагает иные «процедуры» обращения с внешним, 
с не-местом, со стиранием различий. Одной из таких форм является место поэтическо-
го жеста как возможности языка работать в иной логике, в иной модальности, отличной 
от той, в которой все становится действительным, и даже слияние жизни и смерти. 

Язык поэзии является особым способом взаимодействия с областью, которая выхо-
дит за границы четких позиций, артикулированных оппозиций, значений. Данную об-
ласть выше мы сравнили с делезианской трактовкой области смысла, который принадле-
жит самой стихии языка, но никогда не осуществляется в качестве конкретного значения. 
Посредством поэтической работы языка жизнь человека перестает отделяться от своей 
формы и переходит в особое измерение «формы-жизни». Как поясняет А. Погребняк: 
«Агамбен использует понятие «форма-жизни», чтобы описать ситуацию, когда жизнь без 
остатка переходит в свою форму (образ, этос, привычку), так что от нее невозможно отде-
лить чисто биологический субстрат («голую жизнь»)» [Погребняк, 2019: 186].



174

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

Поэзия в таком случае позволяет прислушиваться к незримому, не присутствующему 
потоку смысла и напоминает о возможности самой жизни. Именно здесь вновь заявля-
ет о себе зона неразличимости — звучание поэтического слова преодолевает различие 
«мест» трансцендентного и имманентного, внешнего и внутреннего. Так, зона неразличи-
мости трансформируется из безликой сумеречной зоны голой жизни в мерцающую зону 
формы-жизни. Но что же представляет из себя сама эта жизнь, прорывающая устойчи-
вые локусы дискурса и уклоняющаяся от смертельных сумеречных зон биополитики? 

Для ответа на данный вопрос приведем достаточно емкую цитату исследователь-
ницы Агамбена Агаты Билик-Робсон, позволяющую собрать воедино разнообразие 
аспектов формы-жизни: «В агамбеновском фантастическом переизобретении био-
политической парадигмы “просто человеческая жизнь” — это не bios, то есть жизнь, 
дисциплинируемая культурой, и не zoe, то есть природная и животная жизнь. Это 
биоморфная жизнь, которая не может полагаться только на физиологию: она также 
требует символической культуры, но не такой, которая формировала бы идеальный 
bios, трансцендирующий потребности жизненного порядка… а такой, которая бы учи-
ла человеческую жизнь не хотеть ничего большего, чем она сама, — учила бы новому 
языку, упрощающему желанное совпадение bios и zoe как имманентную, не навязы-
ваемую больше извне forma-di-vita» [Робсон-Билик, 2023, 100]. Совпадение bios и zoe, 
стирание различия между ними, зона неразличимости между жизнью животной и че-
ловеческой становится возможной благодаря поэтическому языку, который не требует 
символической глубины, какого-то иного трансцендентного измерения по отношению 
к миру, в котором обитает человек, но напротив располагает его в поле имманентности 
жизни. Поиск особого пустого “места”, где обитала бы жизнь, а также концептуали-
зация подобного места или особой зоны неразличимости сближает взгляды Агамбена 
на концепт жизни и ее отношение к языку с позициями Жиля Делеза.

Так, в статье «Абсолютная имманентность» [Agamben, 2000] Агамбен указывает 
на значимость работы Жиля Делеза «Имманентность: некая жизнь» [Делез, 2019], в ко-
торой сама жизнь описывается как особое измерение, не принадлежащее отдельному ин-
дивиду, но и не выходящее полностью за границы человеческого существования. Делез 
иллюстрирует свое понимание жизни на примере фрагмента из книги Диккенса: к глав-
ному персонажу, готовому уйти из жизни, внезапно начинает возвращаться жизнь как 
особое состояние, которое не принадлежит ему самому. Агамбен подчеркивает, что в этой 
сцене возвращающейся жизни мы можем вновь выявить зону неразличимости, а именно: 
неразличимости жизни и смерти, стирания четких различий между ними. От внимания 
Агамбена не ускользает и другой случай «жизни», приводимый Жилем Делезом — это 
лица младенцев, на которых словно присутствует печать до-индивидуальных черт — ми-
мики и жестов. Мерцающая текстура поэтического языка для Агамбена способна при-
близить нас к такому пониманию жизни, ведь таким образом язык не сводится к передаче 
застывших безжизненных значений, не сводится он и к определенному акту речи, но осо-
бым образом бездействует, уступая месту неразличимости жизни. 

Подобно поэтическому языку Агамбен рассматривает возможность политическо-
го жеста как особой формы дезактивации, приведения в бездействие существующего 
политического дискурса с его неизбывным разделением жизни на частную и публич-
ную, на zoe и bios. Одним из примеров такого сообщества для Агамбена является дви-
жение ситуационизма, которое стремилось переосмыслять городское пространство 
и архитектуру в противовес существующим нормам передвижения по городу. Оно 
не представляло собой традиционную форму политических протестов, выдвигающих 
определенные требования и прямо или косвенно настаивающих на собственной иден-
тичности. Напротив, противостоя деятельному образу жизни и используя технику дрей-
фа, ситуационисты изобретали ситуации как альтернативные формы освоения город-
ских территорий. Отклонение от маршрутов официальных карт позволяло уклоняться 



175

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Л.Ю. Яковлева
Места жизни: 
к проблеме 
пространства 
в биополитиче-
ской концепции 
Д. Агамбена

от навязанного капитализмом образа города, преодолевать границы между нормой и 
не-нормой, запрещенными и открытыми территориями. Как отмечает в этом отношении 
Агамбен: «Переход на северо-запад географии реальной жизни» — это пункт неразличи-
мости между жизнью и искусством…это политика, наконец достигшая высоты…их уто-
пия опять же абсолютна «уместна», потому что размещается в самих процессах, которые 
она стремится разрушить» [Агамбен, 2015: 81].

Таким образом, бездеятельность и сила возможности, исходящая из жизни 
поэтического языка и политического жеста, смещает устоявшиеся формы языка 
и нормы существования, позволяет преодолевать кажущиеся ранее незыблемы-
ми границы мест, прокладывает пути между ними и открывает горизонт для бес-
конечных «водоворотов» слова, мысли и поступка. 

* * *

Опираясь на первый том цикла Homo Sacer, мы показали значимость пространственных 
фигур и элементов в понимании биополитики итальянского философа. Центральная задача 
состояла в том, чтобы продемонстрировать роль анализа структуры как условия формиро-
вания представлений человека о пространстве жизни и политики на различных этапах ев-
ропейской истории. В этом отношении вопрос о связи жизни и политики как центральный 
вопрос биополитики ставится Агамбеном не с точки зрения истории права или истории 
культуры, но с точки зрения условий возможности рождения биополитики. Выявление 
структуры языка позволяет выявить закономерности определенных значений, которые мы 
приписываем нашему пониманию жизни в ее отношении к сфере политики. Именно про-
странство языка влияет на то, смешиваем ли мы личную жизнь и область политического, 
ведем ли мы себя аполитично, готовы ли мы передать вопросы заботы о своем здоровье и 
телесном благосостоянии государству.

В ходе исследования мест жизни особое значение имела систематизация и интерпре-
тация методологических процедур, позволяющих описывать логику пространства жиз-
ни и политики. В результате проведенного анализа понятие зоны неразличимости было 
раскрыто в качестве центрального в понимании пространства жизни. Именно благодаря 
данному понятию возможно выявить динамику мест жизни, раскрыть важнейшую про-
цедуру включающего исключения, появление феномена голой жизни, рождение фигу-
ры homo sacer и фигуры Суверена, продемонстрировать топологию лагеря и отношение 
к жизни в пространстве современного города. Вместе с тем данное понятие выступает 
поворотным пунктом при переходе от критического проекта биополитики к позитивному 
проекту, осмысляющему место поэтического и политического жеста.

Предлагаемое исследование является введением в проблематизацию роли про-
странства в философии Джорджо Агамбена и должно послужить началом для бо-
лее обстоятельного анализа иных концептуальных контекстов в работах итальян-
ского философа.

Places of Life: on the Problem of Space  
in the Biopolitical Concept of G. Agamben
Lyubov I. Iakovleva
CSc in Philosophy, Lecturer.
National Research University ITMO.
49 lit. A, Kronverksky Ave., St. Petersburg 197101, Russian Federation.
ORCID 0000-0002-2440-2923
jakovleva.ljubov@yandex.ru

The article examines the problem of space in the philosophy of biopolitics of G. Agamben. Agamben’s 
analysis of the logic of space is important in the context of the spatial turn in humanities, including human 



176

Человек. 2025. Т. 36, № 1

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

geography and urban studies. At the center of the biopolitical concept is the connection between life 
and politics. Using the example of the first volume of Homo Sacer, a number of procedures are revealed 
and interpreted that define the connection between life and politics in ancient culture and in European 
culture of the 20th century. Explication and systematization of places of life allows us to identify the role 
of space in understanding the biopolitical techniques of population control. Particular attention is paid to 
the role of language, structural space, definition and further blurring of oppositions in Agamben’s analysis 
of space. To systematize the various definitions of space, “places of life” are distinguished as special forms 
of organizing the space of human life and politics: the place of the home (oikos) and the city (polis), the 
place of the camp, the place of the poetic gesture. Well-known concepts of Agamben’s philosophy play a 
role in shaping the relationships of these places: inclusive exclusion, zones of indiscernibility, suspension 
of differences. These relationships make it possible to describe places of life in their dynamics, unstable 
equilibrium, and to include into consideration the spatiotemporal deviations of these places and their 
topology. It was shown that the camp as a matrix of modern human life is determined by the special 
structural features of the organization of a person’s living space, the special “language” of space that 
shapes his attitude to politics and life. Along with the criticism of places, using the example of the space 
of poetic language, the possibility of a positive analysis of life in Agamben’s work is considered.

Key words: places of life, bare life, home, city, camp, inclusive exclusion, zone of indiscernibility, 
biopolitics.

For citation: Iakovleva L.I. Places of Life: on the Problem of Space in the Biopolitical Concept of 
G. Agamben // Chelovek. 2025. Vol. 36, N 1. P. 167–177. DOI: 10.31857/S0236200725010117

Литература/References

Агамбен Д. Искусство, без-деятельность, политика // Социологическое обозрение. 2007. Том 6. 
№ 1. С. 41–46.

Agamben G. Iskusstvo, bez-deyatel’nost’, politika [Art, Inactivity, Politics]. Sociological 
Review. 2007. Vol. 6. N 1. P. 41–46

Агамбен Д. Средства без цели. М: Гилея, 2015.

Agamben D. Sredstva bez tseli [Means without Purpose]. Moscow: Gileya’ Publ., 2015.

Агамбен Д. Homo sacer. Суверенная власть и голая жизнь. М.: Европа, 2011.

Agamben G. Homo sacer. Suverennaya vlast’ i golaya zhizn’ [Homo Sacer: Sovereign Power 
and Bare Life]. Moscow: Evropa Publ., 2011.

Агамбен Д. Царство и слава. Москва, Санкт-Петербург: Изд-во института Гайдара, 2019.

Agamben G. Tsarstvo i slava. [Kingdom and Glory]. Moscow, St. Petersburg: Gaidar Institute 
Publishing House Publ., 2019. 

Билик-Робсон А. Reditus к преднамеренной незрелости: регрессии Джорджо Агамбена // Versus. 
2023. № 2. С. 75–113.

Bielik-Robson A. Reditus k prednamerennoy nezrelosti: regresii Dzhordzho Agambena 
[Reditus into Self-Inflicted Immaturity: Agamben’s Regression]. Versus. 2023. N 2. P. 75–113.

Делез Ж. По каким критериям узнают структурализм / Делез Ж. Марсель Пруст и знаки: Статьи. 
СПб.: Алетейя, 1999. С. 133–174.

Deleuze G. Po kakim kriteriyam uznayut strukturalizm [How do we recognize structuralism]. 
Deleuze G. Marsel’ Prust i znaki [Marcel Proust and signs: Articles]. St. Petersburg: Aletheia 
Publ., 1999. P. 133–174.

Делез Ж. Имманентность: некая жизнь… // EINAI: Философия. Религия. Культура. Т.10, № 1(19) 
2021. С. 229–235.

Deleuze G. Immanentnost’: nekaya zhizn’… [Immanence: a Life...]. EINAI: Philosophy. 
Religion. Culture. 2021. Vol. 10, N 1(19). P. 229–235.

Арендт Х. Vita Activa, или О деятельной жизни. М.: Ад Маргинем Пресс, 2017.

Arendt H. Vita Activa, ili O deyatel’noy zhizni [Human condition]. Moscow: Ad Marginem 
Press Publ., 2017.

Беньямин В. К критике насилия / Учение о подобии. Медиаэстетические произведения. М.: РГГУ, 2012. 



177

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Л.Ю. Яковлева
Места жизни: 
к проблеме 
пространства 
в биополитиче-
ской концепции 
Д. Агамбена

Benjamin W. K kritike nasiliya [Towards the Critique of Violence]. Benjamin W. The doctrine of 
similarity. Media aesthetic works. Moscow: RGGU Publ., 2012.

Платон. Критон / Платон. Собрание сочинений в 4 т. М.: Мысль, 1990. С. 97–111.

Platon. Kriton [Crito] Platon. Sobraniye sochineniy v 4 t. [Works: in 4 vol.] Moscow: Mysl 
Publ., 1990. P. 97–111.

Погребняк А.А. Licentia poetica: тайна экономики и сила инверсии // Логос. 2019. Т. 29. № 6. 
С. 171–198.

Pogrebnyak A.A. Licentia poetica: tayna ekonomiki i sila inversii [Licentia poetica: the secret 
of economics and the power of inversion]. Logos. 2019. Vol. 29, N 6. P. 171–198.

Фуко М. Другие пространства / Фуко М. Интеллектуалы и власть: Избранные политические статьи, 
выступления и интервью. М.: Праксис, 2006. Ч. 3. С. 191–205.

Foucault M. Drugiye prostranstva [Other Spaces]. Foucault M. Intellectuals and Power: Selected 
Political Articles, Speeches and Interviews. Part 3. Moscow: Praxis Publ, 2006. P. 191–205.

Фуко М. Великое заточение / Фуко М. История безумия в классическую эпоху. М.: Аст, 2010. 
C. 59–97.

Foucault M. Velikoye zatocheniye [The Great Imprisonment]. Foucault M. History of Madness 
in the Classical Age. Moscow: Ast Publ, 2010. P. 59–97.

Уоткин У. Агамбен, Беньямин и безразличие насилия. URL: https://spectate.ru/watkin-violence/ 
(дата обращения: 30.03. 2024).

Watkin W. Agamben, Ben’yamin i bezrazlichiye nasiliya [Agamben, Benjamin and the 
indifference of violence]. URL: https://spectate.ru/watkin-violence/ (accessed: 30.03.2024).

Agamben G. Absolute immanence// Agamben. Potentialities. Collected Essays in Philosophy. Stanford: 
Stanford University Press. 2000. P. 220–242.

Agamben G. Life, A Work of Art Without An Author: The State of Exception, the Administration of 
Disorder and Private Life. German Law Journal. 2004. N 5. URL: https://16beavergroup.
org/articles/2005/03/25/rene-interview-with-giorgio-agamben-life-a-work-of-art-without-an-
author/ (accessed: 30.03. 2024).

Boano C. Martén R. Agamben’s urbanism of exception: Jerusalem’s border mechanics and biopolitical 
strongholds. Cities. 2013. Vol. 34. P. 6–17.

Boano C. The Ethics of a Potential Urbanism. Critical Encounters between Giorgio Agamben and 
Architecture. Taylor and Francis, 2017.

Charlesworth A. Contesting Places of Memory: the Case of Auschwitz. Environment and Planning D: 
Society and Space. 1994. N 12(5). P. 579–593.

Charlesworth A. The Topography of Genocide. In: D. Stone (Ed.). The historiography of the Holocaust. 
Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2004. P. 216–251.

Clarke D. B., Doel M. A., & McDonough F. X. Holocaust Topologies: Singularity, Politics and Space. 
Political Geography, 1996. 15(6/7). P. 457–489.

Giaccaria P., Minca C. Topographies/Topologies of the Camp: Auschwitz as a Spatial Threshold. 
Political Geography. 2011. Vol. 30, Iss. 1. P. 3–12.

Gilson E. C. Zones of Indiscernibility the Life of a Concept from Deleuze to Agamben. Philosophy 
Today. 2007. N 51 (5). P. 98–106.

Günzel S. Raum. (Hg.) Raum. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart, Weimar: Metzler Verlag, 2010.

Ek R. Giorgio Agamben and the Spatialities of the Camp: an Introduction. Geografiska Annaler B, 2006. 
N 88(4). P. 363–386.

Layzelle L. G.Topologies of Abandon: Locating Life in the Philosophy of Giorgio Agamben: Thesis. 
Sussex: University of Sussex, 2017.

Martin L., Secor A.J. Towards a Post-mathematical Topology. Progress in Human Geography. 2014. 
N 38(3). P. 420–438.

Raulff U. An interview with Giorgio Agamben. German Law Journa. 2004. N 5(5). P. 609–614.

Salzani C. From Benjamin’s bloßes Leben to Agamben’s nuda vita: A Genealogy. Salzani Moran B. 
(ed.). Towards the critique of violence: Walter Benjamin and Giorgio Agamben. London, New 
York: Bloomsbury, 2015. P. 109–123.


