
152

УДК 130.3

©2025     Ф.И. ГИРЕНОК

DOI: 10.31857/S0236200725010107

ФИЛОСОФСКИЙ АНАЛИЗ  
«МИСТЕРИУМА» СКРЯБИНА

Гиренок Федор Иванович — доктор философских 
наук, профессор, заведующий кафедрой философ-
ской антропологии философского факультета. 
Московский государственный университет 
им. М.В. Ломоносова. 
Российская Федерация, 119991 Москва, Ленин-
ские горы, д. 1.
ORCID: 0000-0002-5055-7689
girenok@list.ru

Аннотация. В статье анализируется попытка А.Н. Скрябина построить «Ми-
стерию» уже не как произведение искусства, а как часть реального мирово-
го процесса, завершающего старую культуру и создающего новую культуру 
с новым человеком. При этом Скрябин обнаруживает разрывы в единстве 
мира и пытается их устранить. Для этого он использует идеи философии 
всеединства В. Соловьева и антропософии Е. Блаватской. А.Н. Скрябин ста-
вит перед собой цель восстановления искусства в его изначальной целост-
ности. Изначальная целостность задается мистерией. В статье анализиру-
ется проблема соотношения звука и цвета, звука и слова, литературного 
текста и музыкального и делается вывод о том, что поэзия Скрябина не 
только соответствует высокому порядку звучания его музыки, но и обла-
дает ценностью сама по себе, превращая Скрябина в поэта. В этой связи 
в статье отмечается фундаментальный характер различия между речью и 
языком. При этом язык понимается как нечто производное от речи, как по-
бочный продукт ее существования. В свою очередь, речь невозможна без 
такой «субъективности», как воображение. Как показывает автор, именно 
это обстоятельство позволило А.Н. Скрябину понимать музыку не как то, 
что противостоит поэзии, а, напротив, для него музыка есть не что иное, как 
изначальное звучание речи человека, обращенной к самому себе. Скрябин, 



153

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.И. Гиренок
Философский 
анализ «Ми-
стериума» 
Скрябина

исходя из синестезии звука и цвета, обоняния, осязания и слова, как буд-
то бы указывает на ассоциацию, по законам которой человек создает из 
материала своих ощущений новые сопоставления. В статье показывается, 
что это ошибочное мнение. Суть дела состоит не в новых сопоставлениях, 
а в том, что в философии называют трансцендентальной схемой. Скрябин 
мог ничего не знать об этой схеме, но как бы интуитивно он отклоняет идею 
ассоциаций чувств и ощущений и принимает кантовский трансценденталь-
ный схематизм. У Канта даже человеческое «я» является схематизмом рас-
судка и одновременно, как он говорит, монограммой чистой способности 
воображения, то есть субъективностью.
Ключевые слова: сознание, теургия, синестезия, воля, гений, дух, данность, 
смерть, антропософия, философия всеединства.
Ссылка для цитирования: Гиренок Ф.И. Философский анализ «Мистериу
ма» Скрябина // Человек. 2025. Т. 36, № 1. С. 152–166. DOI: 10.31857/
S0236200725010107

Философский анализ незаконченного произведения А.Н. Скря­
бина под названием «Мистерия» состоит из нескольких ча­
стей. Сначала анализируется критика Скрябина за то, что он 

связывает музыку с философией, и делается вывод о том, что в основе 
музыкального проекта композитора лежит философия всеединства 
В. Соловьева, а в основании его идеи синестезии лежит теория про­
дуктивного воображения априори И. Канта. Для того чтобы понять 
смысл мистерии Скрябина, в статье вводится понятие теургии. В рам­
ках этого понятия раскрывается музыкальное и поэтическое содержа­
ние «Поэмы экстаза» Скрябина. В поэме Скрябин фиксирует разрыв 
всеединства: дух и мир разобщены. Чтобы преодолеть разобщение, 
Скрябин предлагает отказаться от старого мира и преодолеть прежне­
го человека. В процессе анализа в статье делается вывод о том, что 
нового человека Скрябин относит не к тому, что есть, а к тому, что дано. 
В заключение раскрывается смысл идеи данности Скрябина и делает­
ся вывод о том, что сознание понимается Скрябиным как врата смерти.

В 1903 году А. Скрябин приступил к работе над музыкальной ми­
стерией. Его идея состояла в том, чтобы в одном произведении соеди­
нить звук, цвет, запах и слово. Осязательное отношение к миру также 
должно, полагал композитор, быть частью музыки. Аффективные 
токи энергии, вызываемые в человеке звуками, сопровождаются дви­
жением аффектов в области цвета, обоняния и осязания. 

Если мы скажем, что Скрябин теург, то это будет непонятно, ибо все 
знают, что Скрябин композитор. Тогда зададим себе вопрос, что значит 
быть композитором в начале XX века? Ответ очевиден: сочинять музы­
ку. Но Скрябин, по словам Б. Шлецера, с 1913 года по 1915 год сочинял 



154

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

не музыку, а литературные тексты [Шлецер, 1919]. Он в это время пе­
рестал быть композитором и стал писателем, разрабатывая концепты 
«Предварительного действа». По словам Н. Бандуры, музыка начина­
ется там, где заканчивается слово. Скрябин стремился к тому, чтобы 
его тексты не уступали музыке, в мире звуков он, Скрябин, мог сделать 
все, что хотел. И в области слова он хотел достигнуть невозможного. 
Его тексты сегодня можно читать независимо от музыки. Позднее му­
зыканты (А. Немтин), воссоздавая музыку Скрябина, использовали 
его тексты как ориентир для распределения музыкальной материи, но 
не как авторское сопровождение музыки. Между тем поэзия Скрябина 
страстная, чувственная, а музыка у него холодная, в стиле космиче­
ского мистицизма. Как их соединить? Это уже само по себе является 
эстетической проблемой. Помимо этого, существуют разные времен­
ные масштабы для выражения мысли и чувств посредством звуков и 
слов. Пять минут музыки могут быть описаны тремя стихотворными 
строчками. И наоборот, полторы страницы текста музыкально могут 
быть пережиты за десять секунд. На необычное сочетание музыки и 
поэзии обратили внимание критики еще при жизни Скрябина.

Поэзия и музыка
По поводу литературных добавлений в программу концертов 
Н.Д.  Кашкин писал в 1909 году в «Русском слове»: «Г. Скрябин 
в качестве композитора является очень крупным талантом, одним 
из наиболее выдающихся в настоящее время, но в этом таланте по­
явилось нечто наносное, грозящее повредить как пониманию его 
произведений, так и дальнейшей его композиторской деятельности. 
Этот вредный наносный элемент, по-нашему, заключается в тех 
многословных, хотя и не особенно связных программах, которыми 
он сопровождал исполнение своих симфонических произведений… 
Как в своих больших симфониях, так и в маленьких фортепианных 
пьесах г. Скрябин очень ярко передает свои личные переживания, и 
его можно назвать одним из субъективнейших композиторов наше­
го времени. Высшей точкой, какой достигло его творчество, для нас 
представляется Третья симфония, носящая название “Божественной 
поэмы”. Эта музыка сама говорит за себя, представляя живой худо­
жественный организм, общее же ее содержание вполне определя­
ется множеством подзаглавий, разбросанных в партитуре, как, на­
пример: “Борьба”, “Наслаждения” и так далее. Но композитору по­
казалось этого недостаточно, и он присочинил еще довольно длин­
ную программу, представляющую какую-то мертвую, отвлеченную 
схему, не особенно связно изложенную. Нам кажется несомненным, 
что не музыка сочинена на эту программу, а, напротив, программа 



155

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.И. Гиренок
Философский 
анализ «Ми-
стериума» 
Скрябина

сочинена на совсем уже готовую музыку, в чем последняя совер­
шенно не нуждалась» [Скрябин, 2003: 517]. 

В «Поэме экстаза» критик видит напыщенность набора слов. 
Неужели, восклицает он, эти обрывки и фразы, намекающие на из­
вестное философское учение, могут служить каким-нибудь пояс­
нением для живой и необыкновенно сильной по выразительности 
музыки? Критик имеет в виду философию В. Соловьева и сравни­
вает с ней музыку Скрябина. Никто не спорит с тем, что музыка 
Скрябина в тысячу раз богаче содержанием, мыслью и поэзией, 
нежели философские программы сами по себе. Но была бы му­
зыка Скрябина лучше, если бы ее лишили связи с философией? 
Думаю, что нет, не было бы в ней той цельности, которая в ней есть. 
Скрябин возлагал свои надежды на то, что он называл «мистерией».

Синестезия и воображение
Высказывания Скрябина по поводу мистерии, записанные А.А. Голь­
денвейзер, не оставляют сомнений в том, что в замыслах компо­
зитора существовал целый комплекс декоративно-постановочных 
решений в духе синестезии: «В этом художественном произведе­
нии (в «Мистерии». — прим. Ф.Г.) не будет ни одного зрителя. Все 
будут участниками. Горе его (Скрябина. — прим. Ф.Г.) только в том, 
что Вагнеру для его реформы не хватало денег на постройку театра, 
устройство невидимого оркестра и т. п., а ему (Скрябину) нужны осо­
бенные люди, особенные артисты, совсем иная, новая культура, кото­
рую деньгами не создашь… В состав исполнителей войдет, конечно, 
оркестр, большой смешанный хор, инструмент со световыми эффекта­
ми, танцы, шествия, процессии, фимиамы, ритмическое произнесение 
текста... Декораций не будет никаких, только необходимые музыкаль­
ные инструменты, одежда какая-то особенная для участвующих, ткани, 
световые эффекты… Для “Мистерии” как необходимые эффекты будут 
введены курения, фимиамы, ладан. Он говорит, что форма храма, в ко­
тором всегда будет происходить “Мистерия”, не будет вечно каменно-
однообразна, а будет вечно изменяться, вместе с настроением и движе­
нием “Мистерии”. Это, конечно, при помощи курений и возжиганий, 
которые будут видоизменять очертания и архитектурные контуры… 

“Мистерия” будет продолжаться несколько дней» [Скрябин, 2003: 612].
Синергия звука, цвета, обоняния и других ощущений указывает как 

будто бы на их ассоциацию, по законам которой человек создает из ма­
териала своих ощущений новые сопоставления. Но суть дела состоит 
не в новых сопоставлениях, а в том, что Кант в свое время называл тран­
сцендентальной схемой. Если бы не было этой схемы, то мы не смогли 
бы соединить бытие и мысль, чувства и рассудок. А без этого соединения 



156

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

пропала бы вся человеческая реальность. Даже наше «я» является схе­
матизмом нашего рассудка и одновременно «монограммой» чистой 
способности воображения. Какой способности? Мыслить чувством и 
чувствовать мыслью. Или, как говорит Скрябин, видеть звук и слышать 
цвет, осязать вкус и звуком передавать запах. Этот синтез опирается не на 
опыт, а на априорную способность воображения человека, на ее продук­
тивность. То есть еще никакого «я» у человека не было, а продуктивный 
синтез способности воображения уже работал. Поэтому ребенок может 
видеть посредством осязания, а посредством запаха слышать.

Если мы говорим об аналогии временных и пространственных от­
ношений, то мы говорим не о воображении, а о рассудке. Например, 
схемой субстанции у Канта служит устойчивость реального во вре­
мени, схемой причинности — последовательность многообразного. 
Но синестезия — продукт априорного воображения, а не пассивных 
(случайных) ассоциаций. Из факта одновременности ощущений 
не следует, что перед нами находится какая-то целая вещь. У од­
ного человека могут быть одни ассоциации, у другого — другие. 
Необходимость имеет априорное происхождение. Чтобы понять, 
к какому целому стремился Скрябин, к какому единству он тяготел, 
нужно понять, что разные ощущения превращаются в реально суще­
ствующую вещь в мистерии, или, что то же самое, в субъективной 
произвольной деятельности воображения. Где свобода, там не может 
быть истины. Где мы находим истину, там мы не найдем свободу, ибо 
свобода — это произвол самодеятельности человека.

В «Критике способности суждения» Кант писал: «Искусством сле­
довало бы назвать только создание чего-либо через свободу, то есть че­
рез произвол» [Кант, 1898: 172]. Любое соединение в объекте дается не 
объектом, а субъектом. Мы можем представить соединенным только то, 
что уже прежде сами соединили. В одном из писем Скрябин также писал, 
что если восторжествует философия реализма (объективизма) Бальзака 
и Флобера, то «впоследствии все художники будут черпать свое вдох­
новение единственно в природе и жизни и окончательно забудут самих 
себя и свою субъективность» [Скрябин, 2003: 68]. Продуктивное вооб­
ражение потому и продуктивно, что соединяет многообразие в предмете. 
Этот предмет создается не природой, а человеком. Предмет — продукт 
«слепого произвола». Если бы в основе такого предмета лежал не про­
извол воображения, а некая необходимость, то мы получили бы аналог 
божественного творения мира. Чувственность и рассудок соединяются 
по необходимости, а не посредством воображения, только у шизофре­
ника, который выступает в данном случае как машина по производ­
ству галлюцинаций. Органы чувств, предназначенные для восприятия 
внешнего мира, стимулируются у него не извне, а изнутри посредством 
мышления. При этом они дают галлюцинации, то, что не сопоставляет­
ся с реальностью, ибо уже само по себе является реальностью.



157

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.И. Гиренок
Философский 
анализ «Ми-
стериума» 
Скрябина

Скрябин как напряжение философской мысли 
Скрябин — русский композитор. Но чтобы понимать музыку Скрябина, 
не нужно быть русским. Для этого недостаточно быть и европейцем. Для 
этого, прежде всего, нужно понимать всю европейскую культуру, то есть 
понимать ее философию. А ей две с половиной тысячи лет. «Скрябин, — 
говорил А.Ф. Лосев, — есть наивысшее напряжение западноевропей­
ской мысли и творчества и вместе — конец ее» [Лосев, 1990: 301]. 

Мы знаем только двух писателей, которые попробовали сжать 
это европейское многолетие в обозримый образ. Один — это 
Джойс со своим «Улиссом». Другой — Пруст с серией сочине­
ний под названием «В поисках утраченного времени». Джойс 
уложил все содержание европейской культуры в один день жизни 
Леопольда Блума. Пруст в описании чувств Марселя по отноше­
нию к Альбертине представил весь европейский галлюценоз.

И был только один музыкант, который все, что европейцы слы­
шали, видели, что они чувствовали и о чем они думали, решил по­
местить в «Мистерию». А поскольку он умер прежде, чем это ему 
удалось сделать, он представил задуманное в «Предварительном 
действии». Этот музыкант —А.Н. Скрябин. В нем мы находим на­
чало и конец европейской культуры. И прежде всего философии.

Для Скрябина, писал Лосев, характерен анархический индивиду­
ализм, мистический универсализм и «эротический историзм» [Лосев, 
1990: 257]. Скрябин в музыке — это Шопен, Вагнер, Лист, Дебюсси, 
но не Глинка, Чайковский и Мусоргский. В философии он — грек и 
одновременно поклонник Блаватской и Соловьева. Скрябин — ма­
ньяк, то есть человек одной идеи. Для него даже Вагнер недостаточно 
маниакален, ибо в его жизни не все было подчинено одной цели, как 
у самого Скрябина. Кто из нас не боится маньяков? Мы бежим от них, 
от их односторонности. Мы хотим, чтобы человек был развит со всех 
сторон. А чем мы платим за свою разносторонность? Мы платим за 
нее своей посредственностью. Неистовство Скрябина плодотворно.

Теория сознания Скрябина проста. Чем больше у человека жиз­
ни, тем меньше у него сознания. Чем больше у человека сознания, 
тем меньше у него жизни. У Скрябина все сознание было сжато 
в одну цель. Чем больше это сжатие, тем сильнее воля. Скрябин, как 
и Соловьев, боялся жизни. Потому что жизнь структурирована как 
бессознательное. Сознание стерильно. В жизни можно заразиться. 
Скрябин и Соловьев боялись заразиться, то есть они боялись жить. 
Тем не менее у Скрябина было семь детей, правда трое из них умерли.

Теургия
Вернемся к слову «теург». Это слово придумал Вячеслав Иванов 
в работе «Взгляд Скрябина на искусство» [Иванов, 1979]. Задачу 



158

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

теургии сформулировал Соловьев. Это — «всеобщее соединение» 
[Соловьев, 1889]. Теург — тот, кто дает существование тому, чего 
нет. Иными словами, Скрябин посредством искусства хотел изме­
нить мир. Он разлюбил искусство как искусство. Искусство — это 
не развлечение. Это воссоединение каждого с тем, что выше его. 

У Скрябина было немного мыслей. Вернее, у него она была 
одна: отправить на покой старый мир и создать новый. Человека 
старого мира ждала смерть. Его последний праздник — мировой 
пожар. Человек нового мира будет, как полагал Скрябин, демате­
риализован. Циолковский позднее назовет адекватной формой его 
(нового человека) существования лучистую энергию.

Во времена Платона еще полагали, что рассудительность в чело­
веке от человека, а неистовство в нем от бога. Тот, кого боги изби­
рали для разговора с людьми, сходил с ума. Он не говорил от своего 
имени. Посредством него говорили боги. Уже сама постановка за­
дачи ставит на первый план размышлений Скрябина не ум, а волю. 
Воля и сознание вводят человека в мир магии и мистики. Магия 
связана с воздействием человека на вещи, а мистика — с коммуни­
кацией человека со сверхъестественными вещами. В первом слу­
чае достаточно воли, во втором требуется колдовство и заклинания. 
У Достоевского черт в разговоре с Иваном Карамазовым признает­
ся в том, что любит заходить в церковь и ставить свечки Богу. 

Теургия дает и отнимает существование у призраков. Но отни­
мать и давать существование может только Бог. И еще, как скажет 
Скрябин, гений художника. Возникает проблема. Если есть Бог, то 
нет места гению. Если есть гений, то нет места Богу. И эту пробле­
му нужно было музыкально разрешить Скрябину.

В европейском сознании ее разрешил Гегель. Его мысль состояла 
в том, что «мир существует самостоятельно и в основном закончен» 
[Гегель, 1977: 89]. Остались мелочи. Если человек не хочет погиб­
нуть, то он должен к этому миру приспособиться. В том числе и ге­
ний. Искусство по большому счету осталось в прошлом. От него нет 
никакого толка. В современном мире достаточно было эстетики для 
распознания того, что на первый взгляд лучше выглядит. Что может 
художник? Он может изображать мир, представлять его, рефлексиро­
вать, то есть развлекать зрителей, показывая им картинки с выставки. 
Все разумное, как скажет Гегель, действительно, все действительное 
разумно. Внешнее растворено во внутреннем, внутреннее — во внеш­
нем. Европейский мир метафизически схлопнулся. В нем есть и магия, 
и мистика. В нем нет теургии. Даже Вагнеру мало что удалось сделать 
в мистерии «Парсифаль». Спасая другого, ты спасаешь себя, говорил 
в ней Вагнер. Ничего радикального в этой мысли нет. Одно приспосо­
бление. Вагнер сохранил разрыв между сценой и зрительным залом, 
не дал слово хору. А если нет многоголосия, то, как заметил В. Иванов, 



159

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.И. Гиренок
Философский 
анализ «Ми-
стериума» 
Скрябина

нет подступа и к мысли об общем действии. А в России об общем деле 
мечтали многие. В Европе говорили, что для него нет оснований.

Скрябин — это разрыв с традиционными художественными прак­
тиками. Он чувствовал себя демиургом. Скрябин уверял Плеханова, 
что, прыгнув в пропасть, силой воли сможет удерживать себя в воз­
духе. Плеханов ему не поверил. Бальмонт ему верил. Скрябин при­
ходил в ужас от мысли о вечном повторении одного и того же. Мир 
сущего, к которому ничего нельзя прибавить и от которого ничего 
нельзя отнять, не достоин, на его взгляд, существования. Искусство 
измеряется не произведениями, а событиями. Вместо того, чтобы 
отказаться от греческого мифа о бытии, Скрябин принимает идею 
всеединства Соловьева и совершает метафизическую ошибку. Что 
же понравилось Скрябину в философии Соловьева?

«Художники и поэты, — писал Соловьев, — опять должны стать жре­
цами и пророками, но уже в другом, еще более важном и возвышенном 
смысле: не только религиозная идея будет владеть ими, но и они сами 
будут владеть ею и сознательно управлять ее земными воплощениями» 
[Соловьев, 1990: 67]. Что это значит? Это значит, что Бог — на небе, а 
поэт (гений) — бог на земле. Скрябину это понравилось. Он ощутил себя 
богом. Богу сознание не нужно, а пророку (композитору) нужно. Одна 
идея — одна воля, и при этом полное сознание. «Теургия не культуру 
творит, а новое бытие», — заметил Бердяев [Бердяев, 1994: 236]. Но но­
вое бытие не помещается в идею всеединства Соловьева. Оно требует, по 
словам Скрябина, «сложного единства». Почему сложного? Потому что 
время не поток, в котором за числом 15 следует число 16. Однако в числе 
15 не закодировано, что после него идет 16. Может быть и 9.

Скрябин единственный музыкант, который стал чертить теургиче­
ские круги в начале ХХ века, захватывая в своем замысле все искус­
ство как произведение бытия из ничто, всю сферу человеческого и весь 
космос. Чтобы мир ожил, ему не нужен «нус» (ум), ему нужны всего 
лишь экстаз и безумие. Но безумие и экстаз хороши для теургии, но не 
для всеединства. Если все есть во всем, и все разделено и перемешено 
со всем, то экстаза не получится. Всеединство требует примирения бы­
тия и ничто, Христа и Иуды, белой магии и черной, живого и неживого. 

Человек — это не полис, не город. Человек — это, говорит Скрябин, 
время. То есть человек есть непрерывно возобновляемое усилие по из­
влечению себя из своих грез. Если не будет воображаемого, то исчез­
нет речь, ибо речь — это соединение воображаемого с реальным. Если 
останутся одни сигналы, то исчезнет музыка, ибо музыка — это звуки 
речи, обращенной человеком к самому себе. Все мы поем себе очаро­
вывающие нас песни. Без грез слова станут пустыми знаками. Язык, 
как заброшенное поле, зарастет словами-сорняками. Литература ис­
чезнет. От живописи останется одна краска. Театр растворится в пер­
формансе. Скрябин пишет, обращаясь к человеку:



160

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

… ты один;
Ты раб случайности холодной, 
Ты всей вселенной властелин. 
Зачем вручаешь ты Богам
Свою судьбу, о, жалкий смертный?
Ты можешь и ты должен сам
Победы славную печать
Носить на лике лучезарном [Скрябин, 1919: 128–129].

Скрябин призывает человека сказать себе: «Я целей цель, ко­
нец концов» [Скрябин, 1919: 129].

Поэма экстаза
Симфоническая «Поэма экстаза» Скрябина (соч. 54) имеет свое сло­
весное отражение. Поэтический текст «Поэмы», по мнению музыко­
ведов, нравился Скрябину даже больше его музыкального оригинала.

В поэме Скрябина Дух окрылен уже не познанием, а жаждой 
жизни. Но жизнь его состоит в полете на высотах отрицания. Дух 
и есть отрицание того, что есть. Чтобы признать всеединство мира, 
духу нужно наделить существованием призраки. Но он не может 
этого сделать. Это может сделать человек благодаря своей двой­
ственной природе. Но присутствие человека в мире означает не­
преодолимый духом разрыв в мире сущего.

Цитата из поэмы Скрябина:
Я — свобода, тобою любимая, 
Ты — мой возлюбленный мир!
Я прихожу 
Тебя ослепить
Великолепием
Снов очарованных;
Я приношу тебе
Прелесть волшебную
Жгучей любви
И ласк неизведанных.
Отдавайся доверчиво мне!
Я настигну тебя океаном блаженств.
Влюбленным, манящим, ласкающим.
То тяжелой волной набегающим, 
То лишь в отдаленье играющим.
И целующим тебя
лишь разбрызгами.
А ты будешь безумно хотеть
Иного
Новаго! [Скрябин, 1919: 199–200]

Желанием нового человек вырывается из круга пространства в го­
ризонт времени. Выясняется, что экстаз — не место для рефлексии. 



161

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.И. Гиренок
Философский 
анализ «Ми-
стериума» 
Скрябина

Смысловая часть поэмы требует возвращения к началу, к тому, кто го­
ворит «я». Конечно, это говорит дух. Но это не святой Дух Троицы. Там 
не говорят «я». Это говорит Вельзевул, князь тьмы. Демон Лермонтова 
и Врубеля. Он цвета фиолета. Идея всеединства Соловьева заставляет 
его вступить в разговор с миром, причиной которого он не является. 

Должно заметить, что, когда кто-либо из нас, из людей, говорит «я», 
он открывает перед собой три варианта, три дороги дальнейшего пути. 
Первый — это отсчет от «я». Здесь «я» есть ноль. Точка отсчета, кото­
рая ничего не прибавляет и ничего не убавляет. Второй — это движе­
ние галлюценоза к «я». Несуществование здесь требует определения в 
«я», просит признания в слове. Третий — это движение сознания вну­
три сознания, не выходя за пределы «я». Это его бег на одном месте. 

«Я свобода», — говорит дух и обманывает, ибо у него нет внутреннего 
мира, чтобы быть свободным. Мир всегда жаждал свободы и боялся ее. 
А еще мир жаждал истины, как опоры для свободной жизни. Наивный, 
он еще не знал, что истина исключает свободу, а свобода — истину. 

В мире есть все. В нем нет «я». «Я» — зеркало мира. Галлюцинация. 
Это разрыв между духом и миром. Демонические силы его пытаются 
преодолеть, выдавая себя, как Протей, за свободу, за сон, за океан 
блаженства, за любовь. Но мир безумен в своих желаниях. Он всегда 
хочет иное самого себя. Теперь прочитаем второй фрагмент отрывка 
из «Поэмы экстаза». Дух продолжает испытывать мир:

И тогда дождем цветочным
Буду падать на тебя
Целой гаммой ароматов
Буду нежить и томить
Игрой благоуханий
То нежных, то острых
Игрой прикосновений
То легких, то бьющих.
И замирая 
Ты будешь страстно
Шептать:
Еще
Всегда еще! [Скрябин, 1919: 220].

Во второй части демон соблазняет нас осязательным и обоня­
тельным отношением к миру. На нас обрушиваются благоухания 
и прикосновения. Они заменяют миру сознание. Но миру (нам) и 
этого мало. В нас разверзлась бездна желаний. Как ее наполнить? 
В третьей части началась метанойя Всеединства, то есть смеше­
ния. «Не хотите по-хорошему, — говорит дух, — сделаем по-пло­
хому». Дух меняет свою стратегию по отношению к миру:

Тогда я ринусь на тебя
Толпой чудовищ страшных
С диким ужасом терзаний,



162

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

Я наползу кишащим стадом змей
И буду жалить и душить!
А ты будешь хотеть
Все безумней, сильней.
Я тогда упаду на тебя
Дождем дивных солнц.
Я зажгу вас молниями
Моей страсти,
Священные
Огни желаний
Самых сладостных,
Самых запретных,
Самых таинственных.
И ты весь — одна волна
Свободы и блаженства.
Создав тебя множество,
И подняв вас,
Легионы чувств,
О чистыя стремленья, 
Я создаю тебя,
Сложное единое,
Всех вас охватившее
Чувство блаженства.
Я миг, излучающий вечность,
Я утверждение.
Я экстаз.
Пожаром всеобщим
Объята вселенная.
Дух на вершине бытья.
И чувствует он
Силы божественной,
Воли свободной
Прилив безконечный.
Он весь дерзновение.
Что угрожало — 
Теперь возбужденье, 
Что ужасало — 
Теперь наслажденье,
И стали укусы пантер и геен 
Лишь новою лаской,
Новым терзаньем,
А жало змеи
Лишь лобзаньем сжигающим.
И огласилась вселенная
Радостным криком
Я есмь! [Скрябин, 1919: 200–201].

Дух ослепил вселенную. Она больше не видит различия между 
укусом гиен и женским поцелуем. Возникло, как говорит Скрябин, 
«сложное единое». Финал в этом фрагменте обескураживающий. 
Новый порядок бытия стал простой переменой взглядов на бытие. 



163

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.И. Гиренок
Философский 
анализ «Ми-
стериума» 
Скрябина

Что было добром, то стало злом. И наоборот. Все человеческое 
есть нечто призрачное. В чем же состоит философия Скрябина?

Греки научили нас думать, что в мире есть что-то, а ничто нет. 
Скрябин находит третье. Он пишет: «Единственное данное есть 
настоящий момент, которого нет» [Скрябин, 1919: 153]. Он гово­
рит: есть еще то, что дано человеку. А что дано человеку? То, чего 
нет. Например, нашего «я» нет, но оно нам дано нашими самоощу­
щениями. Если его у нас отобрать, мы не сможем жить во времени. 

Песня-Пляска падших  
(«Предварительное действо»)
Миг творения, говорит Скрябин в «Песне-Пляске падших», 

Разбудил во мне сознание
Двуединого бытья. 
Я отныне сочетание
«Я» и чуждаго «не-я» [Скрябин, 1919: 213].

Между тем, что существует, и тем, что дано, возник разрыв, не­
замеченный антропософией и философией. Но этот разрыв, эту 
космическую катастрофу заметил Скрябин в своей музыке. Он по­
нял в прелюдии № 2 опус 74, что нет никакого перехода от того, что 
есть, к тому, что дано. Только человек дает существование тому, чего 
нет, превращая его в данность. Но вывод из этого своего открытия 
Скрябин делает антропософский. В любом человеческом действии 
есть и то, что от ангела, и то, что от демона. И нельзя выкинуть одно 
и оставить другое. В этом он видит полный расцвет человека. Если 
в нем нет внутреннего, то он дьявол. Если в нем нет внешнего, то он 
бог. Поэтому Скрябин колеблется между двумя полюсами, между 
дьяволом и богом, склоняясь, то в одну сторону, то в другую.

По замыслу Скрябина, в смерти воссоединится мужская ипостась бо­
жественного духа и женского. Овладевая тонкостями стихотворной техни­
ки для создания законченного полиритмического дифирамба, Скрябин, по 
словам дружившего с ним Вяч. Иванова, «заботился о совершенном согла­
совании словесной инструментовки с оркестровою» [Иванов, 1979: 188]. 

Вот пример торжественного марша смерти:
Мы по тропам, по изрытым
Тропам, трупами покрытым
По два вихря сопряженных
Мчимся хор обвороженный
Черной крови дышим смрадом
Рвемся к мерзостным усладам
Мчимся в пламенной мы пляске
Пляске-ласке, пляске-сказке.
Строить скверные притоны



164

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

Там воздвигнуть наши троны
Там отдаться нашей страсти
Нам открывшей жерла-пасти.
Мчимся быстро по обрывам
По ущельям и по срывам
Где растут цветы безумья.
Им отдаться без раздумья
Так дух-странник по трущобам
Свой разрыв священный с небом
Дико празднует беснуясь,
Черным зовам повинуясь… [Скрябин, 1919: 220–221].

Рассуждая о смерти, Скрябин помнит о ликующей вселенной, кото­
рая говорит «я есть». Он рассказывает об умирающем израненном боге в 
песках пустыни, перед глазами которого проносятся образы его действий. 

* * *

Анализируя «Мистериум» А.Н. Скрябина, мы приходим к общим 
выводам: 1. Естественный мир для Скрябина не завершен, равно как 
он не завершен и для Соловьева. Он завершается теургией. 2. Все жи­
вое, конечно, живет и умирает. Оно умирает, но, полагает Скрябин, 
у него нет смерти. Оно живет в вечности. 3. Не так обстоит дело у че­
ловека. Он живет во времени. Поэтому, умирая, он встречает смерть. 
Его сознание — врата смерти. Поэтому человек не любит сознание, 
бежит от него к равнодушному абсолюту (интеллекту). 4. Между тем, 
как заметил Вяч. Иванов, «только на ступени совершенного слияния 
с высшими сущностями, только по конечном угашении отдельного 
от них человеческого я, могло осуществиться… создание мистерии» 
[Иванов, 1979: 186]. Если философия Ницше ведет к сверхчеловеку, 
то мистерия Скрябина и Иванова ведет к всечеловеку.

В свою очередь, узнав о смерти Скрябина, Вяч. Иванов напи­
сал проникновенные строки:

Осиротела Музыка. И с ней
Поэзия, сестра, осиротела [Иванов, 1979: 189]. 

Philosophical Analysis of Scriabin’s “Mysterium”
Fyodor I. Girenok 
DSc in Philosophy, Professor, Head of the Department of Philosophical 
Anthropology of the Faculty of Philosophy. 
Lomonosov Moscow State University. 
GSP-1, Leninskie Gory, Moscow 119991, Russian Federation.
ORCID: 0000-0002-5055-7689
girenok@list.ru



165

Человек. 2025. Т. 36, № 1

Ф.И. Гиренок
Философский 
анализ «Ми-
стериума» 
Скрябина

Abstract. The article analyzes A.N. Scriabin’s attempt to build the “Mystery” no 
longer as a work of art, but as part of a real world process that completes the 
old culture and creates a new culture with a new person. At the same time, 
Scriabin discovers gaps in the unity of the world and tries to eliminate them. To 
do this, he uses the ideas of V. Solovyov’s philosophy of unity and E. Blavatsky’s 
anthroposophy. A.N. Scriabin sets himself the goal of restoring art in its original 
integrity. The original integrity is set by the mystery. The article analyzes the 
problem of the ratio of sound and color, sound and word, literary text and musical, 
and concludes that Scriabin’s poetry not only corresponds to the high order of 
sound of his music, but also has value in itself, turning Scriabin into a poet. In 
this regard, the article notes the fundamental nature of the difference between 
speech and language. At the same time, language is understood as something 
derived from speech, as a by-product of its existence. In turn, speech is impossible 
without such “subjectivity” as imagination. As the author shows, it was this 
circumstance that allowed A.N. Scriabin to understand music not as something 
that opposes poetry, but, on the contrary, for him music is nothing more than 
the original sound of a person’s speech addressed to himself. Scriabin, based on 
the synesthesia of sound and color, smell, touch and words, seems to indicate an 
association, according to the laws of which a person creates new comparisons 
from the material of his sensations. This article shows that this is an erroneous 
opinion. The essence of the matter is not in new comparisons, but in what is called 
a transcendental scheme in philosophy. Scriabin might not have known anything 
about this scheme, but as if intuitively he rejects the idea of associations of feelings 
and sensations and accepts Kant’s transcendental schematism. For Kant, even 
the human self is a schematism of the mind and at the same time, as he says, a 
monogram of the pure faculty of imagination, that is, subjectivity.
Keywords: consciousness, theurgy, synesthesia, will, genius, spirit, reality, 
death, anthroposophy, philosophy of unity.
For citation: Girenok F.I. Philosophical Analysis of Scriabin’s “Mysterium” // 
Chelovek. 2025. Vol. 36, N 1. P. 152–166. DOI: 10.31857/S0236200725010107

Литература/References 

Бердяев Н.А. Смысл творчества: Опыт оправдания человека // Бердяев Н.А. 
Философия творчества, культуры, искусства: в 2 т. Т 1. М.: Искусство: 
ИЧП «Лига», 1994. С. 39–341.
Berdyaev N.A. Smysl tvorchestva: Opyt opravdaniya cheloveka [The Meaning 
of Creativity: The Experience of Justifying a Person]. Berdyaev N.A. Filosofiya 
tvorchestva, kul’tury, iskusstva: v 2 t. [Philosophy of Creativity, Culture, Art: 
in 2 vols.]. Vol. 1. Moscow: Iskusstvo: IChP “Liga” Publ., 1994. P. 39–341.

Гегель Г.В.Ф. Энциклопедия философских наук: в 3 т. Т. 3. М.: Мысль, 1977. 
Hegel G.W.F. Enciklopediya filosofskih nauk: v 3 t. [Encyclopedia of Philo­
sophical Sciences: in 3 vols.]. Vol. 3. Moscow: Mysl' Publ., 1977. 

Иванов Вяч. И. Взгляд Скрябина на искусство // Иванов Вяч. И. Собрание сочи­
нений. Т. 3. Брюссель: Жизнь с Богом, 1979. С. 172–189.



166

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

Ivanov V.I. Vzglyad Skryabina na iskusstvo [Scriabin's View of Art]. Ivanov 
V.I. Sobranie sochinenii [Collected works]. Vol. 3. Brussels: Zhizn’ s Bogom, 
1979. P. 172–189.

Кант И. Критика способности суждения / пер. с нем. Н.М. Соколова. СПб.: 
М.В. Попов, 1898. 
Kant I. Kritika sposobnosti suzhdeniya [Critique of the Power of Judgment], 
transl. from German by N.M. Sokolov. St. Petersburg: M.V. Popov Publ., 1898. 

Лосев А.Ф. Мировоззрение Скрябина // Лосев А.Ф. Страсть к диалектике: ли­
тературные размышления философа. М.: Советский писатель, 1990. 
С. 256–301.
Losev A.F. Mirovozzrenie Skryabina [Scriabin's Worldview]. Losev A.F. 
Strast’ k dialektike: literaturnye razmyshleniya filosofa [Passion for Dialectics: 
Literary Reflections of a Philosopher]. Moscow: Sovetskii pisatel' Publ., 1990. 
P. 256–301.

Скрябин А.Н. Записи // Русские пропилеи: Материалы по истории и русской мыс­
ли и литературы. Т. 6. М.: М. и С. Сабашниковы, 1919. С. 120–247.
Scriabin A.N. Zapisi [Notes]. Russkie propilei: Materialy po istorii i russkoi 
mysli i literatury [Russian Propylaea: Materials on the History and Russian 
Thought and Literature]. Vol. 6. Moscow: M. i S. Sabashnikovy Publ., 1919. 
P. 120–247.

Скрябин А.Н. Письма. М.: Музыка, 2003. 
Scriabin A.N. Pis’ma [Letters]. Moscow: Muzyka Publ., 2003. 

Соловьев В.С. Красота в природе // Вопросы философии и психологии. 1889. 
Кн. 1. С. 1–50.
Solovyov V.S. Krasota v prirode [Beauty in Nature]. Voprosy filosofii i 
psihologii. 1889. Book 1. P. 1–50.

Соловьев В.С. Три речи в память Достоевского // Соловьев В.С. Избранное. 
М.: Сов. Россия, 1990. С. 61–113.
Solovyov V.S. Tri rechi v pamyat’ Dostoevskogo [Three Speeches on 
Dostoevsky]. Solovyov V.S. Izbrannoe [Selected Works]. Moscow: Sov. 
Rossiya Publ., 1990. P. 61–113.

Шлецер Б.Ф. Записка о «Предварительном действии» // Русские пропилеи: 
Материалы по истории и русской мысли и литературы. Т. 6. М.: М. и С. Са­
башниковы, 1919. С. 99–119.
Schloezer B.F. Zapiska o «Predvaritel’nom deistvii» [A Note on the 

“Preliminary Action”]. Russkie propilei: Materialy po istorii i russkoi mysli i 
literatury [Russian Propylaea: Materials on the History and Russian Thought 
and Literature]. Vol. 6. Moscow: M. i S. Sabashnikovy Publ., 1919. P. 99–119.


