
121

УДК 141.319.8

©2025     А.С. КОСТОМАРОВ

DOI: 10.31857/S0236200725010089

НА СТОРОНЕ СЛАБОСТИ: К ВОПРОСУ  
О СЛАБОЙ СИЛЕ В СОВРЕМЕННОЙ  
ПОСТМЕТАФИЗИЧЕСКОЙ ФИЛОСОФИИ

Костомаров Артур Сергеевич — кандидат фило-
софских наук, доцент кафедры философии соци-
ально-гуманитарного института.
Самарский национально-исследовательский уни-
верситет им. академика С.П. Королева.
Российская Федерация, 443086 Самара, Москов-
ское шоссе, д. 34. 
ORCID: 0000-0003-0733-3011
arthur_boyard@mail.ru

Аннотация. Рассматриваются способы тематизации слабой силы в со-
временной постметафизической философии, а также предпринимает-
ся попытка позитивной экспликации смысла данного понятия. Научная 
новизна работы заключается в определении человека не из перспек-
тивы силы, которая всегда предполагает энергийное, властное отноше-
ние к сущему, но из горизонта слабости, которая в онтологической пер-
спективе позволяет человеку обнаружить не включенные в наличное 
бытие смыслы, а потому всегда указывает на различие, на несостояв-
шееся, возможное бытие. Онтологически слабая сила понимается как 
имманентный горизонт бытия, который указывает на незавершенный 
характер наличного порядка и открывает возможности для его новой 
организации. Поэтому слабая сила противостоит эссенциализму, отме-
няет логику субстанции и указывает на свершающийся характер бытия. 
В экзистенциально-антропологической перспективе слабость открывает 
человеку немощь как потенцию-не, не сделать что-то, что в свою оче-
редь обнаруживает саму способность к действию, — а значит слабость 
указывает на потенциальность, проективность бытия, на незавершен-
ность существования человека, отсутствие у него какой-либо заданной 



122

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

сущности. Наконец слабая сила, предполагающая критику культурного 
канона, открытие не включенных в доминирующий дискурс смыслов, 
указывающая на возможное время, позволяет человеку получить кри-
тическую, рефлексивную позицию в отношении исторического опыта 
и актуальных вызовов современности. Для реализации поставленного 
в исследовании замысла автор обращается к понятию истории и мес-
сианского времени, изучаемому В. Беньямином, понятию différance 
(фр. различие) Ж. Деррида, онтологии потенциального Д. Агамбена.
Ключевые слова: слабая сила, различие, лишение, современность, канон, по-
тенциальность, мессианское время, В. Беньямин, Ж. Деррида, Дж. Агамбен. 
Ссылка для цитирования: Костомаров А.С. На стороне слабости: к во-
просу о слабой силе в современной постметафизической философии // 
Человек. 2025. Т. 36, № 1. С. 121–137. DOI: 10.31857/S0236200725010089

Классическая европейская философия определяет человека 
из горизонта силы, энергийного, волевого усилия. Принцип 
cogito Декарта, материальная деятельность в философии 

К. Маркса, воля к власти Ф. Ницше — все это есть формы продук-
тивного, силового освоения мира, которые являются составными 
элементами антропоцентрической модели, предполагающей, что 
все многообразие сущего выстраивается вокруг сознания либо воли 
человека. Поэтому слабость, праздность и лень, которые по своему 
смыслу противостоят диспозитиву деятельности и силы, оказыва-
ются в классической европейской культуре в маргинальном поло-
жении. Слабость есть нечто, что не позволяет человеку познать 
мир, пережить преображение или освобождение. Однако в XX веке 
ситуация меняется. Психоанализ З. Фрейда и философская антро-
пология Х. Плеснера и А. Гелена указывают на то, что человек из-
начально слаб, его существование характеризуется онтологической 
неполнотой. Психоаналитическая традиция определяет слабость 
через децентрацию и идею нехватки как конститутивного прин-
ципа человеческого бытия [Фрейд, 2006: 306]. Плеснер понимает 
человека как эксцентрическую позициональность, поскольку чело-
век «утвержден в ничто» и лишен заранее данного формообразую-
щего принципа существования [Плеснер, 2004: 338]. Гелен пишет 
об органической бедности и слабости человека как природного су-
щества: естественные его способности несовершенны и конечны 
и не позволяют закрепиться в природной организации мира, по­
этому в основе всех культурных институтов лежит биологическая 
недостаточность человека [Гелен, 2007]. Таким образом, в отличие 
от классической философии современная философская мысль при-
знает слабость как сущностный элемент человеческой природы. 



123

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.С. Костомаров
На стороне 
слабости: к во-
просу о слабой 
силе в совре-
менной постме-
тафизической 
философии

Попытаемся определить философский статус слабости, ее культур-
но-исторический и экзистенциальный смысл. 

Актуальность исследования связана с тем, что концепт слабой 
силы недостаточно разработан в отечественной гуманитарной 
мысли. В настоящей статье мы ставим перед собой цель предста-
вить позитивный философский анализ слабой силы, поскольку 
актуализация данного концепта в отечественной философии по-
зволяет по-новому интерпретировать процессы трансформации 
современного общества и новейшие антропогенные сдвиги.

Мессианство как слабая сила истории
Одним из первых авторов, который обращается к понятию слабой 
силы в философии XX века, становится В. Беньямин1. Он рассма-
тривает данное понятие в контексте философии истории, то есть не 
через призму онтологических или эпистемологических вопросов, но 
в практическом русле. В своей незаконченной работе «О понятии 
истории» (Über den Begriff der Geschichte, 1940) Беньямин подверга-
ет критике прогрессистское представление об истории, присущее как 
христианству, так и культуре модерна и предполагающее, что история 
есть поступательный линейный и однородный процесс [Беньямин, 
2012: 246]. Цель Беньямина состоит в отказе от концепции классиче-
ского историзма, который рассматривает историю либо как прогресс 
разума (Г.В.Ф. Гегель), совершенствование знаний (Н. Кондорсе), 
либо как развитие государственных институтов (Ф.К. Савиньи). 

Критика классического историзма не является новаторской для эпо-
хи Беньямина. В конце XIX века Ф. Ницше, критикуя классический 
историзм, утверждает, что история как форма знания противоположна 
жизни — она не способна постичь процесс становления и утверждения 
последней. В свою очередь В. Дильтей отмечает, что история не явля-
ется набором каузально связанных фактов, но должна выступать как 
пространство понимания. Беньямин, во многом наследуя критический 
пафос Ницше и Дильтея, указывает на два важных критических обстоя­
тельства в отношении классического историзма. Во-первых, история 

1  Хотя до него подходы к этой проблематике обнаруживает Г. Коген в «Этике 
чистой воли» (Ethik des reinen Willens, 1904), где, в частности, замечает, что ре-
лигия «порождает личность в человеческой душе и в ее грехах. Но она приносит 
искупление в признании человеческой слабости; слабость становится атрибутом 
человеческой морали». А. Дойбер-Манковски, комментируя это высказывание 
Когена, пишет: «Искупление в данном контексте означает не избавление от сла-
бости, а превращение слабости в силу. Сила человека, основанная на его слабо-
сти, опирается на возможность самопреобразования и самообновления, ограни-
ченную только смертью» [Deuber-Mankowsky, 2008: 57].



124

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

всегда создается победителями, поэтому в истории никогда не слышны 
голоса побежденных. Во-вторых, историческое время в классическом 
историзме определяется как время объективное, надличностное хроно-
топическое, предполагающее связь событий с пространством и време-
нем. В таком времени нет места индивидуальности человека, способно-
сти человека к трансцендированию, свободе и преображению.

Хронотопическому времени классического историзма Беньямин 
противопоставляет мессианское время. «Прошлое, — утверждает он, — 
несет в себе потайной указатель, отсылающий ее [историю] к избавле-
нию. Разве не касается нас самих дуновение воздуха, который овевал 
наших предшественников? разве не отзывается в голосах, к которым 
мы склоняем наше ухо, эхо голосов ныне умолкших? разве у женщин, 
которых мы домогаемся, нет сестер, которых им не довелось узнать? 
А если это так, то между нашим поколением и поколениями прошлого 
существует тайный уговор. Значит, нашего появления на земле ожида-
ли. Значит нам, так же как и всякому предшествующему роду, сообщена 
слабая мессианская сила, на которую притязает прошлое» [там же: 238]. 
Согласно мысли Беньямина, мессианское начало в истории выступает 
как слабая сила, слабая роль. Если попытаться дать определение слабой 
силы, то следует обратиться к тем смыслам культуры, которые не яв-
ляются частью доминирующей дискурсивной формации. Слабая сила 
оказывается у Беньямина мессианским началом, поскольку указывает 
на несостоявшиеся сценарии истории [там же: 276], на потенциальность 
ее свершения. Поэтому слабая сила не есть бессилие, но скорее есть при-
остановленная, подвешенная, несостоявшаяся сила. Мессианское нача-
ло разрывает континуум хронотопического времени, указывая на то, что 
не случилось, но может произойти. В данном отношении можно согла-
ситься с идеей В. Хамахера о том, что за счет присутствия мессианского 
начала историческое время — это всегда незавершенное время, время, 
не достигшее своей цели [Хамахер, 2020: 179]. 

Мессианское начало как слабая сила заявляет о себе через логику 
отсутствия. По словам С. Хатиба, мессианское начало несет в себе 
«сигнатуру пустого отпечатка» и указывает на утрату, смещение и 
лишение [Хатиб, 2013: 117]. Подобная логика мессианского начала 
позволяет рассматривать современность, которая пронизана духом 
мессианского времени, как асинхронную и не совпадающую с собой. 
Понимание современности как опыта асинхронии получает дальней-
шее развитие в работе Дж. Агамбена «Что современно?», где итальян-
ский философ убедительно показывает, что современник — это не тот, 
кто слышит и всякий раз отвечает на вызовы нового дня, но тот, кто 
может в пелене времени обнаружить то, что возвращается и повторяет-
ся, — слабую мессианскую силу [Агамбен, 2012: 45]. В этой перспек-
тиве меняется взгляд на саму фигуру историка. Историк — это тот, кто 
открывает слабую силу, выявляет асинхронию современности, то есть 



125

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.С. Костомаров
На стороне 
слабости: к во-
просу о слабой 
силе в совре-
менной постме-
тафизической 
философии

занимается критической диагностикой современности, работает не 
только с прошлым, но и с настоящим. Беньямин отмечает приостанов-
ку как необходимую процедуру в работе историка, подчеркивая, что 
он должен стремиться увидеть «знак мессианского застывания хода 
событий, иначе говоря: революционного шанса в борьбе за угнетенное 
прошлое» [Беньямин, 2012: 248].

Каков же продуктивный смысл слабой силы и что означает, 
по Беньямину, смотреть на историю мессиански? Мессианское на-
чало указывает не столько на запечатленный исторический факт, 
сколько на возможный, неосуществленный проект истории, тем са-
мым демонстрируя гетерогенную ткань истории, незаконченность, 
незавершенность исторического процесса. Поскольку мессианское 
начало, согласно Беньямину, существует повторяясь, то есть охва-
тывает собой пределы актуального настоящего, то мессианский ха-
рактер истории учит нас также быть восприимчивыми к темпораль-
но и эйдетически неоднородному опыту настоящего — так само на-
стоящее оказывается пространством незавершенных смыслов.

Однако как можно обнаружить слабую силу? Для этого необходимо, 
как утверждает Беньямин, «замедлить» историю. «Замедление» исто-
рии предполагает, что мы способны не только анализировать выражен-
ные в языке и дискурсивных практиках смыслы, но и фиксировать сме-
щение (Хатиб), разрыв в цепочке культурных смыслов и символиче-
ских кодов, указывающие на то, что история свершается инвариативно. 
На наш взгляд, одним из примеров археологии слабой мессианской 
силы является реактулизация Ницше принципа трагического чувства 
жизни, который восходит к досократической традиции — в филосо-
фии к Гераклиту, в искусстве к древнегреческой трагедии. Ницше про-
тивопоставляет нигилизму, предполагающему расщепление жизни 
на душу и тело, редукцию жизни к одному означающему (мышление, 
сознание, вера) трагическое чувство, в котором жизнь выражается 
в своей целостности, в противоречивом характере своего становле-
ния. Трагическое чувство жизни как пример слабой силы существует 
в качестве альтернативного европейской метафизике проекта, благо-
даря которому Ницше удается совершить антропологический поворот 
в философии XIX века — преодолеть кризис европейской метафизики 
и наметить контуры постметафизического мышления.

Таким образом, мессианское начало предполагает отказ от идеи 
жесткой детерминации истории (принцип классического историз-
ма) со стороны тех сил и процессов, которые предписывают исто-
рии определенный смысл и вектор развития. В историософском 
смысле слабая мессианская сила позволяет пересмотреть роль че-
ловека в истории: человек теперь выступает не как объект, испыты-
вающий на себе воздействие со стороны социально-экономических 
процессов и различного рода диспозитивов, но как активный агент, 



126

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

автор истории, поскольку слабая сила, открывающая поливариант-
ность исторического, наделяет человека полноценной субьектно-
стью, способностью критически и рефлексивно творить историю.

Различие как форма ослабления смысла
Новым актом философской рефлексии слабой силы во второй полови-
не XX века становится деконструкция Ж. Деррида. В своем программ-
ном тексте «Голос и феномен» (La voix et le phénomène, 1967) Деррида 
определяет европейскую философию как метафизику присутствия, ко-
торая представляет смысл как данность, как то, что подлежит налично-
му обнаружению [Деррида, 1999: 72, 101, 130]. Смысл как форма идеа­
ции нуждается в посреднике, который способен придать ему (смыс-
лу) наличную форму выражения. Таким посредником в европейской 
философии оказывается, по мнению Деррида, голос: «Идеальность 
объекта, которая является лишь его бытием-для не эмпирического со-
знания, может иметь выражение только в таком элементе, чья фено-
менальность не имеет мирской формы. Имя этого элемента — голос» 
[там же: 99]. Деррида, понимая смысл как форму данности, утвержда-
ет, что голос является формой наличного выражения смысла, поэтому 
метафизика строится на превращении логоса в голос. 

Метафизика присутствия оказывается метафизикой тождества, кото-
рая базируется на двух принципах. Во-первых, метафизика тождества 
исключает рассмотрение становления смысла и определяет смысл как 
самотождество, тем самым она, по мысли Деррида, занимается кражей 
различия как главной характеристики бытия. Во-вторых, метафизика 
тождества обеспечивает самоотношение и самотождественность самого 
говорящего субьекта, подчеркивая единство звука и голоса, которое «по-
зволяет голосу быть представленным в мире как чистому самоотноше-
нию» [там же: 106]. Посредством голоса субьект не только являет смысл 
как тождественное и неизменное образование, властвует над смыслом 
или, как бы сказал М. Хайдеггер, властвует над бытием, но через речь и 
голос осуществляет самоотношение к себе как самотождеству. Поэтому 
субъект метафизики, замечает Деррида, всегда слышит свою речь, свой 
голос. Здесь стоит подчеркнуть близость в восприятии классической фи-
лософии как метафизики тождества между Ж. Деррида и Э. Левинасом. 
В «Тотальности и бесконечном» (Totalité et Infini, 1961) Левинас указыва-
ет на то, что субъект рождается через акт гипостазиса, отделения от бы-
тия, однако появившейся субъект оказывается замкнутым на своей иден-
тичности, прикованным к себе и не способным к обновлению, не имеет 
доступа ко времени и истории [Левинас, 2000: 309–311]. 

Философский проект Деррида направлен на то, чтобы покончить 
с метафизикой тождества, вернуть бытию различие, рассмотреть 



127

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.С. Костомаров
На стороне 
слабости: к во-
просу о слабой 
силе в совре-
менной постме-
тафизической 
философии

темпоральную природу смысла и построить такую антропологию, 
которая была бы фундирована принципом не самотождественного 
субьекта. Методологическим основанием, позволяющим Деррида до-
стичь поставленных целей, является différance — принцип различия. 
Согласно французскому философу, различие открывает темпораль-
ный характер бытия, становление как стихию существования смысла 
[Деррида, 2000: 95]. Феноменальным выражением временности как 
атрибута бытия выступает практика письма. Если голос императивен 
и указателен, то письмо темпорализирует смысл, указывает на ста-
новление последнего [Деррида, 1999: 339–340]. Временность делает 
невозможным рассмотрение бытия по принципу сущего как того, что 
наличествует. Различие, которое предполагает признание временности 
бытия, позволяет Деррида осуществить хайдеггеровский жест, подра-
зумевающий, что временность является основанием онтологического 
различия между бытием и сущим, условием любого вопрошания о бы-
тии. Если различие возвращает бытию его временность и имплициру-
ет признание за ним становления, то тогда смысл не может пониматься 
как нечто наличествующее и возникает интерес к темпоральной при-
роде смысла, к рассмотрению археологии смысла. Подобным утверж-
дением философский проект Деррида противостоит спекулятивной 
диалектике Гегеля, предполагавшей позитивную нигиляцию каждого 
этапа развития абсолютной идеи на пути ее становления. 

Принцип различия, который использует Деррида в своем критиче-
ском прочтении метафизики присутствия, подразумевает соположение 
нескольких начал в процессе становления смысла, каждое из которых 
обладает собственной уникальностью и ценностью. С нашей точки зре-
ния, различие лишает привилегированного статуса, акцентируя внима-
ние на неучтенном, на тех коннотациях и значениях, которые утрачены 
в процессе разворачивания смысла. Благодаря различию осуществля-
ются разделение, задержка, откладывание присутствия. «Различение 
[différance], — пишет Деррида, — понимается как то, что предшеству-
ет разделению между различием как откладыванием и различием как 
активной работой различия» [там же: 116]. Различие у французского 
философа становится той процедурой, которая ослабляет присут-
ствие, не дает смыслу обрести догматичную, субстанциальную форму. 
Ослабление помогает осуществить «подвешивание» смысла, позволяю­
щее увидеть не только неучтенные в ходе исторического становления 
значения, но и раскрыть искусственный характер смысла, который 
формируют в определенной конфигурации те социально-политические 
силы, что заинтересованы в господстве и подчинении. Следовательно, 
ослабление не только возвращает смысл в его утраченной приро-
де, но и осуществляет рассинхронизацию темпорального режима 
[Статников, 2022: 67], открывая возможность новой социально-поли-
тической реконфигурации смысла, связанной с полем «исключенных» 



128

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

и «угнетенных», с теми, кто забыт историей. Поэтому, по Деррида, раз-
личие как ослабление — это всегда требование справедливости. 

Ослабление, требуемое для «подвешивания» смысла, откры-
вает историческое поле как пространство различных следов, то 
есть тех культурно-исторических наслоений смысла, которые 
ждут своей реактуализации, «голосов» слабых, ждущих отклика 
у живущих. Таким образом, философия, по Деррида, базируется 
на призракологии, на изучении оставшихся следов, жизни призра-
ков [Деррида, 2006: 149]. В этом смысле différance как слабая сила 
становится инструментом, который дестабилизирует устоявшиеся 
формы репрезентации смысла, по-новому проблематизирует, за-
ново «пересобирает» современность, а сам проект современно-
сти у Деррида оказывается все время текучим, незавершенным 
[Дорожкин, 2022: 48]. 

Вышеозначенные наблюдения Деррида оказались востребован-
ными в плоскости изучения ранее не слышных «голосов угнетенных», 
реализованными в постколониальном повороте subaltern studies (англ. 
исследования угнетенных), а с другой стороны, в постоянной актуа-
лизации утопических проектов. Представляется, что значимым вы-
ражением слабой силы выступает утопизм как явление обществен-
ного сознания. Все существующие формы идеологии от либерализма 
до коммунизма базируются на определенном утопическом принципе, 
который в случае либерализма предполагает правовый эгалитаризм, 
а в случае коммунизма — социальный эгалитаризм. В современном 
мире нет общества, полностью основанного либо на правовом, либо 
на социальном эгалитаризме, однако несмотря на все исторические 
события, обнажившие кризис либерализма и коммунизма, данные 
формы утопии всякий раз проявляются в современных идеологи-
ях как их (форм утопии) конституирующий, запоздалый след, вы-
ступающий инструментом новой проблематизации современности. 
Поэтому, по замечанию Т.Э. Льюиса, любая утопия существует как 
слабая сила, которая несет в себе опыт потенциальной социальности 
вне его конкретно-исторической репрезентации [Lewis, 2012: 363].

Лишение (потенция-не) как слабая сила
Если В. Беньямин и Ж. Деррида рассматривают слабую силу в кон-
тексте критики истории или через требование ослабления смысла, то 
Дж. Агамбен сосредоточивает свое внимание на экзистенциально-ан-
тропологическом анализе слабой силы. В своих работах итальянский 
философ подвергает критике примат праксиса, который сложился в ев-
ропейской философии в осмыслении природы человеческого бытия 
[Агамбен, 2019: 535]. Деятельность — это тот диспозитив, то абсолютное 



129

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.С. Костомаров
На стороне 
слабости: к во-
просу о слабой 
силе в совре-
менной постме-
тафизической 
философии

требование, которое предъявляется к человеку культурой и в отношении 
к которому выстраивается и упорядочивается всякая человеческая жизнь.

Антропологический проект Агамбена строится не вокруг поня-
тия деятельности (energia), но вокруг понятия потенции (potentia). 
Деятельность, по мысли итальянского философа, не только дела-
ет человека зависимым от социально-экономических форм ее осу-
ществления, но, что более важно, закрывает от человека его потен-
циальность, возможность перейти к бытию заново. Цель филосо-
фии Агамбена — построить такой тип философской антропологии, 
который определяет человека как существо потенциальности. Для 
Агамбена онтологическая особенность человека заключается в том, 
что последний не только дан себе через свою потенцию, но способен 
удерживать ее от полного выражения в действии [Агамбен, 2023б: 7]. 

Понятие потенции Агамбен заимствует из философии Аристотеля. 
В трактате «О душе» греческий мыслитель определяет ум как изна-
чально потенциальное бытие [Аристотель, 1976б: 435–436]. Агамбен 
прочитывает Аристотеля, акцентируя внимание на том, что условием 
рефлексии является потенциальная природа ума. В упомянутом трак-
тате Аристотель говорит о том, что ум может пребывать «некоторым 
образом в возможности», поэтому он способен «мыслить сам себя» 
[там же: 434]. Для Аристотеля, как убедительно показывает Агамбен, 
ум есть потенция, чистая способность. Более того, потенция предше-
ствует всякой деятельности, ведь даже совершая некое действие на ос-
нове ума, мы все равно сохраняем в себе возможность поступить от-
лично. Таким образом, потенция, по Агамбену, предшествует не толь-
ко любой мысли, но и рефлексивному акту и любому действию. 

Отметим большую историко-философскую и антропологиче-
скую ценность критического прочтения Аристотеля Агамбеном. 
Итальянский философ обращается к вопросам, которые не были до-
статочно рассмотрены внутри классической метафизики: каковы осно-
вания мышления и рефлексии? почему человек включается в практи-
ческую деятельность и занимается политикой? Агамбен находит ответ 
в том, что человек — существо потенциала: «Мы можем сообщаться 
с другими только через то, что в нас, как и в других, остается в потен-
ции» [Агамбен, 2015: 20]. При этом, заимствуя у греческого мыслителя 
понятие потенциальности, Агамбен по-новому расставляет акценты. 
По Аристотелю, ум есть потенциальность, которая обладает онтоло-
гической ценностью только будучи переведенной из потенциального 
состояния в актуальное, в определенное действие; в случае же если ум 
замыкается в своей потенциальности, он тогда становится пассивным 
и страдательным. Агамбен же расширяет эпистемологические рам-
ки понятия потенции и указывает на то, что человек может удержи-
вать потенциальность от ее перевода в какой-либо акт или действие. 
«Если некая потенция-не-быть изначально принадлежит всякой 



130

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

потенции, — пишет он в работе “Потенция мысли”, — то поистине 
могущим будет лишь тот, кто в момент перехода в действие не обну-
лит попросту свою потенцию-не, не оставит ее позади действия, но 
позволит ей полностью перейти в него как такового; иными словами, 
он сможет не-не перейти в действие» [Агамбен, 2023б: 20]. 

Итак, человек способен удерживать, темпоролизировать свою по-
тенцию, не доводя ее до уровня действия. Перед нами одно из тех 
онтологических различий, которое ведет к установлению границы 
между человеческим миром и миром животных. Положение живот-
ного в мире определено тем, что последнее, будучи подчинено в сво-
ем существовании наследственным структурам, инстинктам, вынуж-
дено действовать так, чтобы любое его потенциальное состояние 
оказывалось состоянием действительным. Человек для Агамбена 
способен к обратному действию, к задержке, к тому, чтобы сохранять 
потенциальное как возможное, а не действительное. Поэтому только 
человек может сознательно практиковать такие состояния, как лень, 
праздность, прокрастинация, поскольку в их основе лежит потенци-
альность как онтологическая характеристика человека.

Важной особенностью человека является не только то, что он мо-
жет удерживать потенцию от перевода ее в актуальное, действитель-
ное состояние, но и то, что человек имеет доступ к своей неспособно-
сти, немощи и импотенции. В «Метафизике» Аристотель подчеркива-
ет, что любой потенциальный акт несет в себе лишенность как свою 
противоположность: «…способность всегда бывает к тому же и в том 
же отношении, что и неспособность» [Аристотель, 1976а: 235]. В ито-
ге рядом со способностью, с некоторой потенцией всегда находятся 
бессилие и слабость. Развивая мысль Аристотеля, Агамбен заключает: 
«Всякая человеческая способность (потенция) есть исконно и струк-
турно также и неспособность (импотенция); всякая способность-быть 
или способность-делать состоит для человека в структурном отно-
шении с собственной лишенностью» [Агамбен, 2023б: 17–18]. Если 
у Аристотеля потенция должна реализоваться в действии, в праксисе, 
то для Агамбена важно спасти потенцию от практического воплоще-
ния, сохранить ее в неосуществлении. Как видим, антропологический 
проект Агамбена строится на противостоянии классической метафи-
зике, которая связывает существо человека либо с открытостью ис-
тине (греческая мысль), либо с религиозным опытом (средневековая 
философия), либо, наконец, с мышлением и самосознанием (новоев-
ропейская традиция). Агамбен же требует обращения к тому, что для 
классической философии, как, впрочем, и для многих, кто критиковал 
метафизику (к примеру, для Маркса и Ницше), является аксиологиче-
ски мало значимым и даже ничтожным, — к немощи и слабости. 

Зачем же Агамбену требуется «спасение» слабости и лишен-
ности? В своих работах он определяет слабость как потенцию-не, 



131

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.С. Костомаров
На стороне 
слабости: к во-
просу о слабой 
силе в совре-
менной постме-
тафизической 
философии

которая приостанавливает действие, наделяет человека опреде-
ленной властью не делать, не совершать действие, тем самым 
открывая человеку пространство свободы как пространство раз-
личных возможных форм самоосуществления. Так, подлинно сво-
бодным, по Агамбену, является «тот, кто, сохраняя связь с соб-
ственной лишенностью, способен к неспособности» [там же: 17].

По мысли Агамбена, слабость как потенция-не предполагает два 
важных смысла. Во-первых, слабость открывает человеку саму воз-
можность действия, ведь только когда ему доступно знание о том, чего 
он не может сделать, в чем он немощен, он может действительно что-
то сделать. Во-вторых, слабость как потенция-не обладает эмансипа-
торной силой, поскольку, приостанавливая, прерывая деятельность, 
потенция-не подобна дерридианскому различию — она, в термино-
логии Агамбена, деституирует, высвобождает существование челове-
ка от социокультурных условий, с которыми тот исторически связан 
[Lewis, 2012: 361]. Слабая сила высвобождает саму потенциальность, 
множество самоосуществления, то, что не имеет жесткой привязки 
к какой-то одной идентичности, то, что человек может быть любым. 
Агамбен мыслит подобную множественность, потенциальность чело-
веческого бытия как необходимое условие политики: «…дело челове-
ка требует множества, более того, делает множество (а не народ, город 
или отдельное сообщество) истинным субъектом политики» [Агамбен, 
2023a, 35]. Таким образом, онтологическим основанием политики 
не является какая-то общность или конкретная форма идентичности, 
но множественность, потенциальность человеческого бытия.

Потенция-не, которая приостанавливает, прерывает деятельность, 
становится для Агамбена методологическим основанием философской 
критики мессианского времени. В «Оставшемся времени» Агамбен, 
аккумулируя понимание мессианского времени у Беньямина и метод 
différance у Деррида, определяет мессианское время как время задерж-
ки, приостановки хронологического линейного времени [Агамбен, 
2018: 132]. Мессианское время определяется как потенциальная слабая 
сила, которая, будучи вплетена в историческую ткань, всегда запаз-
дывает в отношении репрезентируемого времени. Цель мессианского 
времени состоит в том, чтобы приостановить закон для его свободного 
использования. Агамбен, определяя смысловую интенцию мессиан-
ского времени, указывает, что «остаток потенциальности… не может 
быть накоплен ни в какой форме знания или догмы, и если он не может 
навязать себя в качестве закона, из этого не следует, что он пассивен 
или инертен» [там же: 175]. При этом итальянский философ утвержда-
ет, что, действуя в своей слабости, остаток потенциальности делает 
«слово закона недейственным в создании и демонтаже состояний фак-
та или права, делая их свободно доступными для свободного исполь-
зования» [там же: 175–176]. Приостановленный и деактивированный 



132

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

закон больше не действует, а значит он открыт для игры, для нового 
политического присвоения. Это уже не время хроноса, но, по Агамбену, 
время кайроса, несущего преображение и откровение, которое оказы-
вается для людей настоящего негативным временем. Как справедливо 
отмечает Т.Э. Льюис, для Агамбена мессианское время измеряет «мою» 
отчужденность от него, «мое» пребывание вне него [Lewis, 2012: 361], 
а значит это время, которое ждет своего часа, время, принципиальным 
образом повернутое к человеку и открытое для него. 

Вопрос об изменениях и поиске новых форм освоения закона во 
многом близок философии позднего М. Фуко и критической тео­
рии Д. Батлер, которая с опорой на работы Д. Остина утверждает, 
что в перформативном повторении закона мы создаем основания 
для новой проблематизации последнего.

* * *

В культурно-историческом смысле обращение к понятию слабой 
силы в философии В. Беньямина, Ж. Деррида и Дж. Агамбена от-
крывает противоречивый характер современности, ее незавершен-
ный характер. Слабая сила как несостоявшийся сценарий истории 
прерывает, останавливает единый континуум истории, размыкает 
современность, делает размытыми онтологические рамки между 
присутствием и отсутствием, не позволяет современности обрести 
целость и единство, всякий раз указывая на возможность ее новой 
«пересборки». Слабая сила включена в исторический совместный 
опыт людей, поэтому внутри своего настоящего человек разделяет 
с другими людьми не только актуальные вызовы современности, но 
и те возможности истории, которые ждут своего осуществления. 

Слабая сила выступает как ослабление устоявшихся форм репрезента-
ции смысла, осуществляет деконструкцию культурного канона, позволяет 
обнаружить неучтенные, исключенные из исторического опыта значения 
и коннотации смыслов, открывая, таким образом, перспективы для но-
вого понимания и объяснения культурной традиции. Слабая сила — это 
всегда движение от единого канонического к партикулярному с целью но-
вого определения канона [Lewis, 2012: 144; Dickinson, 2019: 134].

В антропологическом смысле слабая сила открывает потенци-
альность как конститутивное свойство человеческого бытия. По­
тенциальность сущностно связана с немощью, с неспособностью, 
с потенцией-не, которая не только выступает условием всякого дей-
ствия, но и раскрывает существование человека как пространство 
свободы, делает человека способным к политическому действию.

В научно-теоретическом смысле слабая сила становится пред-
метом рассмотрения современной социально-критической теории. 
Археология знания М. Фуко, логика смысла Ж. Делёза и понятие 



133

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.С. Костомаров
На стороне 
слабости: к во-
просу о слабой 
силе в совре-
менной постме-
тафизической 
философии

différance у Ж. Деррида предполагают рассмотрение слабой силы 
как структурного элемента в становлении смысла. Психоанализ 
Ж. Лакана определяет реальное в терминах слабой силы как тот пси-
хический опыт, который навсегда утрачен и всегда недоступен, но 
при этом утраченное реальное прорывается в настоящую жизнь че-
ловека как вызов, как возможность новой конфигурации субъекта. 
Критика идеологии С. Жижека опирается на психоаналитический 
принцип слабого, децентрированного субьекта, поэтому идеология 
призвана скрыть изначальную пустоту субъекта, выстроить для него 
воображаемую идентификацию. Наконец постколониальный подход 
(Э. Саид, Г. Спивак, Х. Баба) отказывается от господствующего дис-
курса европоцентризма в пользу слабых, едва слышимых исследо-
вателями «голосов угнетенных». Показательна концепция гибридно-
сти, введенная Х. Баба, в рамках которой поле доминирующей куль-
туры ослабляется включением в нее представителей иных культур.

Слабая сила выступает центральным понятием для теологическо-
го поворота в современной философии. Дж. Ваттимо рассматривает 
секуляризацию как форму ослабления христианской традиции, по-
скольку она есть «то измерение, в котором происходит ослабление бы-
тия, то есть kenosis Бога, суть истории спасения» [Ваттимо, 2007: 31]. 
Секуляризация — не свидетельство кризиса веры и распада устояв-
шихся в культуре форм сакрального, а конструктивный аспект разви-
тия религиозного опыта. Идеи Дж. Ваттимо оказываются созвучны 
теологии Дж. Капуто, отказывающегося от идеи сильного и всемогу-
щего Бога и акцентирующего внимание на становлении Абсолюта, ко-
торое предполагает кинозис и обожение тварного мира [Caputo, 2006].

Ослабление антропоцена, господства человека в природе является 
требованием так называемой темной экологии, представленной в совре-
менной философии Д. Харауэй и Т. Мортоном. Согласно мысли Харауэй, 
человек не имеет никакой исключительности в природе. В духе актор-
но-сетевой теории исследовательница утверждает, что человек нахо-
дится в симбиотической связи с природными объектами (животными 
и растениями) и именно эта симбиотическая связь, которая основана на 
равенстве и равноправии, может выступать в современном обществе 
источником новых смыслов и политических изменений [Харауэй, 2021].

Подведем итоги нашей работы. В метафизическом отношении сла-
бая сила выступает как горизонт самого бытия, который предполагает 
реконфигурацию наличного порядка. Поэтому слабая сила указывает 
на событийный характер бытия. Слабая сила подразумевает отказ от 
метафизической модели истины, в рамках которой последняя претен-
дует на самотождественность, неизменность и тотальность. Истина 
свершается, обретает себя как событие. Концепция слабой силы — это 
отказ от трансцендентализма, попытка увидеть мир не через всеобщие 
универсалии, но через логику дифференциации и различия. 



134

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

В рамках современной философской ситуации слабая сила откры-
вает новый взгляд на сложный, дифференцированный характер со-
временного общества. Слабая сила позволяет нам приблизиться к ис-
ходным значениям данных нам культурных смыслов, к пониманию 
того, как устроена традиция, каков ее исток и как можно ее изменить. 
Наконец слабая сила открывает потенциальность нашего существо-
вания, нашу способность к начинанию и свершению.

On the Side of Weakness:  
The Question of Weak Force in Contemporary 
Postmetaphysical Philosophy 
Artur S. Kostomarov
CSc in Phylosophy, Associate Professor of the Department of Philosophy, 
Institute of Social Sciences and Humanities.
Samara National Research University named after  
Academician S.P. Korolev. 
34 Moscow Highway, Samara 443086, Russian Federation. 
ORCID: 0000-0003-0733-3011
arthur_boyard@mail.ru

Abstract. The article examines the ways in which weak force is thematized in modern 
post-metaphysical philosophy and attempts to positively explicate its meaning. 
The novelty lies in its attempt to define human nature not from the perspective 
of strength, which always presupposes an energetic, powerful attitude towards 
essence, but from the horizon of weakness. This ontological perspective allows 
human to discover meanings not included in present existence, as weakness always 
points to difference, potential, and possible existence. Ontologically weak force 
is understood as the immanent horizon of being, which points to the incomplete 
character of the current order and opens up possibilities for its new organisation. 
Therefore, the weak force opposes essentialism, cancels the logic of substance and 
points to the overcoming character of being. From an existential and anthropological 
perspective, weakness reveals humanity’s infirmity as the potential-not, the inability 
to do something, which in turn reveals the very ability to act. Finally, weakness, 
which implies criticism of the cultural canon, discovery of meanings not included 
in the dominant discourse, and points to a possible time, allows individuals to 
obtain a critical, reflexive position in relation to historical experience and the actual 
challenges of modernity. To realize this intention, the author turns to the concept of 
history and messianic time in the works of W. Benjamin, the concept of différance 
by J. Derrida, and the ontology of potential by G. Agamben. 
Keywords: weak force, difference, deprivation, modernity, canon, potentiality, 
messianic time, W. Benjamin, J. Derrida, G. Agamben. 
For citation: Kostomarov A.S. On the Side of Weakness: The Question of 
Weak Force in Contemporary Postmetaphysical Philosophy // Chelovek. 
2025. Vol. 36, N 1. Р. 121–137. DOI: 10.31857/S0236200725010089



135

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.С. Костомаров
На стороне 
слабости: к во-
просу о слабой 
силе в совре-
менной постме-
тафизической 
философии

Литература/References

Агамбен Дж. Дело человека / пер. с итал. И. Кушнаревой // Versus. 2023а. № 2. 
С. 24–38.
Agamben G. Delo cheloveka [Human Action], transl. from Ital. by I. Kushna­
reva. Versus. 2023а. N 2. P. 24–38. 

Агамбен Дж. Оставшееся время: Комментарий к Посланию к Римлянам / пер. 
с итал. С. Ермакова. М.: Новое лит. обозрение, 2018.
Agamben G. Ostavsheesya vremya: Kommentarii k Poslaniyu k Rimlyanam 
[The Time That Remains: A Commentary on the Letter to the Romans], transl. 
from Ital. by S. Ermakov. Moscow: Novoe literaturnoe obozrenie Publ., 2018. 

Агамбен Дж. Потенция мысли / пер. с итал. Д. Фарафоновой // Versus. 2023б. 
№ 2. С. 6–23. 
Agamben G. Potentsiya mysli [The Potency of Thought], transl. from Ital. by 
D. Farafonova. Versus. 2023b. N 2. P. 6–23. 

Агамбен Дж. Средства без цели: Заметки о политике / пер. с итал. И. Саттарова. 
М.: Гилея, 2015. 
Agamben G. Sredstva bez tseli: Zametki o politike [Means Without End: Notes 
on Politics], transl. from Ital. by I. Sattarov. Moscow: Gileya Publ., 2015. 

Агамбен Дж. Царство и слава. К теологической генеалогии экономики и управле-
ния / пер. с итал. Д. Фарафоновой, Е. Смагиной; под. науч. ред. Д. Раскова, 
А. Погребняка, Д. Фарафоновой. СПб.: Изд-во Ин-та Гайдара: Факультет 
свободных искусств и наук СПбГУ, 2019. 
Agamben G. Tsarstvo i slava. K teologicheskoi genealogii ekonomiki i 
upravleniya [The Kingdom and the Glory. For a Theological Genealogy of 
Economy and Government], transl. from Ital. by D. Farafonova, E. Smagina; 
ed. by D. Raskov, A. Pogrebnyak, D. Farafonova. St. Petersburg: Izdatel’stvo 
Instituta Gaidara: Fakul’tet svobodnykh iskusstv i nauk SPbGU Publ., 2019.

Агамбен Дж. Что современно? / пер. с итал. и ред. А. Соколовски. К[иев]: Дух 
и литера, 2012.
Agamben G. Chto sovremenno? [What Is the Contemporary?], transl. from Ital. 
and ed. by A. Sokolovski. K[iev]: Dukh i litera Publ., 2012.

Аристотель. Метафизика / пер. с древнегреч. А.В. Кубицкого // Аристотель. 
Сочинения: в 4 т. / общ. ред. В.Ф. Асмуса. Т. 1. М.: Мысль, 1976а. С. 63–368.
Aristotle. Metafizika [Metaphysics], transl. from Ancient Freek by A.V. Kubit­
skii. Aristotle. Sochineniya: v 4 t. [Works: in 4 vol.], ed. by V.F. Asmus. Vol. 1. 
Moscow: Mysl' Publ., 1976а. P. 63–368. 

Аристотель. О душе / пер. с древнегреч. П.С. Попова // Аристотель. Сочинения: 
в 4 т. / общ. ред. В.Ф. Асмуса. Т. 1. М.: Мысль, 1976б. С. 369–447. 
Aristotle. O dushe [On the Soul], transl. from Ancient Freek by P.S. Popov. 
Aristotle. Sochineniya: v 4 t. [Works: in 4 vol.], ed. by V.F. Asmus. Vol. 1. 
Moscow: Mysl' Publ., 1976b. P. 369–447. 

Беньямин В. Учение о подобии. Медиаэстетические произведения. Сб. ст. / пер. 
с нем. И. Болдырева, А. Белобратова, А. Глазовой и др.; сост. и послесл. 
И. Чубарова, И. Болдырева. М.: РГГУ, 2012. 
Benjamin W. Uchenie o podobii. Mediaesteticheskie proizvedeniya. Sbornik 
statei [Learning About Similarity. Media Aesthetic Works. Collection of 



136

Человек. 2025. Т. 36, № 1

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

Articles], transl. from Germ. by I. Boldyrev, A. Belobratov, A. Glazovа et al.; 
compil. and afterw. by I. Chubarov, I. Boldyrev. Moscow: RGGU Publ., 2012.

Ваттимо Дж. После христианства / пер. с итал. Д.В. Новикова. М.: Три квадрата, 
2007. 
Vattimo G. Posle hristianstva [After Christianity], transl. from Ital. by 
D.V. Novikov. Moscow: Tri kvadrata Publ., 2007. 

Гелен А. Образ человека в свете современной антропологии / пер. с нем. А.Н. Порт­
нова // Личность. Культура. Общество. 2007. Вып. 3(37). С. 37–51. 
Gehlen A. Obraz cheloveka v svete sovremennoi antropologii [The Image of 
Man in the Light of Modern Anthropology], transl. from Germ. by A.N. Portnov. 
Lichnost'. Kul'tura. Obshchestvo. 2007. Iss. 3(37). P. 37–51. 

Деррида Ж. Голос и феномен и другие работы по теории знака Гуссерля / пер. 
с фр. С.Г. Кашиной, Н.В. Суслова. СПб.: Алетейя, 1999.
Derrida J. Golos i fenomen i drugie raboty po teorii znaka Gusserlya [Speech 
and Phenomena: And Other Essays on Husserl’s Theory of Signs], transl. from 
Fr. by S.G. Kashina, N.V. Suslov. St. Petersburg: Aleteiya Publ., 1999.

Деррида Ж. Письмо и различие / пер. с фр. Д.Ю. Кралечкиной. СПб.; М.: Академ. 
проект, 2000.
Derrida J. Pis’mo i razlichie [Writing and Difference], transl. from Fr. by 
D.Yu. Kralechkinа. St. Petersburg; Moscow: Akademicheskii proekt Publ., 2000.

Деррида Ж. Призраки Маркса. Государство долга, работа скорби и новый ин-
тернационал / пер. с фр. Б. Скуратова; общ. ред. Д. Новикова. М.: Logos-
altera: Ессе homo, 2006. 
Derrida J. Prizraki Marksa. Gosudarstvo dolga, rabota skorbi i novyi inter
natsional [Specters of Marx. The State of the Debt, the Work of Mourning, 
and the New International], transl. from Fr. by B. Skuratov; ed. by D. Novikov. 
Moscow: Logos-altera: Esse homo Publ., 2006. 

Дорожкин Е.Л. Призракология (хонтология) как философский поиск другой со-
временности // Филос. мысль. 2022. № 3. С. 42–50.
Dorozhkin E.L. Prizrakologiya (khontologiya) kak filosofskii poisk drugoi so­
vremennosti [Prisracology (Honology) As a Philosophical Search for Another 
Modernity]. Filosofskaya mysl'. 2022. N 3. P. 42–50.

Левинас Э. Избранное: Тотальность и бесконечное / пер. с фр. И.С. Вдовиной, 
Б.В. Дубина, Н.Б. Маньковской, А.В. Ямпольской. М.; СПб.: Университет. 
книга, 2000. 
Levinas E. Izbrannoe: Total’nost’ i Beskonechnoe [Favorites: Totality and the 
Infinite], transl. from Fr. by I.S. Vdovina, B.V. Dubin, N.B. Man’kovskaya, 
A.V. Yampol’skaya. Moscow; St. Petersburg: Universitetskaya kniga Publ., 2000. 

Плеснер Х. Ступени органического и человек: Введение в философскую антро-
пологию / пер. с нем. А.Г. Гаджикурбанова. М.: РОССПЭН, 2004. 
Plessner H. Stupeni organicheskogo i chelovek: Vvedenie v filosofskuyu 
antropologiyu [Levels of Organic Life and the Human: An Introduction to 
Philosophical Anthropology], transl. from Germ. by A.G. Gadzhikurbanov. 
Moscow: ROSSPEN Publ., 2004.

Статников Р.Г. Мессианизм в текстах Вальтера Беньямина и Жака Деррида // 
Studia Religiosa Rossica: научный журнал о религии. 2022. № 4. С. 58–73. 



137

Человек. 2025. Т. 36, № 1

А.С. Костомаров
На стороне 
слабости: к во-
просу о слабой 
силе в совре-
менной постме-
тафизической 
философии

Statnikov R.G. Messianizm v tekstakh Val’tera Ben’yamina i Zhaka Derrida 
[Messianism in the Works of Walter Benjamin and Jacques Derrida]. Studia 
Religiosa Rossica: Russian Journal of Religion. 2022. N 4. P. 58–73.

Фрейд З. Я и Оно / пер. с нем. А. Боковикова // Фрейд З. Сочинения: в 10 т. / общ. 
ред. Е.С. Калмыковой, М.Б. Аграчевой. Т. 3. М.: СТД, 2006. С. 291–353. 
Freud S. Ya i Ono [The Ego and the Id], transl. from Germ. by A. Bokovikov. 
Freid Z. Sochineniya: v 10 t. [Works: in 10 vol.], ed. by E.S. Kalmykova, 
M.B. Agracheva. Vol. 3. Moscow: STD Publ., 2006. P. 291–353.

Хамахер В. Minima philologica: 95 тезисов о филологии: За филологию / пер. 
с нем. А. Глазовой; ред. И. Болдырева. СПб.: Изд-во Ивана Лимбаха, 2020. 
Hamacher W. Minima philologica: 95 tezisov o filologii: Za filologiyu [Minima 
Philologica: 95 Theses on Philology: For Philology], transl. from Germ. by A. Glazova; 
ed. by I. Boldyrev. St. Petersburg: Izdatel’stvo Ivana Limbakha Publ., 2020. 

Харауэй Д. Оставаясь со смутой: Заводить сородичей в Хтулуцене / пер. с англ. 
А. Писарева, Д. Хамис, П. Хановой. Пермь: Hyle Press, 2021.
Haraway D. Ostavayas’ so smutoi: Zavodit’ sorodichei v Htulutsene [Staying 
with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene (Experimental Futures)], transl. 
from Engl. by A. Pisarev, D. Hamis, P. Hanova. Perm': Hyle Press Publ., 2021.

Хатиб С. Необнуленное ничто: Вальтер Беньямин и понятие мессианского / пер. 
с нем. О. Булатовой // Stasis. 2013. № 1. С. 110–138.
Khatib S. Neobnulennoe nichto: Val’ter Ben’yamin i ponyatie messianskogo 
[A Non-Nullified Nothingness: Walter Benjamin and the Messianic], transl. 
from Germ. by O. Bulatova. Stasis. 2013. N 1. P. 110–138.

Caputo J.D. The Weakness of God: A Theology of Event. Bloomington: Indiana 
University Press, 2006. 

Deuber-Mankowsky A. The Image of Happiness We Harbor: The Messianic Power of 
Weakness in Cohen, Benjamin, and Paul. New German Critique. 2008. N 105. 
P. 57–69.

Dickinson C. Canon As an Act of Creation: Giorgio Agamben and the Extended Logic 
of the Messianic. International Journal in Philosophy and Theology. 2010. 
N 2 (71). P. 132–158. 

Lewis T.E. The Architecture of Potentiality: Weak Utopianism and Educational 
Space in the Work of Giorgio Agamben. Utopian Studies. 2012. Vol. 23, N 2. 
P. 355–373. 


